



Ephef. 6. v. 11. co feqq.

Induite vniuersam illam armaturam Dei, vt possitis stare aduersus insidias Diaboli. Quoniam non est nobis lucta aduersus sanguinem & carnem, sed aduersus imperia, aduersus potestates, aduersus mundi Principes, id est tenebratum huius seculi, aduersus spirituales militias, qua suntin sublimi. Propterea assumite vniuersam illam armaturam Dei, vt possitis resistere tempore aduerso, & omnibus confectis stare. State igitur lumbis circumcinctis veritate, & induti thorace iustitia: Calceatis pedibus praparatione Euangelii pacis. Insuper assumto scuto sidei, quo possitisomnia iacula Mali illius ignita restinguere. Galeam etiamsalutis recipite, & gladium spiritus, hoc est, verbum Dei: Omni prece & supplicatione, precantes omni tempore per Spiritum, & illi ipsi tei excubantes cum omni perseuerantia.



Illustrisimo ac Potentisimo Principi ac Domino

# D.FRIDERICO, HÆRE-

DI NORWEGIÆ, DVCI SLESVICI, HOLSATIÆ, STORMARIÆ ET DITHMARSIÆ,

Comiti Oldenburgi & Delmenhorsti,&c, Domino meo clementissimo.

V M omnes omnino Sacrosaneta Theologia partes, Illustrissime ac Clementissime Princeps, summopere prædicandæ sunt: tum vero illa potissimum maiori quodam encomio atque cultu digna videtur, que in formanda hominis conscientia, & profligandis tentationibus occupatur. Huius quippe in omnes vita Christiana partes latissime sese fundit dignitas, vilitas, necessitas. Dignitas quidem; quia hîc non agitur de latifundiis aut pradiis, qua mortalis huius vita finibus clauduntur, neque de Philosophorum placitis aut decretis, qua parum interest, sic an aliter se habeant: sed de possessione & hareditate vita aterna, quam Devs agonotheta proposuit pramium omnibus iis, qui praclarum illud certamen cu Apostolo gentium decertant : & de istiusmodi decretis, qua in duplici curia & cancellaria Dei, videlicet in Scriptura & ):(

### EPISTOLA

med

6 C

sit i

bet

yer

lit

ra

Conscientià sunt confessa & sancita. V tilitas verò, quia huius solius prasidio miles Christianus discit extinguere ignita diabolitela, quibus conscientia electorum sauciantur, reproborum cauteriantur. Vnde porrò necessitas huius do-Etrinæ clara est. Neque enim de rebus Philosophicis, que sine periculo salutis ignorari, & interdum etiam cum laude oppugnari possunt: aut de controuersis in Theologia quastionibus, quarum tractatio & cognitio iis tantum est necessaria, qui prasunt gregi Domini; hoc in loco instituitur disquisitio: sed iis de rebus agitur, sine quibus nemo vel Christianinomen defendere, vel ciuilem societatem quotidianam conuersationem tueripotest. Quid enim? An potest aliquisesse bonus (hristianus, aut bonus ciuis, qui non omnia refert ad conscientiam : aut qui tentationibus succumbit? Profestò magis conscientia, quam fama attendenda est, si velis DEO & hominibus probare vitam tuam. Hac enim est rectarationis scintilla, bonorum & malorum facinorum index atq; index, theatrum virtutis aut vitii, codex in quo actiones quotidiana scribuntur, arx cali, tribunal DEI, & paradisus anima si bona sit; sin verò mala, inferni vestibulum, diaboli stabulum & carnifex animæ. Hinc vbi bona conscientia conseruatur atque fouetur; ibireliqua De i dona, numero plurima & pondere maxima, efflorescunt ac vernant: sicut è contrario, vbi mala est conscientia, ibi dona Deseuanescunt, locumque habere minime possunt. Quod cum videat diabolus, nihil facit reliqui ad summam diligentiam in oppugnanda hac arce, idque tum immediate per seipsum, tum media-

#### DEDICATORIA.

mediate per dilectos suos & fideles subditos, mundum dico Carnem. Necesse itaque est, vt miles Christianus semper stin procenctu, & per omnes vigilantia numeros DEO probet suam strenuitatem in hoc prælio adeundo; instaurando, & per Des gratiam feliciter consummando. Quemadmodu verò miles, qui quidem cum lande & fructu velit adire militiam, necesse habet ante omnia scientiam rei militaris sibi comparare, ne fiat præda hostibus suis:ita etiam hic comparatum est in militià Christianà. Comparatur autem duobus: modis peritia ista; per institutionem & propriam experientiam. Rursus institutio ista petitur partim ex sacris literis, partim ex scripturis doctorum & piorum Theologorum, qui casus conscientia ex limpidissimis fontibus Israelis, non verò eximpuris hominum lacunis soluendos esse at que decidendos didicerunt. Quam quidem provinciam cum non ita multi exnostris susceperint, ego, qui omnes Theologia partespro ta-lento mihi divinitus concesso illustrare ag gressus sum, put aui minifaciendum, vt amplissimam hanc materiam ad certa: artispræcepta reuocarem, & multa in pauca contraherem, Operspicuitatem cum breuitate coniungerem, & denique que apud Casistas bonænotæinueni, aut ex praxi & propria experientia hausi, cum iis, qui in palastra tentationum exercentur, communicarem. Qua in re fec i quod potui. Qui ingenio superent, multos numeres: qui rerum scientia & doctrina excellant, plures inuenias: qui experientia harum rerum superent, longe plurimos reperias: qui verò ad hac omnia nonnullam facultatem, licet paruam & tenuem, aut lumen

#### EPISTOLA

ordinis adiunxerint, sed magnum studium, paucos, nistrehementer fallor, numerabis. Hunc verò meum qualemcunque labore vt T. C. Princeps Illustrissime ,offerrem acdedicarem, causa me impulit nonnulla. Cum enim difficili hoc tempore, quo apud nos omnia bellicis clamorib. perstrepunt, non sine magno labore lucubrationibus hisce manum extremam imposuissem, & diu multumque deliberassem apud animum meum, cui hanc operam, vetere consuetudine, nostris etiam approbatatemporibus, destinarem, visum fuit saciendum, vt ex iis locis aliquem deligerem, quò funesta hac belli vis nondum penetrauit. Difficile siquidem est eò loci patronum literarum inuenire, vbi communis illa sauientis belli calamitas magnutum animos distrahit. Nimirum litera nostræsunt togæatque pacis sociæ. Converti itaque oculos ad vestrum Septentrionem, Illustrissime Princeps, Dn. Clementissime; & nominatim T. C. augustum nomen huicoperi præscripsi, adductus fulgore Pietatis, Religionis, Clementia, Mansuetudinis, Moderationis, Morum integritatis, Vitaque probitatis; quas virtutes in T. C. exosculantur, admirantur, & vt DEVS Opt. Max.illas T.C. proprias & perpetuas esse velit precantur viripietate, doctrina & honore cumulatissimi. Huc accedunt innumera beneficia, que in T.C. aulâ multos iam annos experti sunt Pincieri & illorum consanguinei, quos cognatione attingo proxima. Ha me causa impulerunt, Princeps Potentissime, ot hos qualescunque lucubrationum mearum fætus præ cæteris T. (. offerre auderem. Eædem, nisi fallor, tuam istam Clementiam in fain fast blicum sepat dus S subien prasi nign

T.C

fiai

#### DEDICATORIA.

blicum sub Augusti nominis sui patrocinio tutela que prodisse patiatur. Serena itaque frontem, Princeps inclyte, sidus Septentrionis illustrissimum, & hoc erga T.C. subiestionis testimonium lato vultu accipe, tua authoritatis prasidio sustine, nominis splendore illustra, & clementia benignitate desende. Ita Devs exercituum ex alto benedicat T.C. & calamitoso hoc tempore sua Ecclesia quàm diutissimetue atur. Scripsi Herborna, Kalend. Martin. Anno Christiano M. D.C. XXI.

Illustrifs. T.C.

addi&iffimus

Iohan. Henric. Alstedius.



### TREFATIOAD

LECTOREM.

Septem classes scho læ tentationum. Eptem sunt classes & gradus, quibus constat Schola illa tentationum, quæ frequentandaest nobis quamdiu in hâc lachrymarum valle versamur. Nullas enim in hac militià habemus inChr Chr

iam

cat

Ca

ducias, ne ad momentum quidem, ita vt Christianus poe-

Nunquam bella piis, nunquam certamina desunt: Et quo cum certet, mens pia semper habet.

Principio enimingens peccati atrocitas nos exercet, atq. nobiscum confligit. Peccati, inquam, numerus siue multitudo, pondus siue magnitudo, & perseuerantia siue prosuditas, nobis est molesta, & nos duobus modis vexat. Nam ad dextra, peccati perpetrandi suauitas & vultus meretricius nos seducit, inque barathrum fœditatis præcipitatiè contrario ad finistram, recordatio peccati perpetrati confcientiam stimulat. Quod attinet ad primam molestiam, dici non potest, quam grauis illa sit electis Dei filiis. Magna enim cum difficultate contrapeccati inhabitantis tumultuantem vim arma capiuntur. In corde siquidem residet peccatorum mater fœcundissima concupiscentia, quacotra Dominum & legem ipsius absq; intermissione militat, sæpeque præualens captiuos nos ducit, ad malum solicitat, spiritum & animi quietem perturbat, cor exedit, animam & corpus macerat, vsque adeo quidem, vt vires vtriusque languescant. Est autem eò nocentior hic hostis, quò magis nobis est propinquus. Caro siquidem nostra est hostis noster domesticus. Quòd si cum isto hoste confligere necesse habea;

habeamus, ad dextram ipsi opponere debemus crucem Christi & auxilium Spiritus sancti; ad sinistram, vnicam Christi satisfactionem & amorem Dei. Nonverò existimandum est, hostem illum & impetum ipsius in nos planè posse frangi. Satis nobis essedeber, si luctemur cum 'internis cogitationibus carnis, iam malitiosis, iam voluptuosis, jamambitiolis, jam infructuolis, & masculè resistamus peccatis carnis externis, vt funt scortatio, adulterium, furtum Elimilia opera tenebrarum. Atque hæc est prima classis, è quahomini peccatori cundum est in secundam, qua est legis accusantis, & hoc fulmine nos prosternentis: Maledictus ounis, qui non permanet in omnibus, qua scripta sunt in libro legis, vt u faciat. Huic terrori opponere oportet iustitiam Christi, quinobis factus est à Deo Patre sapientia, iustitia, sanctificatio & redemtio; & factus est pro nobis maledictio, chirographumque legis sustulir, implendo pro nobis perfecte omnemiusticiam, & illam perfecte nobis donando & impuundo, donatoque Spiritu suo studium iustitiz magis magisque in hâc vitâ inchoando, in vitâ denique alterâ legis obediantiam in nobis perfectam efficiendo. Hanc secundain classem sequitur tertia, in qua peccator fulmine legis terriwe tantum non exanimatus, iræ Dei metu & sensu adhucmagis percellitur, & hoc velutigne confumitur, aut faltem vstulatur & torretur. Hicignis extinguendus est affuso languine Christi, & superfuso largissimo lachrymarum, ex corde resipiscente deriuatarum, flumine. Quarta classis est malz conscientiz, quz instar hostis mordacissimi nos acculat, contra nos testatur, nos damnat, excarnificat, slagellat. Hostis tam sæuus superatur verâ side, quâ confugimus ad Christum, medicum conscientiarum optimum maximum, Equoties conscientia peccati admissi excruciamur, emplastrum sanguinis eius imponimus vulneri, adeoquelæti recordamur remissionis peccatorum, quam credimus in Symbolo Apostolico. In quatuor hisce classibus luctamur

ĮI.

III.

W.

ie,ii

mu

Sci

tu

12

m

n

fc,

eum carne & fanguine, siue nobiscumipsis, & aduersus nos ipsos. Non verò rantum nobis luctandum est aduersus care nem & fanguinem, fed etiam adversus principatus & pote-Aares, mundi dominos, rectores tenebrarum seculi huius, & spirituales malitias, id est, contra diabolum &ipsius exercitum, malos angelos. In quinta igitur classe nos exercet mo sero ille hostis, diabolus; qui nunc se trans format in angelu lucis & blanditiis suis nos ad carnalem securitatem inducir nunc germano suo vultu apparet, & in desperationis laque. um induere nos satagit. Nostri officii hie est, imbecillitatem carnis agnoscere, & ad Christum, ducem caputq; nostium confugere. Hicenim venit, vt destrueret opera diaboli,& reuera etiam destruxit. Hic orat pro nobis: hic donarnos Spiritu suo sancto, qui debellare hunc hostem nos docer hie mandat suis angelis, venos porcent suis manibus, nosquein omnibus viis nostris custodiant : hic deniq; pugnat ipsepro nobis. Quando hunc hoftem vicimus, ecce alius impetum in nos facit, & in fextà classe nos detinet. Ecquem verò inquies, hostem? Mundus est, vno verbo: domus illa mortis, fletus & gemituum, peccati & omnis generis scelerum sen tina, scandalorum officina, fabrica calumniarum, spelunca infidiarum. Aduerfus hunc hoftem ita pugnabimus, vi confugiamus ad Christum, qui mundum vicit, & cogitemus nos este aduenas & viatores in mundo, ideoque fic mundo vamur, vt ipfo non abutamur, deniq; vt huic feculo non conformemur, neque respiciamus retro, sed immundo mundo renunciantes ex ipfo properemus ad ea, quæ funt furfum.In septima denique & suprema classe huius scholæ habemus aduersarium Deum, qui nonnunquam hostili more nobiscum agit, & nos quasi interfecturus inuadit, ardua sanè lucta à media nocte ad auroram nobifcum confligens, quemadmodum lacobo Patriarchæ accidisse legimus. In hoc con-Aictu ita nos gerere oportet, ve Deum non dimittamus, donec nobis benedixerit. Quod si videatur Deus nos deseruis-

Linsteinus supplicando & gemendo, adeo quidem, vt fin ultu & rugitu cordis contriti curiam cœlestem impleamus, inque mediis tentationum procellis cogitemus illud Scripturæ sacræ compendium, & beneficiorum Dei fasciculum: Iohan. 3. v. 16. Sic Deus dilexit mundum, vt Filium fuum onigenitum daret, vt omnis qui credit in eum, non percat, sed babeat vitam aternam. Item istud ecclesiz doctoris dictum: Regnum Dei nobis conceditur , promittitur , oftenditur , tradiw. Conceditur in pradestinatione, promittitur in vocatione, oftenditurin instificatione, traditur in glorificatione. Atque hæc est schob tentationum, quam in hoc opere aperire studio habuimus, secuti ductum S. literarum, & vsi eximiorum Casistarumoperâ; videl. Augustini, Theologiæ Germanicæ, Thomz Kempis, Guilielmi Perkinfi, Othonis Casmanni, Iohan nis Azorii, Wilhelmi Zepperi & Iohannis Gerhardi. Quod reltat, Deum oro, vt omnibus afflictis conscientiis adsit gratia Spiritus fui fancti, hoc inprimis tempore, quo omnia empulam repræsentant, adeo quidem, vt quis optimo iurescriplerit threnos Germaniz, quod pios quosdam paulo post Caroli Magni tempora fecille legimus. Quanquam quid dico, threnodiam esse scribendam? Gaudendum potius nobieft, quò d'Deus in schola crucis nostram petulantiam cafligat, patientiam probat, & nos ad vitam æternam præpamytibi, superatis fortiter hostibus nostris, celebremus nuptias Agni, cui hunc hymnum hoc exulcerato seculo quotidiecanamus: Dignus est Agnus ille mactatus, qui accipiat virtutem, duitias, & Sapientiam, & fortitudinem, & honorem, & glo riam, & benedictionem. Seffori throni, & Agno, benedictio, & honor, Ogloria, Grobur, in secula seculorum. Apoc.5. V.12.13.

> 2XII. Quadrum on france greet are image. Dealers of the first IN-

states on a consider for nomens Decades of the open

404

alth 1.



# INDEX CAPITYM THEOLOGIÆ CASVVM.

XXV

| Capu     | Person The Minution Separation or vision or                            | Pagina.      |
|----------|------------------------------------------------------------------------|--------------|
| 1.       | De fine Theologia cafun, qui est Tranquillitartentata confcienti       | a pag. L     |
| II.      | De Subiecto Theologia casum, quod est conscientia bominis.             | 6.           |
| III.     | De tribu mediu quibus conscientia afflica redditur tranquilla.         | 47.          |
| IV.      | De partibus militia Christiana.                                        | 50.          |
| V.       | De cafibu conscientia circa primum Symboli articulum.                  | 55-          |
| VI.      | De cafibus confeientia circa fex fidei catholica articulos de Iesu Chr |              |
| VII.     | De safibu conscientia circa octavum Symboli articulum, qui es          |              |
| - P + 10 | Sando.                                                                 | 118.         |
| PIII.    | De cafibus conscientia cinca nonum Symboli articulum, qui est          |              |
| 401101   | Catholica & communione fanctorum.                                      | 116.         |
| IX.      | De casibus conscientia circa decimum Symboli articulum, qui e          | It de remif- |
| glog     | fione pescatorum.                                                      | 143          |
| Y.       | De cafibus conscientia circa yndecimum Symboli apostolici articul      |              |
| -hire    | de resurrectione carnin.                                               | 158,         |
| XI.      | De cafibus confeientia circa duadecimum Symboli Apoftolici art         |              |
|          | est de vita aterna.                                                    | 179-         |
| XII.     | De pracognitis casuum conscientia eirea Decalogum.                     | 191.         |
| XIII.    | De casibus conscientia circaprimum Decalogipraceptum.                  | 341.         |
|          | De cafibus conscientia circa secundum Decalogi praceptum.              | 259-         |
| XV.      |                                                                        | 263.         |
| XVI.     | De casibus conscientia circa quartum Decalogipraceptum.                | 284-         |
|          | De cafibus conscientia circa quintum Decalogi praceptum.               | 295-         |
|          | . De cafibus confeientia eirca sextum Decalogi praceptum.              | 314.         |
|          | De cafibus conscientia circa septimum Decalogi praceptum.              | 353-         |
|          | De safibus conftientia circa octanum Decalogi praceptum.               | 3.73-        |
| XXI.     | De casibus conscientia cir nonum Decalogi praceptum.                   | 409.         |
|          | De cafibus conscientia circa decimum Decalogi praceptum.               | 431.         |
|          | De casibus confesentia circa precationem in genere.                    | 432.         |
|          |                                                                        | III. DE      |

### INDEX CAPITYN

| MIV. De safibus conscientia circa primam orationis Dominica Tabula  | em. 446   |
|---------------------------------------------------------------------|-----------|
| per De cafibas conscientia circa secundam orationis Dominica Tab    | ulam. 456 |
| XXVI. De cafibus conscientia circa sacramenta in genere, & circa Ba | ptismum & |
| facram Conam in Specie.                                             | 479.      |
| XXVII. De casibus conscientia circa Disciplinam ecclesiasticam.     | , 515.    |

Finis Indicis Capitum in Theologia cafuum comprehenforum.



Securida jojunt i alian miljer



# METHODYS THEOLOGIAS CASYVM.

Finem suum; qui est tranquillitas conscientia. cap. 1.

Theologia cafuum explicat

Subiectum suum; quod est conscientia hominis. cap.2.

Media, per Species. ca. 3.

qua finis in subiectum in-

troducitur. Partes. cap. 4.

In mediis illis

tria sunt videnda, videlicet

State of the state of

Prima soluit quastiones conscientia circa symbolum apostolicum. c. 5.6.7.8.9.10.11. Secunda soluit casu conscientia circa decalogu. c. 12.13. 14.15.26.17.18.19.20.21.22. Tertia expedit casus consci-

Sentia circa orationem Dominicam c. 23. 24. 25.

Quarta & quinta soluunt quastiones coscientia circa institutionem baptismi & sacra cæna. c. 26.

Sexta soluit casus conscientia circa Disciplinam ecclesiasticam. c. 27.

Classes, è quibus que Etis bez

70

CA



# SEPTEM ADMINICULA MI-

PEccatum odisse atg fugere decer hominem Dei sine militem Christi. Nam

Deus Pater, prosequitur nos, silios suos, ineffabiliamore; idequeodit peccatum, & ab illo nos auocat partim mandatis & interditio, partim promissionibus & comminationibus, partim denique benesiciis & iudiciis.

Filius Dei, secunda persona Trinitatis, nostra causa assumsit canem nostram, vt à peccato nos liberaret; orauit pro nobus, & adbucinculo idem facit; gustauit sensum ira Dei propter peccata nostra; resurrexit à mortuis & ascendit in culum, vt nos quotidie resurgamu ex morte peccatorum, & side vitaque sancta in culum ascendamu; ille denique in vliimo iudicio in lucem proferet omnia peccata, taque seuere vliscetur.

Spiritus Sanctus, nos regenerat, sanctos motus amat & in 111, shu Dei excitat, peccatis sugatur, & sapius sugatus sinit hominem in pucatorum cano impuram exhalare animam.

Sancti angeli, semper nobis adsunt, conversione nostra dele-Hantur, peccatis sugantur, sanctimonia vita alliciuntur, pro salute sihorum Dei vigilant & pugnant, impuros canes & porcos variis malis afficiunt.

Mali angeli, hostes nostri infensissimi, peccatum nobis sua-

Nos ipsi, in nobis habemus innumera, qua odium & fugam VI pucati suadent: putà conscientia, tribunal illud Dei; discrimenho-nessorum & turpium; anima & corporis nostri excellentia, & alia hisimilia.

VII. Proxi-

VII. Proximus noster, si pius est, offenditur & contristau, si videat nos peccare: si malus est, consirmatur in suo peccato per nostrum peccatum: si insurmus est, seducitur, & suo ipsiu, & nostro malo.



And meabordess faces garfassis for a sea Deiproj septectata no Iran referrence a mortalis & afendes in calum, ver assi quatidie refungainto ex morte peccasorum, & fide versaque fancta in calum afendarunsille denique en velicina indicio in lucom proferes omenia peccasa,
tonce (secrè v.) en turo.

Spiricus Sain Guto nos regenerat, fan llos maine amat & in 111, fin Des excutat, peccutus fugatur, & fan lugatus fugatus bominem in pecano exhaliste animam.

San Si angel, semper nobis adfunt, conversione nostra dele- 14. Hadrin piccosta fugantur, findimonta y se alles unhar, profaint s. samme Des ingland. Se pugadat, impures canes er porças vassis mis- lis ast. innt.

Mali angeli, hoftes nofer infensifemi, eccatum nobis sus-v.

Nos ipli, in nobis babemus insumera, que odium & fuz ma vi peretifuadene: pusa confeseusa, probació della della dictimendoallo con de sur pinne; anima & corporie vogere exectiones, & dis son HT



# THEOLOGIÆ

### CASVVM

CAPVT I.

De fine Theologiæ casuum, qui est tranquillitas tentatæ conscientiæ.

PRÆCEPTA.

HEOLOGIA casuum est prudentia supernaturalis de tranquillitate conscientia.

In ea videre oportet finem, subiectum, & media per qua finis in subiectum introducitur.

Finis Theologia casuum est tranquillitas conscientia tentata; siue, quodidem est, solutio casuum conscientia.

REGVLÆ.

I. Theologia Casuum est pars theologiæ practicæ, de pa-Theologia candâ conscientia hominis tentati.

Quemadmodum philosophia diuiditur in theoreticam & practicam:ita etiam theologia rectissime diuidi potest & debet. Cùm enim illa versetur in cognitione veri & actione boni, nemo non videt, illam esse
habitum mixtum ex scientia & prudentia: ita vt frustra sint, qui conté-Besold. I delib. p. 390.
dunt theologiam esse vel theoreticam tantùm, vel practicam tantùm.

Nos hactenus per Dei gratiam tradidimus integrum systema theologiæ
theoreticæ: superest vt deinceps quoque tradamus integrum theologiæ
practicæ corpus, in quo princeps est theologia casuum, quæ aliis dicitur
Soterologia, Schola tentationum, & Studium casuum conscientia. Ea verò nihil est aliud, quam doctrina tradens modum tranquillandi conscientiam hominis tentati. Hinc sinis ipsius statuitur decisio casuum sue scrupulorum & quæstionum conscientiæ: id est, talium quæstionum, quæ
obiiciuntur homini pietatem professo, & in pietatis studio progressus
sacturo. Quod ideo monere oportet, vt quastiones conscientia discernan-

P87 . 1

907

34.7

13. P

Tet

Det

inte

(cal

81

tal

tur à quastionibus scientia siue controuersiis theologicis. Nam illa sunt practicæ,idelt,respiciunt piam hominis Christiani vitam: hæ sunttheoreticæ, idest, respiciunt eruditionem theologicam. Illæ decidunturà Casisis, quos vocant, vt conscientia sit in tuto: hæ decidunturà Polemicis, vt scientia rerum theologicarum sit in portu. Ex his intelligere est, quam sit necessaria & vtilis theologia Casuum. Agitur enim hiç non definibus agrorum, aut de prædiis & thesauris caducis, sed de animarum salute, quam variarum tentationum procellis impediri quotidie experimur.

Theologia casumunde da. petenda?

II. Theologia caluum ex vno Dei verbo est peten-

Iesus Christus, Prophetæ & Apostoli per omnes diligentiæ nume. ros impleuerunt partes officii sui doctoralis, adeoque inter alia etiam hoc egerunt vel inprimis, vt consternatis & fluctuantibus conscientiis folidam adferrent & suppeditarent consolationem. Vnde concludere licet hæc duo:este videlicet quandam doctrinam, quainfirmorum & afflictorum conscientiæ informentur juxtà & tranquillentur: & hanc do-Arinam in verbo Dei effe patefactam. Bonus itaque Casista is demum fuerit, qui ex hoc limpidissimo fonte casus conscientia soluere, & labotantium inquietos animos recreare adlaborat.

III. In prænotione finis Casista perpendere debet, quâ-Quanam in namin re posita sit tranquillitas conscientia, & quotuplex re posita sit

tranquillitas sit tentatio. conscientia?

Cum enim finis theologiæ casuum propositus sit tranquillitas conscientiæ tétatæ, omnino necesse est, vt hæc duo præcognoscantur: Quod autem attinet ad conscientia tranquillitatem, oportet cogitare Maximam illam : Conscientia ratio est duplex. Aut enim in schola legis, aut in schola euangelij consideratur. In schola legis illa demum conscientia tranquilla est, qua vel vniuersam legem seruat; quo pacto Adam in statu integritatis tranquillam habuit conscientiam: vel est libera ab hoc vel illo peccato: vtputà ab ebriositate, adulterio, &c. In schola euangelii illa conscientiaest tranquilla, quæ est lota sanguine Christi. Rom. 5. ver f. 1. 1. Johan. 1. ver f. 7. Hoc fundamentum probè est tenendum. Si quis enim intueatur legemsiue decalogum, fieri non potest quin sentiat conscientiæ punctiones & va-Quam va- rias anxietates; quas euangelium perfanat. Tentationum genera iam videariasit tenta-mus, Principio tentatio, proficiscitur velà Deo, velà creatura. Tentain profecta à Deo appellatur diuina : est que nihil aliud, qu'am probatio, qu'à Deus sapienter & iustè humani cordis abdita parefacturus, vt vel sibii. pli, vel aliis innotescant, experimento quopiam, prout vult, elicit ad nominis sui gloriam. De hâc tentatione passim loquitur Scriptura Genes 22.

orf. 12. Exod. 19. verf. 25. cap. 16. v.5. cap. 20. verf. 20. Deut. 4. verf. 32. 34. cap. 8. per [. 2. 3. 16. 17. cap. 13. v. 3. c. 29. v. 3. 2. Chron. 32. v. 31. Job. 7. ver sic. 18. cap. 14. ver [. 37. Pfalm. 28. ver f. 2. 66. ver f. 11. 6 139. ver f. 1. Ierem. 12. ver f. 3. Zach. 11. verf. 9. Iohan. 6. verf. 6, 1. Corinth. 3. verf. 13. cap. 10. verf. 13. cap. 11. verf. 19. Tentatio ista diuina est electorum vel reproborum. Illa est, quâ Deus vt benignus pater tentat electos vt filios igne probationis, vt ipfi intelligant quid fint & possint, & vt aliis ipsorum fides ac virtus innotescat. Exod. 20. vers. 20. 1. Corinth. 10. vers. 13. hac est, qua Deus vt dominus & judex seuerus tentat reprobos vt hostes suos igne consumtionis, vt ipsidiscant quid sint & possint, & vt aliis ipsorum infidelitas, hypocrifis & malitia innotescat. Exod. 16. vers. 5. Deut. 13. vers. 3. Posterior ista rentatio est actiua, vel permissiua. Tentatio actiua est, quæ perficitur dinina actione: videlicet beneficiis & iudiciis fiue pænis Rom. 2. ver [. 4. Pfalm. 21. vers. 10. Tentatio permisiua est, qua Deus iusto iudicio impios permittit ipsorum & Satanæ libidini, atque sinit eos ire vias suas, vt nota fiat ipfius potentia & patientia. Rom. 1. Actor. 14. vers. 16. Cæterum Deus tentat homines, tum pios tum impios, per res secundas & prosperas, vel aduersas & asperas. Illo modo tentauit Salomonem: hoclobum: Hinctentatio diuina diuiditur in eam, quæ est prosperitati & afflictionis. Illa dicitur tentatio à dextris, hæc à sinistris. Tentatio profecta à creatur à est Diabolica, vel humana. Tentatio Diabolica est, qua Diabolus tentat hominem, vt ipsum inducat & impellat ad malum, atque ita in æternum præcipitet exitium. Hic enim leo infernalisobambulat & quærit quem deuoret. 1. Petr. 5. dum adhibet has machinas & tormenta.1. Prauarum cogitationum instillationem. 2. Occasones & obiecta quibus ad peccandum solent homines allici & inuitati.3. Inclinationem & commotionem vitiofæ nostræ naturæ. 4. Securitatemin rebus secundis. 5. Desperationem in rebus aduersis. Arque hi funtlaquei, retia & casses, quibus venator & veterator ille homines capit. Tentatio humana est, quæ hominem authorem habet. Tentat autem homo vel Deum, vel seipsum, vel alium hominem. Homo tentat Deum duobus modis: videlic.abutendo eius longanimitate, misericordia, liberalitate, & variis beneficiis, velillicita ab ipso postulando. Ita Israelitæ tentarunt Deum Exod. 17.1. Cor. 10. & Pharifæi Christum. Matt. 6. Vnde huius moditentatio dicitur Pharisaica & tentatio prasumtionis. Quando homo tentat seipsum, vel alium, hoe nimirum fine, vt malum siue peccatum perpetretur, tentatio solet diciseductionis. Tentat autem homo seipsum, quando à proprià cupiditate abstrahitur & inescatur Iacob. 1. Atq; hæcest illa tétatio, de qua Apostolus I. Cor. 10. ait: Tetatio vos no apprehedit, nisi humana,id est, vetus ille Adam, qui in vobis habitat, solicitat vos ad peccandu.

Hind

Sunt

fide:

can

tent

DUT

ma

ex

nil

di

an

Quando denique homo tentat alium hominem, seducendo eum in pecca. tum, dicitur tentatio mundi. Mundus enim sua vanitate & profanitate lo. licitat homines ad peccandum. Quo quidem tentationis generemulti fuccumbunt. Nam cum intuemur impuritatem & impunitatem alioru. fermè imitamur exempla ipsorum, iuxta illud: Mala consuetudo, malitiana. bulum. His ita præmissis de variis tentationum generibus, operæ pretium erit certas regulas de singulis hisce tentationum capitibus in medium adferre.

Tentatio est probationis vel seductio-

1. Reg. Tentatio est vel ad bonum, vel ad malum. Illa dicitur tentatio probationis, hæc seductionis. Tentatio probationis est, qua Deus filiorum fuorum fidem, fpem & charitatem explorat & probat per crucem: vnde etiam vocatur tentatio crucis. Tentatio seductionis est, qua homo solicitatur, vtà Deo & Christo ad flagitium aliquod deficiat. Ex hâc dichotomiâ tentationis existunt quatuor classes tentationum. Prima est luctaconscientiæ & conflictus animi Christo addicti cum ira divina. Atque hac tentatio est omnium gravissima & longè acerbissima: quia conscientiam in maximas perturbaciones & difficultates coniicit. Oritur autembac tentationum claiss ex probatione diuina, quæ est veluti fornax, qua aurum, id est fides nostra, non consumitur, sed purgatur. Secunda est diabolica tentatio, quæ immediatè proficiscitur à Satana, & nominatur tentatio blasphema, siue blasphemia. Tertia tentatio oritur à proprio hominis peccato, eoq; tum originali, tum actuali. Hæc appellatur tentatio carnii & mundi. Oritur enim velà peccato intra nos habitante, velà peccatoextra nos abaliis perpetrato. Quarta tentatio oritur à phantalia siucimaginatione lælå & corrupta. Hæc dicitur tentatio melancholica. siue melancholia. Atq; tres ista tentationes pertinent ad tentationem seductionis. Porro ab istiusmodi tentationibus originem trahit anxietas conscientia, eaque duplex, minor videl. & maior. Anxietas minor est simplex metus, quo quis timet periculum æternæ damnationis. Anxietas ma or est desperatio, cum quis omni salutis æternæ spe destituitur. Prior illa cadit in electos, poste-

Scientia est duplex.

rior non nisi in reprobos. Dininis ten-2. Reg. Diabolus, mundus & caro sape divinis tentationibus intermiscent tentazationibus. fape admise tionem securitatis & desperationis. Et illam quidem adhibent, quando Deus sur diabolica nos tentatà dextris, hoc est, quando nobis largitur sanitatem, opes, pa-& humana.cem, prouentum frugum, victoriam, & id genus alia beneficia. Hanc ve-

rò adhibent, quando Deus nos tentat à finistris, hoc est, quando nos affli-Quemodo & git morbis, bellis, annonæ caritate, & similibus iudiciis.

3. Reg. Deus tentat electos vii pater filios, idque ad nominis sui gloriam & saluquo fine Deus tem ipsorum aternam. Ita tentauit Abrahamum Gen. 22. ita Iobum, & alios dentet filios sanctos. Probauit, inquam, eos yt igne probatur aurum Zach. 13. Syrach. 21 Hing Hincland' gunt Deo gratias pro istiusmodi tentatione. Iudith. 8. v. 21. Suntenim talutares fines huius tentationis, hoc ordine.1. Vt fanctorum fides & obedientia explorata pateat tuminis, tumaliis.2. Vt filii Dei difant vires & virus peccati, hostiume e se impugnantium acerbitatem. 4. Vt fancti discant Christi & Spiritus sancti potentiam, & suam impotentiam siue infirmitatem. 4. Vt sancti homines in hoc clibano tentationum examinati inflammentur fide & bonis operibus. 5. Vt vim verbi Dei magis magisque percipiant. 6. Vt impii terreantur multiplici piorum probatione & calamitate. Sic itaque Deus tentat filios suos, vt ipsi & alii piimeliores fiant, & vt impii inuitentur ad poenitentiam atque fiant inexcusabiles, cogitentque sibi longè acerbiores pænas subeundas esse, pilirelipuerint.

4. Reg. Qui tentantur, vel sunt electi, vel reprobi. Falsum itaque est hoc mun- An omnis dipraiudicium, quod omnistentatus sir reprobus: quale erat iudicium tentatus sit amicorum Iobi. Iob 5.v.1.2.3.4.6.1 4.v.6.7.8.9.18.19.6 aliorum. Pfal. 42.v. reprobus? 4.Luc.13.v.1.Iohan.9.v.2. Act. 18.v.3. Contra hoc præiudicium, graue profectò illud & admodum vulgare, teneantur sequentia. 1. Scriptura feliasprædicat pios, qui variis tentationibus & afflictionibus exercentur. lobs.v.17.P/al. 94.v.12. Prov.3.v. 11. Matth.s. v.10. Luc. 15.v. 27. Act. 14.v. 22. Rom. s.v. 3.c. 8.v. 17.2. Tim. 3.v. 12. Iacob 1.v. 2.12. Ex quibus locis discere est, piosin mediis tribulationum flammis esse amicos Dei, Christi discipulos & cœlicines. 2. Rectaratio & experientia docent, afflictiones & tentationes communes esse piis ac impiis: vti docent exempla Esavi & lacobi, Saulis & Dauidis, Petri & Iudæ. Perperam itaque ex eo, quod communiter piis ac impiis accidit, concluditur nota propria piorum. Pertinent huc illa Patrum dicta Tertull. de patientià: O seruum illum beatum, cuius emendationi dominus instar! August. in Psal. 98. Quantò maiotest charitas, tantò maiores plagæ. Ibid. Cùm blandiris, pater es: & cum czdis, pateres. Ideo blandiris, ne deficiam; cædis, ne peream. Ibid.Illi Deus irascitur, quem peccantem non flagellat. Clemens Alexandr. Proximus Deo, plenissimus flagellis. 3. Fructus tentationis electorum est manifestatio spiritus, quo ipsi reguntur, & ipsorum spiritualis perfectio, eaque tum interna, tum externa, vt nempe illi discant viuere piè quantum ad Deum, sobriè quantum ad se, & iustè quoad proximum. Non

itaq; fieri potest, vt tentatio quæuis sit indicium im-

pietatis & infelicitatis.

## THEOLOGIE CASVVM'

entia

intel

cade

ipla dina

ci:q

odi

pri

cel

lec

CO

cal

pr ill

ra

th fa O fo

De subiecto theologiæ casuum, quod est conscient

#### PRECEPTA.

S V biectum theologia casuum est conscientia hominis, qua est vis intellectus de paricular ibus hominis actionibus, in alterutram partem, vel pro ipso, vel contra ipsum, statuens.

In conscientia hominis oportet videre partim conscientia actiones, subjectionem & species, partim officium hominis circa conscientiam.

Actiones conscientia sunt dua, testissicatio & iudicii exercitatio. Dicuntur aliâs off. cia conscientia, item potestas conscientia.

Testissicatio conscientia est, quà illa perhibet testimonium, rem aliquam sastam

effe, vel non effe factam. Rom. 2. v. 15.2. Cor. 1. v. 12.

Exercitatio iudicii est, quâ conscientia iudicium exercet, siue pronuntiat de cogiationibus, dictis & factis hominum, an bona sint vel mala.1. Ioh.3.v.20.1. Cot.4.v. 4. Rom.2.v.15.

Subiectio conscientia est, quà illa Deo & verbo eius est subdita. Iacob. 4.v. 12. Species conscientia sunt, quò dalia sit bona, alia mala.

Conscientia bona est talis vi creationis, vel regenerationis.

Conscientia mala est vel mortua & dormitans, vel expergefacta & vigilans.

Officium hominis circa conscientiam, est bonam conscientiam acquirere, & aquisitam conservare.

#### REGVLA.

Quidsit con-

I. Conscientia est vis intellectus practici in creaturara:

tionali, statuens de rebus gestis.

Conscientia vox apud Latinos, vt apud Græcos συνείδησις, notat scientiam cum scientia coniunctam. Scire namque est vnius tantum apudse. Conscire verò notat scientiam cum scientia coniunctam. Est autemilla coniunctio gemina. Primò enim vi conscientiæ homo sibi conscius est deeo, quod cognoscit aut cogitat. Deinde homo scit vnà cum Deo id quod secit. Homo siquidem illius rei sibi est conscius apud semetipsum, quam Deus de illo iam ante cognouit: ita vt habeat duos suarum cogitationum testes, Deum videlicet & scipsum siue conscientiam suam. Deus est primus & præcipuus, conscientia secundus & Deo subordinatus testis, pronuntians pro homine, vel contra hominem. Idem iudicium esto de conscientia angeli. Nam conscientia cadit in omnes creaturas rationales: quia hæsolæpræditæ sunt huiusmodi intellectu, qui conscientia cani

entià tanquam regulà indiget, adactiones suas rectè gubernandas. Vnde intelligi potest, conscientiam neque in brutas animantes, neq; in Deum cadere. Non illud, quia bruta destituuntur ratione. Non hoc: quia cum Deus ipía fit sanctitas & iustitia, non indiget conscientia, ad actiones suas ordinandas. Cæterum conscientia est vis siue potentia intellectus practichquia actiones illius non confiftunt in electione aut reiectione, qua funtofficia voluntatis:neq; in affectibus, vti funt gaudium, trifttia, amor. odium: sed in vsu rationis. Hinc quemad modum ratio quantu ad actum primum non potestamitti :sic nec conscientia, vtvtactus secundus sape ceffet. Dixi, quòd conscientia sit vis intellectus practici : quia cum intelkaustheoreticus versetur in contemplatione veri & falii, practicus in consideratione & inspectione boni & mali, nominatim verò indiiudicationeactionulingularium, bonæne sint an malæ; & verò conscientiæ proprium sit de bonitate & malitia factorum singularium, siue horum & illorum, iudicare & statuere, vtiq; sub intellectu practico (alii appellant rationem practicam.) illa comprehenditur. Atque hoc est, quod dicunt theologi, Conscientiam iudicare de rebus trifariam: suggerendo videl. hoc esse à nobis fallum,illud non effe factum: hoc poffe fieri,illud non poffe: hoc bene factum, illud fesus. Quare concludamus illud de conscientiæ definitione, & dicamus, conscientiam esse partem intellectus, qua quis quid cogitet, quid velit, quid appetat, & omnino animo suo cognitum & comprehensum habeat, probe nouit, & de omnibus illis Deo perhibet testimonium, aut pro nobisaut contra nos. Hinc conscientia est veluti tribunal, quod De us in homine sibi erigit.

II. Status naturalis conscientia in quolibet homine talis Potestas & est, ytilla medio inter Deum & hominem loco sit posita, ita subiestio con

quidem, vt sit infra Deum & supra hominem.

Status siue conditio conscientiæ est naturalis, supernaturalis, vel præternaturalis, Status naturalis est, quem conscientia obtinet ex creatione: supernaturalis est, quem habet ex redemtione: praternaturalis, quem habet exaplu protopla storum & peccatis inde ortis. Hicagendum est de statu elus naturali & supernaturali. Principio status conscientiæ supernaturalis fundatur in naturali, & proinde illum præsupponit, non aboletinon tollit, sed extollit. Oportet itaque quam diligentissimè attendere, quomodo se habeat status ille naturalis in quolibet homine. Ita autem se habet, vno verbo. Conscientia intermedio loco est posita inter Deum & hominem, ita vt sit infra Deum & supra hominem. Vnde Subiedio cal nalcitur conscientiæ subiectio & potestas. De subiectione conscientia est re-scientia quogula: Deus folus verbo suo obligat conscientiam: verbo, inquam, legis & euangelii. beat? Ratio canonis est: quia folus Deus in conscientiam habet potestatem,

cilin

ner

dur

cer

git.

tui

red

tel

fer

cu

cilium

perdere & seruare animam, prout leges eius vel obseruantur, vel violantur. Iacob. 4, v. 12. Ex quo efficitur, nullius hominis mandatum autlegem posse ex suo arbitrio, aut propria sua viac potestate obligare conscientiam, iuxta regulam: Lex obligat conscientiam, quatenus ad Deum refertur. Ergo leges hominum directe & immediate, & ex se non possunt obligate conscientiam, sed indirecte & mediate, quatenus consentiunt cum lege Dei, & abilla tincturam, vt sic loquar, accipiunt. Qua in re quia pluri. mum est situm, paulò fusius & diligentius illam tractabimus. Causa, qui conscientia impellitur ad sententiam ferendam, est omneid, quod conscientiam obligat, id est, quod authoritatem habet ipsam ordinandi&regendi. Obligare autem conscientiam, est illam vrgere & adigere, vt velexcufet & accuset, vel indicet quid fieri aut non fieri possit. Istius modi obligatio in foro conscientiæ sit duo bus modis. Aut enim est immediata, aut mediata. Illam in scholis vocant propriam, hanc impropriam. Immediate conscientiam obligat res illa, quæ ex seipsa absolutissimam summamqueauthoritatem & potestatem in conscientiam obtinet: cuiusmodi est lex & euangelium, siue verbum Dei libris V.& N.T. comprehensum. Quod attinet ad legem Dei, illa præcipit de rebus faciendis & fugiendis: estque triplex, moralis, iudicialis & ceremonialis. Lex moralis spectat officia quomodo ob- charitatis, quæ debentur Deo & proximo. Eius compendium est in Deliget confei - calogo. Duz autem hic tenendz funt regulz. 1. Tabula fecunda decalogicedit prima: seu, Charitas erga proximum subordinata sit amori Dei, & illi cedat. 2. Lex generalis cedit speciali. Ita lex generalis de homicidio cedit speciali legi, qua Deus imperavit Abrahamo, vt mactaret filium Gen. 22. Lex iudicialis, siue forensis, est, quæ agit de ratione politiæ Mosaicæ. Hæcest iuris communis, vel particularis. Illa omni tempore & omni loco omnes homines ligat:vrpote moralis. Hæc tantum obligat Iudæos: quippe qua ad certi populi genium & ingenium fuit attemperata. Sed, inquis, vnde possum scire legem aliquam forensem apud Mosen esse juris communis. Responsio est in promtu. Duo hic sunt criteria. 1. Illa lex forensis est aterna, cuius ratio est aterna. Ratio siquidem est anima legis, 2. Illa lex forensis est aterna, qua non tantum inter Iudaos, sed eriam inter alias gentes viguit. Sic lex de pœna homicidii habet vtrumque xermesov. Lex ceremonialis agit de ritibusin externo cultu V.T.obseruandis.Hæcad tria distincta tempora est reuo.

> nim inter vtrosque paries intergerinus. 2. A morte Christi vsque ad euersionem politia Iudaica lex ceremonialis amisit vim obligandi, & facta est adiaphora. Hinc Paulus Timotheum circumcidit, Titum verò non item. Et con-

entiam?

Lex indicialis quomodo obliget con-(cientiam?

Lex ceremo mialis quo modo obliget canda iuxta totidem regulas. 1. Ante Christi mortem lex ceremonialis obligabat conscientia? conscientiam Iudaorum, & quidem Iudaorum tantum, non vero gentilium. Erate-

9

cilium Hierofolymitanum Att.15. decreuit, vt ecclesia ad tempus abstineret à rebus suffocatis & sanguine. Cuius decreti causa fuit infirmitas quorundam, qui ex Iudæis erant facti Christiani. His libertas N. T. nondum latis perspecta erat : ideoque ipsorum infirmitati hoc dabatur, vt ceremonias quasdam Iudaicas adhiberent. 3. Lex ceremonialis post euersionem politia Iudaica & promulgationem e uangely longe lateg, diffeminati prorfus exfpira-Abillo enim tempore libertas Christianorum satis superque innomitita vt nullus piorum potuerit hicallegare suam ignorantiam. Ideo rece dicunt in Scholis: Leges ceremoniales iam sunt mortue & mortifera. Iam videamus, quomodo euangelium obliget conscientiam. Vbi primo illud Euangelium tenendum est, ad personas non vocaras minimè pertinere euangelium, quomodo obsedtantum ad illas, quæ vocatæ sunt. Ratio prioris est; quia sicut qui-liget conseicunque sine lege (scriptà) peccauerunt, sine lege peribunt Rom 2.v.12.ita entiam? qui peccant sine euangelio, sine euangelio peribunt. Qui verò sine euangelio pereunt, non obligantur cuangelio. Ratio posterioris est; quia omnes vocati in vltimo iudicio iudicabuntur ex euangelio. Rom. 2.v.16. 10h.3.v.15.18. Iam verò necesse est, vt illud, ex quo homines iudicabunturpost hanc vitam, conscientias ipsorum obliget in hâc vitâ. Hîc autem grauis & momentosa incidit quæstio, Quomodo hypocrita, qui sunt in ecdesia, obligentur ad credendum eu angelio? Cùm enim illi non sint ad vitam æternam prædestinati, vtique videntur obligari ad credendum id quod falsum est: videlicet ad ipsos pertinere promissiones euangelii de gratia Dei & vità æterna. Huic dubio ita est occurrendum. Qui vocati sunt in ecclesiam, non absolute obliganturad credendum salutem suam, sed hac addità conditione ex formulà fœderis: Si referri desiderent in numerum discipulorum Christi. Hoc autem non cupiunt serio hypocritæ. Sed iam Quanamobvideamus, quænam sint illa, quæ conscientiam mediate obligant, hoc est ita, ligent conseivtex se non habeant vim obligatoriam, sed vi verbi Dei, Talia autem entiam mesunt leges bumana, iusiur andum, votum & promissio: de quibus teneantur hæ diatè? regulæ. I. Leges ab hominibus lata de rebus adiaphoris, siue sint ciuiles, siue ecclesiastisa, obligant in conscientiis quatenus verbo Dei congruunt, bono publico inseruiunt, ordinem tuentur, & denia, libert atem conscientia non tollunt. Si n. habeant has conditiones, sunt obligatoriæ vi præcepti vniuersalis, quo Deus magistratus authoritatem ordinauit. Tale est illud Rom. 13.v.1. Quòd si contingat, yt leges humanæ non de rebus mediis & indifferentibus, sed de reb. in se bonis, hoc est, à Deo præceptis, agant, tum propriè non sunt humanæ, sed divinæ:ac proinde omnino obligant conscientiam. Denique si leges hominum sint latæ de rebus malis, tantum abest vt ius habeant in conscientias, ve potius sis in conscientia obstrictissimus, non obedire. Act. 4. 1.19. His ita positis, contra Papistarum sententiam diserte affirmamus, neque

neque ciuilem, neque ecclesiasticam iurisdictionem habere potestatem coactiuam in conscientiam. Solus enim Deus est dominus conscientia: ita vt rectè dictum sit à Maximiliano I.Imperatore, Conscientiis velle dominari, est arcem cœli inuadere: & à Stephano Bathori Poloniæ rege, Tria sunt homini impossibilia; facere aliquid ex nihilo, scire futura, & dominari conscientiu. Que cum ita sint, nostri officii est, abominari psychotyrannidem Papistatum. plus quam Pharaonicam & Phalaricam. 2. Leges humana non obligant conscientiam, quando omitti possunt sine impedimento finis ob quem feruntur, sine scanda. lo aliorum, & fine contemtu legislatoris. Atque hoc dicunt fieri præter legem. non verò contra legem. 3. Leges hominum politica eatenus in conscientia obligant, vt earum violatio, prafertim fi coniuncta fit cum feandalo aut contemtu, optimo iure censeatur peccatum. 4. Leges hominum ecclesiastica sunt vel de rebus necessariis sine quibus or do & decorum in ecclesia non potest seruari, vel de rebus adiaphoris. Illæ obligant vi legis dininæ, vt omnia fiant ordine & decenter: hæ non item, nisi forte adsit scandalum proximi, vel contemtus authoritatis ecclesiasticæ. 5. Iuramentum obligat conscientiam, cum de rebus certis & possibilibus, fine dolo ad Dei gloriam est factum, ab iis qui habent potestatem se obligandi. Si enim iusiurandum habeat istas conditiones, est pars aliqua cultus diuini: & obligat vi præcepti diuini, quod eft, Num.30.vers.2.6. Votum eft triplex; morale, ceremoniale & liberum. Votum morale est pollicitatio obedientiæ moralis in baptismo & S.c. cana. Et hoc obligat omnes Christianos. Votum ceremoniale est pollicitatio obedientia: ceremonialis in V.T. quale fuit Nazaræorum Leu. 27. Hoc obligauiteos, à quib. fuit nuncupatu. Votum liberum est de præstatione reru externatu, quæ pietatis exercendæ causa suscipiuntur. Et hoc est obligatorium, congruat cum verbo Dei, nec tollat libertatem Christianam, & nontepugnet nostræ vocationi, & denig; nuncupetur absq; opinione meriti. Obligat autem huiusmodi votum vi præcepti diuini quod est Eccl. 5. 7.4. 7. Promissio simplex (ita dicitur, vt distinguatur à promissione iurata) est obligatoria pro arbitrio eius cui facta est: si quidem verbo Dei & honestati nonad. uersetur, & facta sit ab eo, qui se obligandi habet potestarem, ita vt is non fuerit circumuentus dolo & fraude; & denig; si promissio maneat postibilis & legitima. Et hæc dicta sunto de subiectione conscientiæ: iam videamus de illius potestate seu officio. Cernitur autem illa potestas in duabus actionibus:puta in testificatione & iudicii exercitatione. Intestificationt conscientia tria sunt attendenda: videl, quibus de rebus testimonium reddat, quomodo & quamdiu: qua de re sunt tres regulæ.1. Conscientia testifisatur de secretis etiam cogitationibus, de affectionib.in voluntate, & de actionib.extermis. Hoc docet Scriptura Rom. 9. v. I. & Escl. 7. v. 22. & experientia latis confirmat; ve nihil dicam de natura conscientia, qua est actus intellectus reflexi.

Quanta sit posestas conscienzias fieri, quem vocant. 2. Conscientia testisica ur duob. modis: observando scil ac notandoqua agimus, & fecretò nos inpectorib. eorum admonendo. Hanc ob causam coscientia confertur cu notario, seu magistro scrinior u, cui perpetud calamusest in manu, vt quæcunq; siue dicuntur; siue fiunt, consignet; quiq; exarchiuis & suo protocollo accurate recensere potest quid elapsis retrò annis dictu sit & factu. 3, Conscientia testificatio non solum in bac vita locum habu, sed etiam durat post hanc vitam in aternu. Neg; n. cu homine moritur, aut chcorpore putrescit: sed nos comitaturad tribunal Dei. Rom. 2. v.15.16. Nonitag; ab re conscientia confertur cu custode, qui perpetuò hæret latennostro, & singulas actiones nostras inspicitatq; observat. Ad judicii exmitationem nos vocat instituta disputatio: vbi duo sunt aduertenda: quib. nempe adminiculis veatur conscientia in exercedo iudicio, & quibus de reb.feratiudicium. Adminicula. quib. conscientia in iudicando vtitur, sunt triamens, synteresis & memoria. Mens oves, siue intelligentia, est veluti promtuariu, custos & archiuu principiorum theoreticorum. Eius officium est, principia theoretica conscientiæ subministrare, vt iis conuincamin disputationibus, quib. reru veritas exquiritur. Synteresis est habitus fuepromptuarium principiorum seu regularum practicarum. Eius ofticium est, regulas legis divinæ proferre & conscientiæ subministrare, vt illorum ope possit censura agere de propriis actionibus. Memoria officiu eltrepræsentare conscientiæ actiones, vt de illis pronunciet ac iudicet. Indicatautem conscientia per modum ratiocinationis, quæ in scholis appellatur syllogismus practicus. Et is est duplex, vt docet Apostolus Rom. 2. Misexculans videl. feu absoluens, & accusans siue condemnans. Exemplum fyllogismi absoluentis est:

Qui honorat parentes, ipfi bene erit: inquit synteresis.

Tuhonoras parentes:addit conscienția, opem ferente memoria.

Ergotibi bene erit: concludit conscientia, atq; ita pronunciat sententiam.

Exemplum syllogismi accusantis est:

Omnis homicida est maledictus: inquit synteresis.

Tues homicida: addit conscientia.

Tuigitur es maledictus: concludit conscientia.

Quod attinet ad res, de quibus conscientia sert iudicium, illæ sunt præteritæ, vel suturæ. De rebus prateritis sert sententiam vel accusando & condemnando, vel excusando & absoluendo. Rom. 2. vers. 15. Accusatio est, quâ conscientia aliquod sactum iudicat esse malum. v.g. Omne homicidium est ingens scelus. Hac tua actio est homicidium. Ergo hac tua actio est ingens scelus. Condemnatio est, quâ conscientia iudicat aliquem hoc vel illo sacto malo promeritum esse pænam temporalem & æternam, e. g. Omnis homicida reus ess mortis aterna & temporalis. Tu es homicida. Ergo reus es veriusque illius

ve

DC

fo

mortis. Hæ duæ actiones conscientiæ sunt admodum terribiles, & interdum statim atq; peccatum perpetratum est, interdum din postfactum. sunt homini molesta, variaque pariunt effecta: videl. pudorem, tustitia. timorem, perturbationem, & sæpenumero desperationem : itavt optimoiure vocentur compunctiones & aculei cordis, plaga & verbera, virgæferreæ, & denique vermis qui cor perpetuò rodit. Act. 2. v. 37.2. Sam. 24.v.10, Efa. 66.v.24. Marc. 9.v. 44. Excufatio est, qua conscientia rembe. ne factam esfe pronuntiat. Absolutio est, quâ conscientia aliquem culpa & pæna liberum este, judicat & pronuntiat. Hinc existit confidentia & gloriatio. Prou. 28. v.1.2. Cor. 1. v. 12. ita vt Hugo de anima c. 9. rectè dicat. Bonam conscientiam esse hortum deliciarum, aureum declinatorium, & gaudium angelorum. De rebus futuris conscientia fert iudicium pradicendo, & intrinsecus corda nostra certa reddendo, res quas facturisu. mus, bene fieri posse aut non posse. Qua in re singularis Dei bonitas elucescit, qui nobis incognitum & flexuosum iter ingressuris non tanum comitem, sed & ducem addidit. Quod vt plenius intelligipossit, sequé. tes observentur regulæ.1. Principium est omnium bonorum operum, si conscientia dictet,rem aliquam fieri posse, Deoque gratam & acceptam esse. Ita n. est, vt Apostolus air Rom. 14. v. 23. Quicquid non fit ex fide, peccatum est, id est, Quidquid non fit ex certa persuasione, quod sit licitum, est peccatum. 2. Quidquid fit dubitante & hasitante conscientia, peccatum est. Vide Rom. 14. vers. 14.23. vtsi quis dubitet an possit votum nuncupare, & nihisominus illud nuncupet. 3. Quidquid fit errante conscientia, peccatum est:vt si Missificus Missam habeat pro sacrificio à Christo instituto; vel si quis fornicationem habeat prote adiaphorâ.4. Quidquid sit repugnante & reclamante conscientia, peccatum est: etiamsi repugnantia ista grauem errorem includat. Ita si Anabaptistaco. ram magistratu præstet iuramentum, quod in conscientia sua habet pro re illegitima, grauiter peccateo ipso, quod iurat contra dictamen conscientiæ. Etsi enim iurare non est peccatum, tamen iurare contra conscientiæ dictamen, est graue peccatum; quia scil. Anabaptista iudicat iusurandum sua natura este peccatum. Hoc loco solent Casista explicate, quid sit conscientia errans, opinans, dubitans & scrupulosa. Conscientia errans est actus rationis practicæ, quo illa iudicat aliquid esse bonum, cum sit malum; & è contrario præscribit aliquid esse malum, quodest bonum:vt si quis existimet esse mentiendum aut furandum ad vitamalterius seruandam & tuendam. Hinceuincitur id, quod paulò antè diximus, quod lit peccatum agere contra conscientiam errantem, siue error ille sit verus & bona side contractus, vt si quis existimet auaritiam non este peccatum; siue vitiosus & mala side susceptus, vt si quis existimet nullo modo esse iurandum. Conscientia opinans est, quando intellectus non

kit,sed opinatur rem ita se habere. Scire autem est certò persuasum esse adhibità firmà demonstratione : opinari est suspenso animo aliquid pro verovel falso habere, seu, est vni partiassentiri, sed non absque formidine.Hîc quæritur, An peccatum sit, aliquid facere contra propriam opinionem? Respondetur distinguendo inter opinionem, quæ versatur in foroexteriore, & illam, quæ versatur in foro conscientiæ. Quod attinct adforum exterius, vti est iudicium vel disputatio, ibi communis opinio præferenda est propriæ opinioni : vt si quis opinetur in luna esse homines & provincias integras, hæc opinio debet cedere communi opinionitanquam tutiori. De foro conscientiæ teneatur regula paulò ante tradita: Quidquid fit contra conscientiam, peccatum est: siue conscientia sit erras, sue opinans, liue recte informata. Conscientia dubia est, quæ in quæstione, dequâagitur, neutri parti assentitur. Vnde colligere licet, cur non liceat nobisagere contra dubiam conscientiam: quia scil. is qui dubitat, neutri partiallentitur, ac proinde non potest illud, de quo dubitat, facere ex fide. Accedit, quòd dubius animus, si quippiam agat, peccati periculo sese committit. Conscientia scrupulosa est, quæ vni parti quæstionis per allensum accedit, verum de parte opposità dubitat, an ea sit verior, ac rursus ynipartificassentitur, vt leuiter vel assensu recedat, vel incipiat dubitate. Idem autem iudicium est de conscientia scrupulosa, quod de dubia\_

III. Conscientia bona est talis vel creatione, vel regene- Conscientia: bona quemos. ratione seu recreatione. do se habeat?

Conscientia bona est, quæ rectè, secundum legem vel euangelium excufat,absoluit & consolatur. Hæc Apostolo Adt. 24. v. 16. dicitur conscientia fine offendiculo, i.e. talis, quæ obicem vel impedimentum nonhabet. Estautem conscientia bona vel vi creationis, vel vi regenerationis. Conscientia bonaex creatione fuit in statu integritatis, & hominem excusauit. Exculare n.estactus conscientia ex ordine creationis: accusare est defectus conscientiæ contra ordinem creationis. Huius conscientiæ norma fuit lex,eaque partim implantata homini, partim promulgata Gen. 2. Confeiemiaregenerata est, quæ cum sua natura sit corrupta, renouatur tamen & purgatur fide in Christum per sanguinem ipsius. Act. 15. v. 9. Heb. 9. v. 14. Inhacduo sunt nobis videnda, proprietates & officia. Proprietates consci. Proprietates: emiaregenerata sunt numero duæ: videl libertas Christiana, & certitudo conscientia falutis. Ambæ enim locum habent, non in homine externo, sed in spiritu regenerata. & conscientia. Libertas Christiana est spiritualis & sancta immunitas per Christum nobis parta. Eius partes sunt tres, hoc ordine. I. Immunitas aiufisicatione legis moralis; per quam fideles non obligantur in conscientia, vt

S B

debet

cati

Ma

tet (

ner

inf

ma

nin

8

fu

de

CC

I

ipli in propria perlona perfectam legis iustitiam præstent ad sui iustifica. tionem : quippe qui iusti funt fide in Christum. Gal. 3. v.13. Rom. 8. rers. 1 Atque hæc libertas est communis V.& N.T.2. Immunitas à rigore & feueritatelegis; per quam fideles in Christo sunt liberi à rigidissimà illa perfe-Aissimæ obedientiæ exactione.1. Ich. 5. v. 3. Et hæc quoque libertas communis est V.& N.T. Hinc intelligi potest, quid interfit interpræceptale. galia & euangelica. Illa funt grauia & terribilia: hæc funt fuauia & facilia in Christo & per Christum. 3. Immunitus à legibus Mosaicis ceremonialibus; per quam conscientiæ Christianorum N. T. sunt solutæ à vinculocere. moniarum Mosaicarum. Gal. 3. v. 25. Col. 2. v. 14.16. Huius loci sunt ista Maximæ.1. Omnes Christiani vi libertatis Christiana sine vllo conscientia scrupulo, libere vtipossunt rebus adiaphoris seu mediis. 2. V sus rerum adiaphorarum est naturalis & spiritualis. V sus naturalis est, qui vel necessitatibus nostris sublevandis, vel honestis oblectationibus adferendis, inseruit. V sus spiritualis est, cum occasione à creaturis sumt de rebus divinis meditamur & loquimur.; Recreationes licita sunt, qua consistunt in rebus adiaphoris. Itaque lasciuæ chorez, lusus tesserarum, & lasciuæ comædiæ, tragædiæ, item quibus obscæns repræsentantur, non debent numerari in recreationibus licitis. 4. Recreationes consistere debent in parco, moderato & licito rerum adiaphorarum vu. J. Legitimus modus viendi rebus adiaphoris, est sanctificatio earum perverbum Dei & preces. Hanc regulam tradit Apostolus 1. Tim. 4. vers. 5. Sanctificantur autem res adiaphoræ per verbum Dei, quando inde certireddimur, nos iis salua conscientia vti posse. Deinde sanctificantur per preces, quando verum & legitimum illarum vsum à Deo petimus, & coinpetrato gratias ipli agimus. Col. 3. v. 17.6. Omnia in rebus adiaphoris debent nferri ad gloriam Dei. Ita iubet Apostolus. 1. Cor. 10. vers. 37. Referemus auté omnia ad nominis diuini gloriam, fi rebus mediis vtamur tanquamfignis & tabellis, in quib. gratiæ, virtutes & dona, quæ Deus per Spiritum S.in cordibus nostris operatur, eluceant.e.g. vestes tales nobis coparandæ sunt, quæ gravitatis, modestiæ, sobrietatis, frugalitatis & humilitatis nostræ sint indices. 7.V sum rerum mediarum restringere debent lex charitatis & leges humana vtiles atque salubres. Ratio prioris est; quia libertas Christiana in viu rerum externarum cedit charitati, cuius lex iubet, ne rebus mediis vtamur cum damno vel offensione fratris infirmi. 1. Cor. 8. v.15. Ratio posterioris est; quia vsus legitimus rerum adiaphorarum circumscribitur legibus humanis, siue illæ sint ecclesiasticæ, siue civiles. Hinc resper se mediæ propter decretum Apostolicum, quo illæ fuerunt circumscriptæ,appellantur onera necessaria. Ad. 15.v. 28.8. In tantum rebus adiapheris vtendum est, in quantum pietati nostra promouenda non officiunt. Merus itaquelibertatis Christianæ abusus est, corpus itacibo & potu onerare, vt ineptus

is ad munia vocationis obcunda. 9. Rerum adiaphorarum vius contineri detintra limites vocationis nostra: hoc est, iis viendum est secundum voationis nostræ gradum, secundum facultates & conditionem nostram. Magnus itaque libertatis Christianæ abusus est, si ciuis cum barone certetde luxu in cibo, potu & vestieu. Altera proprietas conscientiæ regenetatæ est infallibilis certitudo remissionis peccatorum vitaque aterna, qua homo Christianus in sua conscientia ordinarie, sine speciali reuelatione, infallibiliter certus est de sua propria salute, primo omnium & maximè per fidem, & deinde secundario per bona opera, tanquam individuos veræ fidei comites & fructus. Nam Spiritus S.testimonium reddit spiritui nostro, id est conscientiæ nostræ, nos este filios Dei, Schoc obfignat in animis nostris. Ephef. 4. verf. 30.1. Corinth. 13. verf. 14.2. Comith.1. ver/. 21.22. Rom. 8. v. 15.16. Restant officia conscientia regenerate, quæ Officia confunt duo: Specialis testificatio, & excusatio. Testificatio hic est duplex: vna scientia reges deadoptione nostrâ, altera de iustitia bonæ conscientiæ. Primò enim nerata. conscientia particulariter nobis testificatur, quod simus filii Dei & hæredes vita aterna. Rom. 8.v. 16.1. Ioh, s. ver [. 10.1. Corinth. 2.v. 12. Deinde eadem conscientia testificatur de certa quadam iustitiæ specie, quæipsius comes est individuus: vnde iustitia bona conscientia appellatur: quæ nihil est sliud, quam sincerum & constans propositum coniunctum cum pari comunon peccandi ampliùs in re vlla, sed in omnibus placendi Deo, & voluntatem eius faciendi. Hebr. 13. v. 18.2. Cor. 1. v. 12.1. Cor. 4. v. 4. Efa. 38. v. 3. Atque hæc noua obedientia reuera est iustitia vniuersalis, de qua Psal. 119.1.16. Ad. 23.1.1.6 6.24.1.16. Exculatio, qua conscientia hominis regeneratiiplum coram Deo purgat & defendit, contra omnes ipsus inimicoscorporales & spirituales, hæc, inquam, excusatio distincte debet considerari, ratione instificationis & sanctificationis. Namibi intuetur meritum Christi, & propter illud perfecte excusat hominem. Hîc partim exculat, partim acculat hominem. Exculat ipsum propter ardens desidetium, quo in toto vitæ curriculo Deo placere conatur. Accusat eundem propter varios lapsus particulares. Nã quia iustificatio in hac vita fit lemel & simul actu individuo, fieri non potest ve conscientia lota sanguine Christi hominem accuset. Sed alia est ratio sanchificationis. Nam quia illa inhâc vitâ fit per gradus & interualla actu diuiduo, fieri non potest ve bona nostra opera sint omnibus numeris absoluta: & proinde necesse est, stconscientia partim nos excuset, partim accuset.

IV. Mala hominis conscientia est vel mortua, vel exper- mala ve se habeat?

Mala conscientia duplici nomine sie dicitur: tum quia infecta est pec-

cato originali, tum quia variis peccatis actualib. oneratur. Priorimodo inest omnibus hominib. æqualiter: iis scil. qui ab Adamo ordinaria propagatione descendunt. Posteriori modo variat conscientia mala, prout peccata actualia sunt multifaria. Etsi autem conscientia peccatisconta. minata est mala: hactenus tamen est bona, quia est instrumentumexe. quendæ iustitiæ diuinæ. Non itaque mala dicenda est conscientia, qua. tenus nobis est molesta, & sensus nostros dolore afficit: quia hoc nonest malum culpæ, sed pænæ, quæ bona est. Cæterum mala conscientia aut mortua est, aut expergefacta. Confirentia mortua est, quæ sepulta maner, & parum aut nihil accusat: idg; vel ob defectum rationis, vt in phreneticis: vel ob tyrannidem affectuum, qui instar densæ nubis mentem obruunt, & tanquam abysfus judicium absorbent; vel denique ob ignorationem voluntatis Dei, & errorem iudicii. Mortuæ istius conscientiæ duosunt gradus. Primus est conscientia to pida & stupescens, quæ non accusat hominem nisi ob peccatum grauissimum & capitale: neg; id semper facitsled tantum tempore grauissimorum morborum & calamitatum. Taliserat conscientia fratrum losephi Gen. 42. v. 2. Huius modiconscientia estinstar feræ alicuius, quæ quamdiu dormit, videtur effe cicur, & neminem ladit, sed excitata in hominem inuolat & dilacerare conatur. Diligenteritaq; cauenda est talis conscientia: quippe quæ nonnunquam per totum vitæ curriculum quieta manet & alto lethargo oppressa iacet: sed agiitudine aliqua graviore, vel etiam morte appropinquante excitatura Deo, & truculenta fua immanitate hominem terret. Secundus gradus est conscientia cauteriata, que ob nullum plane peccatum, ne atrocissimum quidem, accusat hominem 1.Tim.4.v.2. Atq; hæc est dedolentia conscientiæ, quâ fit vt illa occallescat&veluti cauterio seu ferro candenteaduratur, ita vt homo pleno impetu absque vlla fronte ruat in omnem impuritatem. Etsi autem conscientia cauteriata in hâc vità hominem non mordet, vtpote quæ est tanquam liber clausus & obsignatus: tamen post hanc vitam faciet suum officium, quando Deus aperier libros, i.e. reserabit, vniuscuiusque conscientiam. Apoc. 12, v. 20. Hic quæritut, In quosnam homines cadat conscientia cauteriata? Resp. In obstinatos hæreticos,& inligniores scelerum patratores, qui nobilitati sunt flagitiis. Conscientia expergefacta est, quæ hominem accusat, vel excusat. Eius quatuor sunt genera.I. Conscientia hominem accusat ob male facta. Et hæc mala est; quia peccati onus ipsi incumbit. Sæpe etiam est sauciata & turbata: quando violentissime accusat ob atrocia peccata. Hoc autem boni habet ista conscientia, quòd non probat, sed improbat peccatum. 2. Conscientia interdum hominem accus tob bene facta. Ita si Missificus negligat officium suum,& fentiar conscientiam se accusantem, ista accusatio non fit ob peccatum: obo

TO-Jue

ta-

xe-

ua-

iest

aut

1,8

CIS:

int,

em

unt

mi-

fed

rat

far

a-

ri-

ım

rà

us

ım

ci-

on oft

2-

m

&

tia

C-

0.

1.

n:

mia intermissio peccati non est peccatum. Hæc conscientia non est maanifixata dogav. 3. Conscientia excusat agentes id quod malum est. Christus ait Ioh. 16.7.2. Imo veniet tempus, cum quisquis trucidabit vos, outabit le cultum Deo præstare. 4. Conscientia excusat hominem non renatum hvirtutes moraliter bonas. Et hæc conscientia moraliter est bona: sed mala eftin foro diuino, quia non est in persona iustificata. Et hanc ob causam virtutes ethnicorum à Theologis vocantur peccata splendida, Hocloconon inutile fuerit, conscientiæ discrimina ex Bernhardo recitare. Cócientia, inquit, alia bona & tranquilla, alia bona & turbata, alia mala & manquilla, alia mala & turbata. Bona & tranquilla est talis vel vniuersaliter, vicum quis statuit remissionem peccatorum propter Christum, & sentit restimonium intus in corde: vel particulariter, cum quis ob hoc vel illud bonum factum lætatur. Bona, sed turbata est, cum homo quidem statuit peccatum remissum, sed vehementiùs carnis importunitate solicitatur, ythaudrarò videatur succumbere. Mala & tranquilla est, cùm homo adeo demerlus est in profundum peccati, vt de relipiscentia non cogitet, sed ranquam cœcus de vno scelere in aliud feratur. Hanc Paulus cauterio relectam dicit. Mala & turbata conscientia est, qua sentitur gravitas peccati, quâque homo tanquam monte quodam imposito premitur, vt suis viribus eluctari non possit. Hæc cadit vel in reprobos, vin Cainum: vel inelectos iamiam relipiscentes. Teneatur hic & illa divisio: quòd conscienția alia sit bona, sed falso, vt si aliquis celebrată missă habeat bonam conscientiam: alia mala, itidem falsò, vt si aliquis neglectà missa habeat malam conscientiam. V trumque contingit, vbi erroneum statuitur principium, ex quo conscientia extruitur. Cæterum quia conscientia mala eltideo, quia peccatis oneratur, non ab re, sed maximè ex refuerit, naturam &differentiam peccati breuiter ob oculos ponere. Natura peccati ple- Natura pecnissime cognosci potest ex definitione apostolica 1. Ioh. 3. v. 4. quod sit esti. avouia, id est defectus & absentia rectitudinis seu conformitatis cum legesta vt limilis sit dissonantiæ in musico instrumento. Nam sicut in muscoinstrumento, corpus instrumenti, chordæ & sonus sunt res bonæ, sed dissonantia, id est defectus harmoniæ, est res ingrata : ita in homine substantia, facultates animæ & corporis, & actiones ipsæ sunt bonæ, sed prinatio harmoniæ, quæ debebat este inter actiones hominis & legem Dei,hæc,inquam, priuatio est mala. Talis autem est ista priuatio, vt ex se pariat actum, & sæpe habitum vitiosum. Atque hæc est culpa, qua Deus offenditur. Culpa ista secum trahit reatum, quo conscientia ad poenam adstringitur: & tandem ipsam pænam, quæ est mors æterna. Differentia peccati sumitur partim à causis & principiis, partim ab obiectis, partim ab adiunctis. Principia peccati sunt tria: ratio seu intellectus, voluntas & afte-peccati diffe.

ctus. rentia ratio-

ege

Ita

fun

cat

90

fp

y,1

m

we principis agentis. Etus. Ratione intellectus peccatum committitur vel ex scientia, vel exignorantiâ. Illud est, quod ab eo committitur, qui scit malum esse illud quod facit:hocest, cum quis malum facit, nesciens illudesse malum. Estautem ignorantia negatiua vel priuatiua. Illa dicitur simplex & pura negationis, hæc affectata, & prauæ dispositionis. Ignorantia simplex est culpabilis. vel non culpabilis est, cum quis ignorat ea, quæ debebat scire: vt si quis non norit Deum este amandum. Et hæc ignorantia neminem excusat. Luc. 12. v. 48. Interim tamen extenuat peccatum, vt ex dicto loco videre est, iremq; ex Act.3.v.17. Non culpabilis est illa, qua aliquis ignoratid, quod non potest, vel non debet ignorare: vti rusticus ignora: Logicam. Igneratia affectata est, cum aliquis in sua ignorantia libi placet, neg; vult adhibere media, quib. ignorantia repellitur, vel si illa adhibet, facit hoc oscitanter. Tales sunt illi apud Iobum c.21.v.14. & Psal. 36.v.2.3. Hæcignorantia. peccatum auget & aggrauat. Porro ignorantia est iuris, vel facti. Ignorantia iuris est iuris vniuerfalis, vel particularis. Ignorantia iuris vniuerfalis est, cum aliquis ignorat legem illam, quam omnes nosse par est. Et hæcignorantia aggranat delictum. Ig norantia iuris particularis est, cum aliquisignotat legem specialem siue politiuam huius velillius gentis. Et hæc exculat adtempus; tam diu feil. donec illudius particulare addifcatur. Ignorania facti elt, cum aliquis ignorat circumstantiam facti:vt si Titius contrahat cum furioso, & ignoret ipsum esse talé, est ignorantia facti. Est autem ista ignorantia culpabilis, vel non. Culpabilis est, cum aliquis peccatignorans leu ignoranter; vt si quis ebrius alium trucidet, & ignoret quid faciat. No culpabilis est, cum quis per ignorantia peccat: vt si quis collineans ad lcopum feriat globo homine prætereunte &ipfum interimat. Vbi ex ethicis oportet discere, quid sit ignoranter agere, & agere per ignorantia. Rationt voluntatis peccatum cst voluntarium, inuoluntarium, vel mixtum. Putatu voluntariu est, quod aliquis committit sua sponte. Hîc quò liberiot est voluntas, eò grauius censetur peccatum. Voluntas n. scientia addita peccatum aggrauat. Pertinent huc peccata, que à perturbatis affectibus procedum: vt cum quis præ metu mentitur, aut irâ incensus alterum percutit: itépeuata ex coactione: vt cum quis cogitur suam religionem abnegare. Hac, inquam, peccata huc pertinent: quia vtrobique est consensus, vtcunq; non hantistæ actiones consultò, quæ vel exaffectuum impetu violento, velà vi externa oriuntur. Ita enim est, vt Aristoteles in Ethicis do cet, affectus fiue perturbatio facit voluntarium, & coactio ad voluntatem non pertingit. Peccata inuoluntaria sunt, quæ præter voluntatem finnt: vtisunt motus repentini in corde, qui cum aliquo interno gaudio & titillatione concepti, sunt contra legem Dei. Atq; hinc procliue est intelligere, falso doceri à Papistis, omne peccatum esse voluntarium. Quidquid enim cu lega

ege Dei pugnat, peccatum est, sine voluntatis affensus acce fferit, sine no. Irafi quis feram occifurus occidat hominem, viique peccat Peccata mixta funt, quæ fiunt ab homine volente, nolente tamé animo: qualia funt peccata regenitorum, de quibus vsurpari porestillud Homeri, exav dexovri ye Avad. Nimirum in homine regenito sunt duo actionu principia, caro &c. foiritus:quæ contrariis concurrunt frontibus, vii docet Apostolus Ro.7. v.18.22.23. Huc pertinet regula: Peccata voluntaria sunt graniora; inuoluntaria minus grania; mixta interdum sunt graniora, interdum minutiora. Ratione affectus peccata funt vel infirmitatis, vel præsumtionis & contumaciæ. Peccata infrmitatis sunt, quæ in hominib. regenitis proficiscuntur à submisanimi perturbationibus, & vehementioribus cordis affectibus. Peccata prasumtionis lunt, quæ à contumacià, malitià & elatione cordis originem trahunt. Horum peccatorum funt tres gradus. 1. Peccatum dulce cens; quando quis prudens sciens in peccato perseuerat, fallaci dininæ misericordiæ & surfuturæ resipiscentiæ persuasione adductus: quo morbo omnes ferè homines funt infecti. 2. Peccatum quod fit elata manu, vt appellatur Num. 15. 7.30. quando quis destinato consilio peccat cum contemtu legis Dei.3. Peccatum in Spiritum S. cum quis malitiose extinguit lumen à Spiritu S.in corde suo accensum, atque ita ludificatur Dei benignitatem. Heb. 6. 6 10. Peccasi diffe-Exobiecto peccata dividuntur bifariam. Nam respectu legis præcipientis rentia ratiovelprohibentis peccata sunt omissionis, vel commissionis: respectu ne obiecti. personarum sunt aduersus Deum, vel homines. 1. Sam. 2. v. 25. Peccata commissionis sunt, quando aliquis facit id, quod prohibetur in lege. v.g. No occides. Peccata omisionis sunt, quando aliquis non facitid, quod præcipitur in lege. v.g. Honora patrem & matrem. Peccata ista omissionis tres admittunt gradus. 1. Cùm quis nihil plane agit corum, quæ ratio offichab ipso exigit: etiam tum, quando habet occasionem & opportunitatem agendi.2. Cùm quis officium suu facit, sed in modo & mensura deheit:qualia sunt opera ethnicorum & no renatoru ciuiliter bona.3. Cum quis recto modo facit officium, sed in gradu deficit: qualia sunt opera renatorum. Duæ hic funt regulæ. 1. Peccata commissionis grauiora sunt, quam peccata omissionis: si maneatur in eodem genere. Alias peccata omissionis quæ committuntur aduersus primam decalogi tabulam, sunt grauiora quam peccata commissionis commissa aduersus secundam tabulam. 2. Peccata omissionis sunt frequentiora, quam peccata commissionis. Porropeccata aduersus Deum, committuntur immediate ac directe aduersus Dei maiestatem:puta idololatria, atheismus, blasphemia, & similia, quæ pugnant cum prima decalogi tabula. Peccata aduer fus homines funt ea, quæ pugnant cum secunda decalogi tabula: cuiusmodi sunt iniuria, offensiones & intercrimenta, quibus læditur proximi nostri honor, vita, castitas, polici-

fere

orit

pecci

tiol

Spe

bu

an

ell

possessio, fama, & quidquidadillum pertiner. Istiusmodi peccatadisparantur ab Apostolo 1, Cor. 6. v. 18. in duas classes. Alia eni m committumur extra corpus, alia in corpus hominis. Ibi corpus est instrumentum actionis, sed non obiectum, vt in furto, hic corpus est & instrumentum & obiectum actionis, vt in scortatione. Posterioris generis peccata sunt graniora,,

Peccati diff. Cor.5.v.16.Ex adiunctis peccata funt clamantia vel tolerationis; alienavel rentia ratio- communicatio cum peccatis alienis, 1, Tim. 5. v. 22. antè manifesta velsubne adiuncti. sequentia,1, Tim. 2.v. 24. & deniq; grauiora velleuiora. Peccata clamantia funt, quæ adeò sunt atrocia vt vindictam Dei inclament & accelerent. Tale fuit peccatum Caini Gen. 4. v. 10. item Sodomæ & Gomorrhæ Ezerb. 16.v.49.Gen. 18.v.20. item peccatum oppressionis Israelitarum. Exod 3.v. 7. &inclemens iustitia, qua merces operatiorum detinetur. Iac. q. v. 4. Pertata tolerationis sunt, quæ Deus longo tempore fert, non immittendopæ. nastemporales. Ita Deus ignorantiam Gentilium conniuendo dissimulauit. Act. 17. v. 30. Horum peccatorum quatuor lunt classes. 1. Peccatum originale, seu concupiscentia in renatis. 2. Peccata secreta, incognita & occulta in renatis. Hæc enim Deus toleratin filiis suis propter milericordiæ magnitudinem. 3. Peccata infirmitatis in renatis; vti erat polygamia Patrum. 4. Opera quædam hypocritica reproborum: qualis fuit humiliatio Ahabi 1. Reg. 21. quam Deus in bonam, vt ita loquar, partem accepit ob externam obedientiæspeciem, & propter eam distulit supplicium. Peccata aliena sunt, qua ipso facto directe committuntur: vt homicidium manu alicuius perpetratum. Pescata, que sunt communicatio cum peccatis alienis, fiunt nouem modis. 1. Confilio: vt peccauit Caiphas dans confilium, vt Christus mortis supplicio afficeretur. 2. Mandato: sic peccauit Dauid cæde Vriæ.3. Consensu auxilio: quomodo peccauir Saul Ad. 7. v. 58. 4. Incitatione, vt cum parentes prouocant liberos suos ad iram. 5. Negligentia aut indulgentia: vt cum parentes vel pastores ecclesia no faciunt officium. 6. Adulatione: cùm homines abblandiuntur peccatis aliorum. 7. Conniuentia aut leui reprehensione: quomodo peccauit Eli.1. Sam. 2. v.4. De conniuentia teneatur Maxima: Quinon vetat peccare, cum possit, jubet. 8. Participatione: quomodo pecçant fures, qui coniungunt operas.9. Comprobatione aut defensione alieni peccati: vt si quis condemnet iustum, & iustificet impium. Prov. 14. v. 15. Peccata ante manifesta sunt, quæ palam sunt ratione facti & authoris: item antequam aliquis promoueatur ad functionem aliquam. Peccata subsequentia sunt, quæ non perspiciuntur nisi post diligentem inquisitionem, vel etiam promotionem ad officium. Ita multiante ordinationem ad munus ecclesiasticum Astutam tacito seruant sub pectore vulpem, quæ postea se prodit & in neruum erumpit : qualis erat ille monachus, qui demisso semper vultu incedens magnam præse ferebas

ferebat humilitatem, postquam verò abbas factus ellet pauone superbiorincedebat. Rogatus causam huius mutationis respondebat, seideo in terram demisisse oculos quod claues sibi quærendas existimaret, quas poltquam inuenerit non amplius opus esse illa demissione. Denique muata sunt grauiora vel minus grauia trib. de causis : videl. ob gradum, iterationem & circumstantiam. Omnia nihilominus sunt paria quantum ad speciem & estectum: quia omne peccatum est avouia, & est sua natura mortale, non autem veniale. Quod ad gradum peccatorum attinet, Iacobusc.1.v.15.recenset gradus quatuor, hoc ordine. Primo est tentatio, cum animus subito aliquo motuad malum cogitandum abripitur, & quâdã eins dulcedine permulcetur atque inescatur. Mala enim cogitatio est infarelex, quæ in aquam proiecta piscem delectat & ad gustandum pronocat. Secundò est conceptio peccati, quando ad animi delectationem accedit consensus, ad cogitationem malam perficiendam. Tertiò est partus peccati, quando in actum erumpit. Quarto est consummatio, quando aliquisdiuturno viu habitum peccandi acquirit: vbi cernitur huiusmodi gradatio: Consuetudo peccandi parit duritiem cordis: durities cordis impenitentiam:impenitentia condemnationem. Atque hi funt gradus peccati, è quibus primus est minimus, vitimus maximus, reliqui leuitate vel grauitatem sumunt à gradu vicino, hunc in modum: ynum idem que peccatum est minus in tentatione quam in conceptione, & minus in conceptione quam in partu, & maius in confummatione quam in gradibusantecedentibus. Deinde repetitio & accumulatio aggrauat peccatum. Ista verò accidit tribus modis. 1. Quando peccatum peccato additur; vt quando Dauid adulterio adiecit homicidium. 2. Quando idem peccatumiteratur.3. Cùm in peccato perseueratur, quod est omnium miserrimumiuxta illud Augustini: Humanum est errare, sed diabolicum in errore perseurare. Etidem recte ait: Miserum est peccare, miserius peccatum excusare, miserrimum in peccato per seuerare. Superest vitimo loco circumstantia, quæ aggrauat aut eleuat peccatum. Ita enim est, vt philosophi docent: Circum stantia liunon tribuat speciem actui bono vel malo, confert tamen gradum: idq; per omnia circumstantiarum genera, quæ sunt numero septem, & hoc versu comprehenduntur,

Quis, quid, vbi, quibus auxiliis, cur, quomodo, quando.

Hunc versum accommodemus ad nostrum institutum. Prima circumstantia Quis, est qualitas seu conditio operantis, siue subiecti & personæ
peccantis. Sic peccatum personæ publicæ est gravius quàm hominis priuati, putà magistratus quàm subditi, pastoris quàm auditoris, parentis
quàm silii. Secunda circumstantia, Quid, est qualitas obiecti. Ita Iudæi,
qui Christum intersecerunt, longè graviùs peccarunt, quàm patres ipso-

C 3

rum

rum qui trucidarunt Prophetas: & qui patrem necat, atrociori scelerese obstringit, quam is qui subulcum interficit. Eadem circumstantia alias dicitur qualitas sine conditio rei, quæ fit. Sic adulteratio verbi Deiest maius peccatum quam adulteratio & contemtus legum humanatum. Tertia circumstantia, vbi, est locus in quo aliquid fit. Iuxta hanc circumstantiam peccata que fiunt in loco publico, putà in templo vel cutià, sunt grauiora quam illa quæ fiunt intra prinatos parietes. Ita si pecuniainloco sacro deposita in vsum pauperum, surripiatur, est furtum sacrilegum, Quarta circumstantia est, Quibus auxilis: vtputa si Titius Christianus vtatur auxilio Turçarum. Item si quis ad peccandum socios & administros fibi adsciscat. Ad hanc circumstantiam reducitur omne id, quod quiseligit tanquam vtile ad finem, quem fibi constituit, assequendum: vt fihomicidium eligat propter adulterium, furtum ad eleemolynam porrigen. dam, & mendacium ad seruandam vitam alterius. Quinta circumstatia, Cur, est finis: vt si quis cupiditate turpis lucri perperam aliquid faciatieleemolynam eroger propter inanem gloriam. Ita qui aliquid furatut, vt famem luam possit sedare vitamque tolerare, multo leuius peccat quam is, qui latrocinium exercet, vt aliorum spoliis ditescat. Sexta circumstanvia, Quomodo, est modus actionis: veluti si quis occidat alterum dolo, fraude, proditione, insidiis, vel pecuniis ad id acceptis: item si quis occidat de industria, vel casu: si quis peccet scienter, aut per ignorantiam : si quis rem alienam furripiat clam, aut manifeste: alteri detrahat aperte, veloccultè. Sic qui stuprum committit externo actu, multò atrociùs peccat, quamis qui nudam cogitationem stupri concipit in animo suo. Septima & vltima circumstantia, Quando, est tempus in quo fitactio. Ex qua circumstantia leges divinæ & x11. tabularum distinguunt furem diurnum à nocturno. Ita peccata, quæ committuntur à nobis in nouo testamento, funt grauiora ils peccatis, que commissa sunt à Iudeis in veteri testaméto:quia maior lux nobis affulget hoc tempore. Ex his quæ diximus de peccati differentiis, hæc tria inprimis observare debemus. 1. Quiacor nostrum est impurus ille fons, ex quo innumeri torrentes peccatorum profluunt, oportet vt ad Dei misericordiam confugiamus, nequenobis abblandiamur nostris bonis operibus, autetiam operibus supererogationis.2. Quia tot sunt species & gradus peccatorum, ne securi simus de salute nostra; sed hac doctrina vtamur ceu fræno & obice. 3. Quiapeccata non funt parla, adhibeamus iudicium prudentis charitatis in examie

nandis hominum peccatis. Sedaliquid amplius hoc loco dicendum est, de turpitudine peccati, vt illud magis magisq; odio habere incipiamus. D

# DISSERTATIO

# De turpitudine omnium turpissimâ, quæ est peccatum.

Quòd peccatum sit turpitudo omnium turpissima, demonstrabo in Methodius genere & in specie. In genere turpitudo peccati elucet ex forma ipsius, ef-huius tracta sedis noxiis, causa efficiente tum gignente tum souente, & collatione tionic. hominis peccatoris cum homine Christiano. In specie turpitudo peccati

est multifaria, prout varia sunt peccati genera.

Principio turpitudo peccati confistitin eo, quod forma eius sitauersio à Turpissimo Deo, qui est summum bonum, & conversio ad malum, quod homo cor- est peccari ruptus intuetur sub specie & fucoboni. Hinc peccatum merito dicitur forma. turpissima iniustitia: quia Deo, patri & patrono beneficentissimo, no tribuituramor&honor,qui ipsi debetur. Arq; hocest,quodDominus queriturapud Ieremiam c. 2. Duo mala fecit populus meus:me reliquerunt, fonte aqua viua, & foderunt fibi cisternas disipatas, qua non possunt continere aquas. Hoc insuper nomine omne peccatum censerur iniustitia, quod homo sibi facitatroce iniuria, dum naturam sua polluit, tenebras plus quam Ægyptiacas insuum intellectu, & horribilem confusione in suam voluntatem introducendo. Peccatum n.nihil estaliud, quam crassissima &turpissima caligo, yt bene monet Chrysostomus; qui veram & viuam peccati estigié exhibetlub forma fæminæ mirum in modum arræ & exustæ, quæ instar immanillimæ feræ ignem ore suo euomat. Hæc quoq; iniustitia cernitwinomni peccato, quòd vniuersus mundus obnoxius est vanitati propter hominem apostatam. Rom. S. Sed non tantum in peccato videre est fummam iniustitiam, verum etiam summam stultitiam. Homo enim peccator est instar stulti, qui sibi eruit oculos, qui se sciens volens induit in laqueum & calles, qui tunicam pluris facit quam corpus, qui terram prætert cœlo, qui cœnum anteponit auro, excrementa gemmis, & temporaliaæternis,&nihilominus tamen sibisapere videtur. Numquid manitestæest stultitiæ, maiorem asini sui curam habere, quam sui ipsius? illum comere & ornare, se verò nudum negligere è illum opiparæmensæ adhibere, se verò inedià macerare velenecare: illum lecto molli deponere, le verò laborib. fatigare? Quisambò huius modi hominem vt dementem non rideat ? Iam verò spiritus noster in nobis est loco domini & patrisfamilias, caro est loco asini. Quæ porrò est major insania, quam sibiipsi ex stramine, sarmentis, pice & resina ædiculam extruere, in qua viuus concremetur? Athocfacit peccator. Quis furor potestesse detestabi-

ac:

ratu

III

*fep* 

testabilior, quam cœli ianuam sibi præcludere, & inferni portamaperire, quinimo nouam sibigehennam condere, & noua tormenta cudere, quibus excrucietur? Profecto stolidissimus est, qui cum perfidis Iudais Barrabam Christo præfert, & Deo dicit, Recede à nobis, scientiam viarum querum nolumus, vt est apud Iobum. Peccatores, inquit Chrysostomus, sum equi Diaboli, Quanta verò hæc est stultitia, suaui iugo Christi contemto, ferreum qu. piditatis imperium voluntaria mentis inclinatione suscipere, vt ait Prosper. Venit hic mihi in mentem eius, quod Plinius scribit, pantheram adeo esse auida excrementorum hominis, vt si in vase suspendantur altius, quam vi pos. fit attingere, enecet sele defatigati corporis porrectu. Simile quid videas in peccatore, cui peccatum fædissimum est dulcissimum. Hoc quoque stultitize documentum in peccato observare licet, quòd auream libertatem nobis erlpit, & in triftissimam seruitutem præcipitat. Denique hoc facit ad turpem peccati naturam, quod semper latere vult, & latebras quærit, vti videre est in Adamo, qui se abscondit à facie Dei, & cooperuit se foliis ficulneis: itemq; in Dauide, qui adulterium suum multis modis tegere conabatur. Hinc Seruator ait Ioh. 3. Qui male agit, odit lucem, nec venit in lucem, ne redarquantur opera eius.

Turpissima sunt peccati effecta.

Deinde effecta peccati sunt omnium turpissima & nocentissima. Ex peccato enim existunt omnis generis pænæ, corporis & animæ, temporales & æternæ. Vide mihi primum peccarum protoplastorum. Quanta quæso inde orta sunt mala? Vides ibi nuditatem corporalem& spiritualem: vides miseram peccati palliationem: vides pauorem & cruciatum conscientiæ; vides iram Dei: vides terram maledictam, laborem in vocatione, dolorem in partu: vides mortem corporis & anima: vides exilium luctuosum. Merito itaque Chrysostomus ait, melius effe luto immunde pollui, quam peccatis: quod peccata adeo nos inquinent, vt macula ista, non possunt elui aquis Oceani. Et idem eleganter peccatum confert cum pelte, quæ non corpus, sed animam inficit: & cum morte, quæ animam interficit. Nam qui peccatis operam dant, mortuis sunt simillimi, aut etiam longe infeliciores. Similes sunt mortuis: quia oculiiplorum sunt clausi, ne videant bonum: membra reliqua iacent in sepulchro absque anima & spiritu, & eroduntur à verme conscientiæ: cadauerita fætet, nisi sepeliatur, vt omnes homines fuget, illisque sit formidabile; quod ipsum enenit peccatoribus. Verè itaque mortuis sunt similes. Quid?Infeliciores sunt mortuis: quia qui moriuntur, liberantur à molestiis &ærumnis huius vitæ, at qui peccant, ferreo fræno Diaboli constringuntur, & impetuolo affectuum vento dies noctes absque intermissione hincinde impelluntur. Præterea peccatum nos separat à Deo, summo illo bono: quâ calamitate nulla potest esse maior. Hinc Chrysostomus re-Ctè de ait, nihil effe pauperius peccante. Quis enim pauperior est co, qui est separatus à summo bono, quod est Deus, & coniunctus cum summo malo, quod eft Diabolus. Diabolo namque adhæret, qui peccato adhæret, iuxu illud Augustini. V nusquisque peccando animam suam Diabolo vendit, accepto tanquam pretio dulcedine temporalis voluptatis. Adhæc, quia peccatum nos separat à Deo, necessario consequitur, bonos angelos, Dei ministros, fugati ab iis, qui peccatis dant operam. Hinc Basilius grauiter docet, peccaum abigere à nobis angelum, vita nostra custodem, quemadmodum fætor abigit columbas, o fumus apes. Huc accedit, quod peccatum duram & diram tyrannidem in nos exercet, & per peccatum Satan. Vnde Chrysostomus: Barbarum est pecca um, & tyrannidem exercet in animam semel captam. Hanc tyrannidem lensit Augustinus, dum adhuc teneretur vinculis delictorum iuuentis suz, à quibus, quod tamen optabat, expedire se nulla ratione poterat. Suspirabam, inquit, ligatus, non ferro alieno, sed mea ferrea voluntate. Velle meum tenebat inimicus, & inde mihi catenam fecerat, & constrinxerat me. Merità itaque peccatu omnium molestissimum & iniucundissimum censetur. Etsenim in ipso actu peccatum videtur habere aliquid voluptatis:regeratamen omnia tum ante actum, tum in actu, tum denique post actum peccati sunt tristia, iuxta illud, quod Deus apud Ieremiam pronuntiat cap.2. Vide & scito, quam malum & amarum sit te dereliquisse Dominum Deum tuum. Et ante actum quidem peccati animus hominis nimium quantum se macerat, vt possit nefarium suum facinus perpetrare. In ipso autem peccatiactu nullis laboribus parcit peccator, imò innumeris se periculis exponit, vtad optatum exitum possit perducere suas cogitationes. Post actum denique peccati sexcentas pænas videt excubare miser homo, quipeccato delectatur. Et primò quidem conscientia acerrimis stimulis animam perpetuò exagitat, &, quod poêta eleganter ait, surdo verbere cedit. Suaenim quemque fraus, & suus error maxime vexat, suum quemque scelus agitat, amentiaque afficit, suæ malæ cogitationes conscientiæque animi terrent. Hæ funt assiduæ domesticæque furiæ, de quibus Augustinusscite pronuntiat: Voluisti Domine, & ita est, vt omnis animus inordinatus sibi iplist pana. Et Chrysostomus eleganter ait: Tanta res est malitia, vt etiam illi qui eam operantur, condemnent eam. Nam qui peccatorum funt mancipia, iphmet detestantur sua vitia vti compedes suas & flagella. Deinde in omnium, bonorum pariter & malorum, odium incurrit peccatum. Nam boni non possunt ferre malos, & mali seipsos inuicem conficiunt. Accedunt pænæ ciuiles, quæ peccatum reddunt ac erbiffimum. In hoc enim inuentæ sunt omnes leges, inuenta tormenta, faces, ergastula, cruces, equulei, & innumera supplicia. Quid hic dicam, vel potius quid non dicam, de iudiciis Dei, quæ peccatum longa serie secum trahit, vt videre est

ful

ob

ms

tat

m

di

fe

h

est Deut. 28. Quæ cum ita fint, quis mecum non exclamet, Percatum pecca. tum est turpitudo omnium turpissima & nocentissima.

Mater pecca.

Tertio mater peccatiest turpissima. Quæ verò illa? Hæc vno verboeft riest surpissi- indomita carnis concupiscentia, spiritu Satanæ afflata, & cestro mundiagitata. Hæc concupiscentia est instar tyranni, qui nos captiuos tenet, Roman.7. Hæc est veluti vorago insatiabilis, quæ neque modum, neg; finem nouit. Hinc Cyprianus bene ait : Obseffa mens, & vndique vallata vix occur-Si auaritia proftrata cft , exurgit libido : fi libido compressa rst singulis, vix resistit. est, succedit ambitio : si ambitio contemta est , ira exasperat, inflat superbia, virulentia inuitat, inuidia concordiam rumpit, amicitias zelus abscindit. nes animus hominis ab hac mala bestia quotidie patitur. Sed age dispiciamus. quomodo hæc bella mater peccatum pariat. Semen peccati est quidquid sub specie boni & iucundi nos inescat. Conceptio peccati fit tribus gradibus:videlicet suggestione, delectatione & consensione. Adsuggestionem quod attinet, nemo potestillam prorsus excludere iuxta regu-Iam: Primi motus ad peccandum à nemine possunt in hac vità prorsus caueri. Delectatio etiam non potest in vniuersum prohiberi, nisi vnico contradicendistudio, Consensio autem prohiberi potest & excludiab homine regenito. Quò pertinet illud in historia ecclesiastica. Homo pius, quem subinde molestabant mala cogitationes, accedit doctorem ecclesia, & ab eo petit remedium adversus prauas carnis suggestiones. Huic ita respondet ecclesia doctor. Quemadmodum non potes prohibere aues, quò minus prateruolent caput tuum : ita nee arcere potes malas cogitationes. Rursus quemadmodum prohibere potes, quò minus aues in pileo aut capillis tuis nidificent : ita quoque prohibere potes', ne mala cogitationes in animo tuo radices agant. Sed iam videamus partum peccati. Hic verò tum demum prodit in lucem, quando peccatum in vtero concupiscentiæ per suggestionem, delectationem & consensionem conceptum, in actum externum erumpit, & ipso opere perficitur: vbipolt consensionem est huiusmodi gradatio. Consensum excipit machinatio per externa corporis membra, quando illa sistuntur arma iniustitiz & impuritati. Deinde machinationem sequituripsa mala operatio, quapeccatum perficieur. Tertio perpetrationem peccati excipit peccandi consuetudo. Hanc quarto sequitur excusatio & speciosa peccati palliatio, & sapenumero etiam defentio. Poltea accedit delectatio & obstinatio, qua homo sibi proponit, se velle inuitis omnibus in peccato permanere. Obstinatum animum sequitur sensus reprobus, & mens omnis iudicu expers, excacatio, & obduratio, primus ille ad infernum gradus. Cum reprobo fenfu sæpe coniungitur gloriatio & exultatio in peccatis perpetratis. Tandem in quibusdam accedit blass hemia in Spiritum sanctum; quam excipit mors 2. terna. Atque hæc est bella peccati mater, concupiscentia, quam Satan exfuscitat fiscitat & mundus impellit multis modis. Diabolus enim vt leo rugiens obambulat,&in exitium nostrum vigilat, quando concupiscentiam carmsper sealioqui nobis molestam extimular instillatione prauarum cogirationum, aut obiectorum irritantium oblatione, aut vitiofæ nostræ namrz inclinatione ad illud peccatum, cui maxime sumus obnoxii. Mundusquoque immundus, qui nihil est aliud quam officina peccati & offendiculi, exhibet carni nostræ consiliu, exemplum & consortium. Nihilhîc dico de prauis humoribus: nihil de mala hominis educatione: nihil de prauà affuefactione, & similibus, ex quibus bona & magna mak huius procliuitatis pars promanat. Hoc duntaxat artingo, Diabolum & mundum inprimis hocagere, vt à vocationis nostræ laboribus nos auocent:qua quidem re nihil suauius accidere potest carni nostræ, quæ inertia& sopore supra modum delectatur. Osteaquam verò ignauo nos dedimus otio, cogitationes & cupiditates prauæ pleno agmine irruunt, non aliteratque per rimam sentinæ aqua latenter intrat & excrescit, donec nauis per nautarum incuriam submergatur, vt funt verba Bernhardi.

Quarto videamus quam turpis sit nutrix peccati. Ea verò tam est exe- Nutrix pescrabilis & nefanda, vt nihil excogitari possit, quod ipsius turpitudinem catiest tur. superet. Quidenim, amabo, potest esse turpius quam carnalis, mun-pissima. dana & profana securitas, quæ est sanctæ curæ falutis nostræ timorisqueDeivacuitas & absentia? Nihil profecto, nihil. Hæc enim facit, vt homofine cura falutis fuz, & fine vero Dei timore, excussis conscientize timulis, peccato sine pudore & pænæ metu indulgeat, & Epicureo prorlus contemtu iram Dei sibi thesaurizet in diem iræ. Atque hic est alterè duobus laqueis, quos Diabolus, ο πολύτεχνος @ πανθργος, nunquam nonponit homini. Solet enim hic venator in rebus aduerlis nectere laqueum desperationis, & in secundis ponere tendiculam securitatis. Est verò suprà quàm cogitari potest deformis securitas: quia constat ex duabus partibus admodum turpibus; putà ex vacuitate timoris Dei, & ex cacitate atque duritie cordis, qua oritur ex neglectu ira ac iudicii diui-Alitavt in homine existat dedolentia conscientia & aperavonois, qua facit ve homo fibi the saurizet iram Dei in diem iræ, Rom.2. Vacuitatem ikam timoris Dei sequitur nausea verbi Dei, & contemtus sacrarum concionum, ita quidem, vt illas vel non audiamus, vel oscitanter audiamus. Porrò contemtum verbi Dei excipit vita impia; quæ ferme coniuncta est cum excusatione translatoria, vt in protoplastis videre est : è quibus Adam culpam transferebat in vxorem, & hæcin serpentem. necdum finis est turpitudinis. Postquam enim homines incipiunt excufare sua peccata, incidunt tandem in diabolicam avaio notav, quæ facit vt omnes

omnes admonitiones & comminationes insuper habeantur, & tanquam inania terriculamenta & hyperbolæ palam diuulgentur. Vnde quid aliud possit existere, quàm illusio quædam & plus quàm diabolica irrisio prouidentiæ Dei, extremi iudicii, vitæ æternæ & inserni, sanènon video. Denique ex his omnibus consicitur atheismus ille, qui hodierno die eheu plurimorum corda occupauit.

Quinto instituamus collationem hominis peccatoris & Christiani, yt

melius pateat quam turpe fit peccatum.

Peccator.

Collatio ho-Destituitur salutari Dei cognitiominis peccane.
noine Chri- Christum non induit verâ side.
stiano doces Mandata Dei negligit.
quàm turpe Fornicatur cum dæmone.
ssi peccatum. Est sons absque aquâ.

Ambulat in tenebris.
Charactere Diaboli est notatus.
Habet Diabolum in suis amoribus
& deliciis.

Est candidatus Diaboli, vt de Caino pronuntiat Tertullianus.

Est templum Diaboli, impuri Spiritus.

Est sentina, in quam sordes mundi confluent.

Est fæx terræ, vilis puluis, & carbo extinctus.

Est caligo, vmbra; nox.

Est iumentum insipiens, & cum bestiis instar Nebucadnezaris vagatur.

Est vas ignominiæ.

Est arbor arida & infrugifera. Est domus sine tecto, cuius parie-

Est domus sine tecto, cuius parietes sunt vitiati, & fundamenChristianus. Præditus est salutari Dei scientia. 1

Inv

de

mi

lo

Christum induit verâ side.

Mandata Dei obseruat.

Est sponsa Christi.

Est sons, in quo est aqua vitæ Iesus

Christus.

Ambulat in luce.

Gestat imaginem Christi.

Amat Christum, & cum Ignatio dicit, Amor mem crucifixm est.

Est candidatus æternitatis.

Est templum Spiritus Sancti.

Est sacrarium, in quo sanctiangeli sese oblectant.

Est margarita & thesaurus inzstimabilis.

Est lux, aurora, dies. Nam horribiles tenebræ sunt in terra Ægypti: at vbicunque habitant filii Israel, clarissima lux est.

Est vir sapiens & animal diuinum.

Est vas misericordias.

Est arbor semper viua & virens. Est domus, stabili viuæ fidei funda-

mento nixa, spe tanquam parietibus tum debile.

tibus ornata, & charitatis tecto confummata.

post mortem vermis.

Invita est porcus, in morte canis, In vita est columba, in morte aquiia, post mortem Phænix.

Audis hæc,ô Christiane, audis? Da itaque operam, vt vita tua respondeat professioni. Da operam. et sis homo, & non bestia : et sis viuum Dei membrum & non infidele Diaboli mancipium : vt sis filius Dei, & non filius Belial:vt sis verè Christianus, & non hypocrita.

Adextremum dispiciamus quam turpia sint hæc & illa peccata. Pecca-In specie ofteum primum, quod commiserunt protoplasti, estapostasia à Deo, rebel-ditur peccati lio & crimen læ fæ maie statis divinæ. Quid Est transgressio totius decalogi. Peccarunt enim primi nostri parentes contra primum præceptum non antum diffidentia & dubitatione de bona Dei voluntate, sed etiam apetta apostasia, qua Dei amorem simul & timorem excusserunt. Deindeserpentem habuerunt pro idolo, contra præceptum secundum. Tertiopolluerunt se blasphemia, dum non tantum nefariè Deum insimularuntinuidiz, quâ ipsis arborem prohibuerit, sed etiam suâ inobedientia malisspiritibus occasionem præbuerunt blasphemandi Deum creatorem,eumque irridendi, quasi Deo præualuissent. Quartum decalogi przceptum violarunt, dum immemores fuerunt diei septimi, quo Deus quieuità laboribus suis; quem diem debueruntita sanctificare, vt perpemumlabbatum celebrarent, oblectando sese contemplatione operum Dei.Contra quintum præceptum egerunt, quòd non habuerunt rationemliberorum fiue posterorum suorum, quos nefario parricidio trueidarunt contra sextum decalogi præceptum. Vt enim dona acceperant profe & posteris suis: ita hoc scelere non tantum se, sed & totam suam polteritatem coniecerunt in mortem sempiternam. Contra septimum praceptum egerunt primi isticoninges, quod se invicem non fuerunt adhertatiad constantiam in amore Dei. Odauum præceptum transgressi funt; quia Deo inuito & prohibente contrectarunt & comederunt fructum arboris vetitæ. Contra nonum præceptum est, quòd dixerunt falsum testimonium, quo culpam à se voluerunt transferre. Contra decimum præceptum est concupiscentia inordinata. Quæ omnia si quis paulò diligentiùs inspexerit, immanem primi peccati turpitudinem opumo iure deplorabit. Est enim hic inobedientia: est infidelitas: est curiofitas:est superbia:est suspicio de Deo: est intemperantia gulæ: est homicidium:est denique metropolis omnium vitiorum ingratitudo. Ex hocprimo peccato ortum est peccatum originale, quod consistit in defectione & corruptione, eâque tum intellectus, tum voluntatis, quæ tanta

in se

tarf

200

Fia

die

en

m

IC

est, vt nascamur cæci, surdi, muti, claudi, & prorsus mortui in rebus foiritualibus. Nimirum adeo facti fumus pueri mente, vt carbonem canden. tem contrectemus: & adeo facti sumus manci atque mutili in volunta. te, vt ad omne vitium simus prodiues. Porrò expeccato originali oritur peccatum actuale, quo homo insurgit aduersus Deum & legem eins, partim internè, partim externè. Nam mens internè praua cogitat, voluntas concupiscit aduersus legem Domini, affectus in corde feruntur ad malum. Externè membra corporis fiunt arma iniustitiæ, vt vel omittamus facienda, vel faciamus omittenda: adeo quidem, vt vere possimus exclamare, ou ser vyres. Lingua siquidem non sonat laudes Dei, sed eructat blasphemiam & profert sermonem putrem. Manus scribunt & machinantur noxia. Pedes festinant ad malum. Oculi sunt fenestræ libidinis. Aures funt porta iniquitatis. Vno verbo, totum corpus nostrum est veluti cadauer, à quo Deus auertit oculos suos. Hinc pænarum tristis oritur Ilias: quæ premit animam iuxtà & corpus, tum in hoc, tum in futurose. culo. Videas hîc pœnam damni & sensus. Pæna damni est carentia fidei & pietatis, vanitas mentis, exclusio à regno Dei & hæreditate cœlesti. Pana sensus in corpore est dolor cum labore & labor cum dolore: in animo est pauor conscientia, cura, solicitudo, phrenesis, stupor: in toto hominee. gestas, exiliu, infamia, mors corporis & anima. Qua cum ita sint, agnoscamus & fugiamus nocentissimam peccati turpitudinem, que magiselucebit, si peccata quædam actualia viuis coloribus depingamus. Pertinet huc illud Augustini: Coarctat auaritia, distendit superbia, consumit inuidia, inflammat concupiscentia, dehonestat gula ,ebrietas confundit , detractio lacerat, ambitio supplantat, rapacitas obiurgat, discordia dissipat, ira perturbat, leuitas dissoluit, torpor opprimit, hypocrifis fallit, adulatio frangit, fauor attollit, calumnia pungit. Milera hæc leruitus elt, a dominis fuis ita diuexari. Turpis hæc elt fæditas, quâ peccator in varias cupiditatum laruas distractus deturpatur. Fæda hanc turpitudinem, & turpem fæditatem clare nobis ob oculos ponunt picturæ vitiorum & emblemata, quibus natura & indoles peccatorum exprimitur. Talis est pictura calumnia authore Apelle: descriptionuldiæ apud Ouidium:graphica delineatio auaritiæ,iræ,& similium pecca. torum: de quibus scriptores Ethici. Sed hâc de re videris paulò post mudi immundi descriptionem. Nos hic satis diximus pro ratione instituti nostri de turpitudine turpissima : quam qui cogitat (cogitare autem debent omnes pii singulis momentis ) primo alloquatur animam suam& postea Deum. Intelligis, anima mea, quid sit peccatum. Auersare itaque & deteltare peltem turpishimam, tyrannum nocentishimum, venenum prælentissimum: & vt hoc possis, implora Dei opem propter passionem Iesu Christi, qui est pulchritudo omnium pulcherrima. Hanc verò in leninsententiam alloquere Deum tuum, ô anima mea. Intelligo, Deus Patermisericordiæ, quod peccatum sit turpitudo nocentissima & noxa urpissima. Intelligo hoc, sancte Pater, Sed pon satis intelligo. Aperitaque oculos meos, vt. videam. Sed & voluntatem meam flecte, vt fugiam nocentissimam pestem. At sancte Deus præpara voluntatem meam,& adiuna præparatam, vetibi seruiam, qui es pulchritudo pulcherrima! Fiat, lehoua, fiat! His ita explicatis, redibimus ad regulas huius capitis, & officium had dicemus de officio hominis circa conseientiam. Id autem est duplex. Si minis circa enim homo destituatur bona conscientia, omnes ingenii neruos debet conscientia. intendere & indefesso studio in id incumbere, vr acquirat sibig; comparetbonam conscientiam. Sed quia

Monminer est virtus quam quarere, parta tueri, oportet secundo loco bonam conscientiam solicité conservare. Vtrumque illud hominis Chri-

Riani officium, sequentibus regulis circumscribimus.

V. Ad bonam conscientiam acquirendam opus est tri-Tria mediabusmediis: videl. præparatione diligenti, applicatione re-vi aliquis si medii, & reformatione conscientiæ.

Praparatio diligens consistit in vera legis cognitione, & conscientiæ exa-scientiam. minatione. Vera legis cognitio gubernatur his regulis. 1. Impossibile est in hac vitâșt homo perfectam & omnibus numeris absolutam obedientiam prastet legi. Falluntur itaque, & valde falluntur, qui præsumunt, se Deum ex toto corde amare posse, & proximum vt seipsos. 2. Lex à nobis requirit totum hominem: totam videl, animam cum suis facultatibus, & totum corpus cum omnibus suis membris.3. Lex non requirit tantum externam & civilem iustitiam, sed: maminternam. 4. Lex fulmen maledictionis vibrat aduer sus minimum peccatum. 5. Lexante euangelium habet hunc v sum, vt nos imbecillitatis no stra conuincat: post euangelium ipstus vsus est, nobis monstrare viam pietatis. Et hoc modo lex & dicitur & eft facilis, scilicet in Christo per Spiritum Sanctum. Examinatio: conscientia debet este seria. Thren. 3. v. 40. Zeph. 1. v. 1. Duo autem in hoc examine debent confiderari: quis videlic. sit status conscientiæ coram Deo, & quid inposterum conscientiam nostram possit leuare vel onerare. Oporterautem hîc adhibere lucem legis diuinæ. Alias nobis vsuuemetid, quod accidere solet iis, qui media nocte domum impuram ingrediuntur. Quemadmodum enim illi nihil ibi vident immunditiei: licetiam nos per cæcitatem cordis nostri non postumus maculas animæ videre, nisiadhibeamus luce diuinæ legis. Vide hanc in sententiam quæ disputata sunt in prima parte theologiæ catecheticæ de examine peccatoru iuxta decalogum instituendo. Cæterum quia examinatio conscientizparit tristitia, si quidem rece instituatur: oportet vt illam tristitia ita

temperemus, vrexapprehensione iræ Dei ad apprehensione misericor-

bonam con-

die

cate

Dai

tite

Au

fac

refi

lia

no fo

n

diæ ipsius deueniamus, adeoque à throno iustitiæ ad thronum gratia festinemus. Ita enim præparabimus nos ad remedium sananda constientia: de quo iam verba faciemus. Quemadmodum autem circa remediumaliquod corporis duo funt videnda vt scil.monstretur & applicetur; itaetiam hic se res habet. Monstratio remedii ex sacris literis hæcest : Sangvis IESV CHRISTI PVRGAT NOS AB OMNI PECCATO. Hocestremedium sufficientissimum, vnicum & solum, omnia mala & vulnera conscientiz fanans. Heb. 9. v. 14. Receditaque Bernhardus: Quid tam ad mortem, quod non morte Christi sanetur ? Quare si conscientiz terrores tibi sint molesti,ad hanc panaceam confugito, & firma fide teneto, Christum in suacon. scientia iram Dei sensisse, & onus illud superasse, quando dixit, Trifiu est a. nima mea v que ad mortem: & quando post clamorem illum validum & lachrymas liberatus est ex meru. Hebr. 5. v.7. Sed parum est nosse remediu, nisi illud applicetur ægroto. Applicatio ista sit partim medici, partim ægroti manu. Manus Dei est euangelium, in quo gratia nobis offertur. Manus nostra est fides, qua gratiam oblatam recipimus. Ista autem receptio fit præuia humiliatione & pugna. Primo necessum est, vt nos humiliemus coram Deo. Humiliatio enim, qua cum apostolo dicimus nos essemaximos omnium peccatorum.1. Tim.1. hæc dico humiliatio est initium verz pietatis omniumque gratiarum, quibus conscientia redditur tranquilla. Fieri namque non potest, vt superbia & bona conscientia imul consistant. Humiliatio ista continet confessionem peccatorum & deprecationem culpæ. Confessio peccatorum gubernatur his regulis. 1. Necesses, vt peccata nostra confiteamur Deo. 2. Confessio, quæ fit hominibus, non est vrgenda tanquam res ad salutem præcisè necessaria. 3. Nonest existimandum, omnium & singulorum peccatorum confessionem polle à quoquam edi. Satis est, si scrupulus, id est illud peccatum edatur, quod angit conscientiam. 4. Etsi confessio fieri possit omnis generis Christianis, vt patet ex Iac. 5.v. 16. præcipue tamen pastoribus ecclesiæ fieri debet. Illienim præ cæteris habent charismata illa, quæ requiruntur ad conscientiam sauciam & languidam corrigendam & erigendam. 5. Pastorille, qui audit confessionem, non debet diuulgare peccatum, sed illud omni studio secretum habere, nisi gloria Dei, & salus tum ecclesiæ vel reip. tum iphus peccatoris contrarium fuadeat. 6. In confessione, quæ fit coram Deo, debet cerni seuera accusatio & condemnatio nostri ipsorum. Hoc enim si fecerimus, conscientia post hanc vitam nos non accusabit in die illo censorio, in quo Deus libros aperiet. Deprecatio culpa est, qua cum suspiriis & desideriis cordis remissionem peccatorum absque intermissione à Deo per Christum petimus. Si humiliatio ita fiat partim confitendo, partim depreçando, impetrabimus à Dei misericordia remissionem peccatocatorum, sicut scriptum est, Pro. 18. v.13. Luc. 1. v.53. & 1. Io. 1. v.9. exemplo Dauidis 2. Sa. 12. v. 13. Manassis 2. Chro. 33. v. 12.13. & latronis Luc. 23. v. 42. 13. Deinde vt Christu verâ fide apprehendere possimus, necesse est vt forniter resistamus dubitationibus & hæsitationibus, quib. ceu decumanis Auctib.conscientia nostra inquieta redditur. Hoc.n.expresso Dei verbo facere iubemur. Tertium medium, quo bona conscientia acquiritur, est uformatio bona conscientia, quæ consistit in apprehensione Christi, & imita. tione ipsius, seu in studio noux obedientia. Postquam n. nos seriò humiliauimus coram Deo, & inenarrabilibus suspiriis Spiritus sancti in corda nostra effusis pro reconciliatione nostri cum Deo per Christum precati fumus: tunc, inquam, Deus Spiritum suum in conscientiam nostram immittit, vt suavissimo ipsius testimonio de pace nostra cum Deo reddamursecuri. Ex his videmus, quomodo bona conscientia haberi possir. Quiaverò hac gemma nihil est pretiosius, & nulla solida lætitia est sine bonaconscientia; & quia mala conscientia est hostis noster infensissimus, vipote lictor infernalis, custos carceris infernalis, seuerissimus cenfor, index rigidissimus, tortor & carnifex infensissimus, qui nos reddit Deoinimicos & nos ipsos nobis, sicut è contrario bona conscientia est amicus omnium dulcissimus, optimus, fidelissimus, vtpote qui nos defenditaduersum dentes calumniatorum, & in rebus deploratissimis optimus est consultor, & nos instar paradisi oblectat odore bonz fragrantiæ quia, inquam, hæc omnia ita se habent, in id vnice incumbere debemus, vt bonam conscientiam nobis acquiramus. Na si dies noctesquehonoribus, diuitiis & voluptatibus mundanis magno cum labore & periculo inhiamus, quantò magis adhibeda nobis erit diligentia, vt bona nobisacquiramus conscientiam, quæ nos comiteturad magnum Dei magnitribunal? Sed concludam hoc de modo acquirendi bonam conscientiam, pulcherrimà illà similitudine. Qui malam habent conscientiam, & nihilominus in peccatis sibi placent, similes sunt homini, qui indutus vestes holosericas & collocatus in solio assidet mensæ exquisitissimis dapib.instru &issimæ, habetq; reges & principes sibi ministrantes. & possidet mundi totius regna & thesauros: at supra caput habet lapidem molarem pendentem è tenuissimo filo, & ad dextram ipsi adstat carnifex nudato ense, ad sinistram fera truculentissima, pectori denique inhæret lerpens. Huius hominis conditionem qui non iudicauetit miserrimam, næille parum sapit. Atquitalis est conditio eorum, qui diuitiis, honoribus & voluptatibus mundanis fruuntur, & interim malam secum circumferunt conscientiam, quæ est infernus, quem impii in hâc vita circumgestant, sicut è contrario bona conscientia est cœlum, quod homines pii secum circumferunt in hâc vitâ, Quæ cùm ita sint, omni conatu, plenifplenisque velis & remis hocagamus, vt nobis comparemus bonam con-

Suomodo VI. Qui bonam conscientiam vult conservare, isremo. sia conservae- uere debet impedimenta, & adhibere fomenta.

Impedimenta bona conscientia extra nos sunt diabolus & mundus : intra nos peccara. Ex his enim nascitur vermis conscientia non aliter arqueex cadauere oriuntur vermes in sepulchro. Inprimis autem tria peccata hic funt cauenda: vid ignorantia, affectus indomiti, & defideria mundana. Ignorantia est cacitas mentis, qua clauduntur oculi anima: quo fit, viconscientia seducatur. Quando enim mens errat, conscientia non potest non decipi. Affectus indomiti sunt velut equi effranes & feroces, qui currum vna cum sessore euertunt. Affectus isti nobis sunt domandi, & com acies est retundenda aut etiam euertenda, quomodo videmus eos, qui cauere cupiunt, ne cultro vel gladio acuto lædantur, aciem inuertere.Desideriamundana suntamor & desiderium ardens divitiarum, honorum, voluptatum, & similium rerum caducarum: quibus diabolus tanquam serpensantiquus nos tentat ceu fructu vetito, vt nos ciiciat è paradiso bonz conscientiz. Fomenta, quibus bona conscientia conseruatur, sunt duo: videlic. fides & vita fidei respondens. Fides vera & saluifica est radix bonæ conscientiæ: & fouetur quotidianis exercitiis inuocationis &pcnitentiæ. Si quis enim quotidie seipsum humiliet, desseat & confiteatur Deo peccata sua, seipsum propterea condemnetarq; odio habeat, precetur pro remissione peccatorum & roboread resistendum pro peccatis, laudet Deum, eique pro quotidianis beneficiis gratias agar, profettò fieri aliter non potest quin fides seria & iugi harum terum praxi confirmetur. Vita fan cta, seu iustitia bonæ conscientiæ, est constans propositu, & firmum atque ardens desiderium obediendi Deo in reb. omnib. Hanc verò iustitiam ad finem vique conseruabimus, si firmiter nobis lit decre. tum & deliberatum, nolle nos amplius vlla re Deum offendere, & veile indefinenter ambulare coram Deo, prout vocatio nostra exigit. Quòdh hanc viam institerimus, retinebimus procul dubio bonam conscientia. Quod vt diligenter faciamus, valde est necessarium. Conscientia enim est velutipupilla, tenerrima oculi pars, quam oportet diligenter custodire, vnde Deus illam palpebris tectam in medio collocauit oculo. Deinde conscientia est veluti pyxis nautica, fine cuius adminiculo nauclerus non potest dirigere naué ad optatú portum. Posto bona conscientia osculo turturis coplectitur reliqua Dei dona, & in omnis generis afflictio. nib.nectare dulcissimæ consolationis nos perfundit. Hinc qui coscientia non conservant absa; labe, viam sibi sternunt in tristissimam desperatio-

nisabyffam, & fimiles funt nauclero imperito, qui nauem non poteft regere,aut illam, sirimas agat, non obstruit, atq; ita nauem vna cum mercibus lubmergit. Nauis, qua vehimur, est conscientia. Merces, quas continetilla nauis, sunt religio, fides, spes, charitas & vica æterna. Noftri iraq; officii fuerit hanc nauem bene regere iuxta cynofuram verbiDei, ne impingamus ad Charybdin desperationis, vel ad Scyllam carnalis securitais. O vtinam hoc perpenderent ii, qui conscientiam graui veterno & lethargo consopiunt, illamq; sæpius sauciando idem agunt, quod illi, qui morbos suos negligendo, illos reddunt insanabiles ! Vtinam militaremusomnes bonam militiam, retinendo fidem & bonam conscientiam! I.Tim.I.v.19. Viinam supra omnem observationem custodiremus cor nostrum! Prou, 4.v. 23. Ita fieret, vt dulcissimo conscientiæ testimonio nixi,cum apostolo singuli diceremus: Certamen illud præclarum decertaui, cursum consummaui, sidem conservaui: Quod reliquum est, reposmelt mihi iustiriæcorona, quam reddet mihi Dominus, in illo die, iu-Ausilleiudex. 2. Tim. 4.v.7.8. Colophonis loco addam Mund I descriptionem: quia mundus est inter impedimenta conscientia.

ex

îc

A

VIVA DESCRIPTIO IMMVNDI MVNDI.

Mundus hoc loco non fignificat vniuerstatem rerum, aut incolas or - Mundi vox bis, aut etiam electos, qui ab Augustino & Ambrosio vocantur mundus explicata. credens, reconciliatus & saluandus, itemq; mundus reconciliationis: sed homines impiè viuentes, qui ab Augustino appellantur mundus perditionis, mundus inquinatus, damnatus, inimicus, hostilis & infidelis : quo sensu passim accipitur hzevoxin N.T.vt Ioh.7. Non potest mundus vos odisse. & c.8. Vos de mundo hoc estis, ego non sum de hoc mundo. Sic passim in euageliolohannis:vt c. 12.14.15.16.17. ité in priori epist. Iohanis, puta c. 2.3.4.5. Eodé lenfuaccipitur vox ifta, Seculum hoc 1. Cor. 2. Sapientia huius feculi. 2. Tim. 4. Seculum presens. Tit. 2. In præsenti seculo. Ro. 12. Non configurate vos seculoifti. Mundus in hâc fignificatione confertur cu pice, quæ contaminat eum qui attingit ipsam: cum laqueo, qui capit incautos: cu visco, quo decipluntur aues: cu meretrice, quæ leducit amalium & tandem iplum perdit. Huius mundi prorsus immundi descriptione tradere instituimus, vt ille nobis fordescat. Quod faciliùs obtinebimus, si hanc mundi picturam conferamus cum descriptione pulchritudinis pulcherrimæ, quam infra proponemus. Ita enim fiet, vt experiamur verum este illud Bernhar. Cui Christus incipit dulcescere, huic necesse est amarescere mundum.

Inmundi immundi descriptione oportet dispicere hæc quatuor:numen siue idolum mundi, proprietates siue affectiones, partes, & præmia

Numen siue idolu mundi est tu princeps, tum subsidiarium. Numen princeps Numen mu-E 2 est di quod nã? est Satanas, quemadmodum Christus est caput ecclesiæ. Hinc Diabolus appellatur Deus huius seculi, 1. Cor. 4. & Princeps huius mundi, lohan. 14. & 16. Huius Principis nomina, studia & opera sunt deformia. Nomina eius sunt, draco, serpens antiquus. homicida. spuitus immundus, tector tenebrarum, pater mendacii, &c. Studia eius sunt, calumniari Deum apud homines, & vicissim homines apud Deum, item sine intermissione meditari, quomodo gloriam Dei & salutem hominum impediat; denique delectari & pasci malo. Opera eius sunt, silios Dei tentare, in cultoribus suis esticaciter agere, in omnibus ordinibus vita humana noxia queque machinari, putà in Ecclesia hæreses, dissidia & persecutiones; in politià cædes, odia, seditiones; in œconomia litem, morbos, contentiones domesticas; in scholà disputationes inanes, odia, & altercationes. Meritò itaque Diabolus appellatur πολίτεχνος, πανεργος & μυσιοτέχνης, id est,

Mile opifex fraudum, scelerifg, magister & author.

Laqueos enim nobis tendit (vt sunt verba Augustini) in cibo, potu, vestitu. Nobis, inquam, nocet, quantum ad bona animi, corporis, & fortunæ: facessit nobis negotium in vitâ & in morte, idque vel palam, vel clam per stratagemata & cuniculos. Pessimum itaque est hoc numinis genus, quod amatores & cultores suos æterno mactat exitio. Numen mundi subsidiarium est i. Fortuna; quam homines de mundo faciunt arbitram rerum humanarum cum Virgilio, qui sic canit

Fortuna omnipotens, & incluctabile fatum.

Huius dez ludibrium, libidinem & volubilitatem passim accusant ethnici. Turpe igitur oportet vt sit hoc numen, cuius nomenignoratio prouidentiz Dei consinxit. Pictura huius dez hzc occurrit:

Passibus ambiguis fortuna volubilis errat, Et manet in nullo certa tenaxg, loco. Sed modò lata manet, modò vultus sumit acerbos. Et tantum constans in leuitate sua est.

2. Mammon quiest velutisponsus Fortunæ, & Iupiter mundi. Opes nempe mundus adorat, quæ similes sunt spinis, & omnino vanæ suntat-que incer æ ratione acquistionis, possessionis & amissionis: vepote quæ acquiruntur cum sudore, & sæpe cum perditione samæ &æternæ salutis: possidentur cum anxietate: amittuntur vel in vitâ, vel in morte. Rectèigitur Augustino Mammon dicitur periculum pretiosum possidentium, malus dominus, proditor seruus, doloris & curæ pater, timor habenti, non habenti dolor. O itaq; miserum & detestabile hoc numen qued sacit ve non possimus Deoseruire, & semen Dei sussocia, & inæternum exitium præcipitat! Matth. 6. & 13.1. Tim. 6. Iac. 5. Longùm itaque sacessa nobis hic Deus, ve veras opes, quæ in cælú nos comitatur, acquiramus.

3. Glo-

inanis est fallax huius seculi suautas, infructuosus labor, perpetua, cimor periculosa sublimitas, initium sine prouidentia sinis cum pænitentia cum hac est iactantia per verba, præsumptio vanitatis per facta hypocrisis per simulationem: ab hac sunt labor & timor, periculum & solicitudo, imprudentia & pænitentia. Hæc gloria eminus visa splende sett, cominus inspecta vilescit. Est enim tanquam ros, sumus, vmbre, sænum, vinculum seu laqueus gemmatus, & vermiculus. Faciamus itaque hanc deam missam, & gloriationi bonæ conscienciæ studeamus. 4. Voluptas inspecta, quæ est malorum esca, illecebra turpitudinis, Circe, blandú & mellestat, sed postea ad longum tempus nocet, perdendo corpus & anima. Siquid enim turpe facis cum voluptate, voluptas abit, & turpitudo manet, ad instar apiculæ, quæ post qua mellissicauit sacilè aculeo suo pungit.

Proprietates mundi spectantur in vanitate & profanitate seu morum Mundiproperuersitate. Vanitas mundi in genere tanta est, vt mundus reuera sit ni prietates sine hil. Hinc vir pius recte dixit, mundum este similem emporio, cuius mer-characteres. catores omnes ad vnum assiduè vociferentur, Nihil, Nihil, Nihil. tasilta comparatur bullæ, lomnio, & fuco. Adeo scil. vana sunt omnia, qualunt de hoc immundo mundo, vt Ecclesiastes cap. 1. exclamet: Vanitas vanitatum, & omnia vanitas. Quare si sapis, anima mea, cognosce penitiùs naturam huius Nihili, & in vnâ bilancis parte pone gloriam futuri seculi, in altera gloriam huius mundi. Videbis, & non sine gaudio videbis,lancem illam, in quâ thesauros cœli posuisti, longo interuallo præponderare: & rursus videbis, nec sine admiratione videbis, lancemilla, inqua collocasti mundum & vniuersos ipsius thesauros, pluma este lemotem. In pecievanicas mundi elucet in bonis animi, corporis & fortunz. In bonis animi respectu intellectus est sapientia, scientia, conscientia &iudicium:respectu voluntaris sunt affectus, puta amor, fiducia, gaudium, In bonis corporis numeratur pulchritudo & valetudo. In bonis fortu-Meuexternis est fauor & prosperitas. Quæ omnia quam sint vana & nulla, breuiter videbimus. Sapientia mundi prorsus est vana; quia est lapientia terrena, carnalis, animalis, diabolica, & stultitia apud Deum, imò Inimicitia aduersus Deum, Iac.3.1. Cor. 1. 6 3. 2. Cor.1. Sapientes enim husus seculisunt prorsus caci: quia neque Deum, neque seipsos norunt. Nonsciunt Deum colere, sed prodere : suam salutem non quærunt, sed perdunt: aliis non commodant, sed incommodant. Non versantur in contemplatione veri, sed fals: non sapiunt colestia, sibiq; vtilia, sed terrena & sibi noxia. In oculos ipsorum incidit stercus hirundinis, quo exexcantur ve Tobias. Sunt no Eux, quæ caligant ad lumen meridianum.

Sunt ralpæ, quæ sub terra repunt. Huic itaq; sapientiæ mittamus nuntifi, & quæramus ea quæ funt Christi. Christum doceamus, Christum disca. mus, Christum retineamus. Scientia mundi est afflictio spiritus, Eccles. 1. Est insatiabilis, sophistica, inflata, nugax, fucata, impatiens, superba, monstro. sa, superciliosa, indocilis, carnalis, futilis & parasitica. Hâc adornatur άποθέωσις stultorum:hac sepelitur charitas Christianorum: hac obruitur veritas eloquiorum diuinorum : hac formantur & firmantur deliria fomniorum: hæc denique facit, vt amittamus cælum. Nostriergo officiiest ea discere in terris, quorum scientia nobis perseuerat in celis. Conscientia mundi est mortua in peccatis, torpida in flagitiis, cauteriata in nequitiis, experrecta in malitiis, dormitans tempore prosperitatis, vigilans & accusans tempore calamitatis. O magnum flagellum, quod est supra omne Hagellum! O miseros, qui hoc Hagello cæduntur! O beatos, qui hoc flagello non læduntur! Iudicium mundi est temerarium absq; caritate, vsurpatum abiq; authoritate, hypocriticum abique veritate. Mundus enimiudicat lecundum faciem, & judicat alienum feruum, & videt alienam festucam, suam verò trabem non videt. In summa, mundi iudicium estiniquum: quia mundus ex curiolitate est scrupulolus & suspicax ininquiredo: & inquirit vt traducat, non vt in viam rectam reducat. Ideminquilitione habita ex musca facit elephantum, ex gutta Oceanum: lætatut, quando proximum in deuiis videt : denique ex infortunio pronuntiat de impietate; quod fecerunt amici Iobi. Quicunque igitur cum mundo iudicat, præiudicio decipitur, & æterno iudicio addicitur. Affectus mundi funt prorsus immundi & turbidi. Mundus quippe est instar hydræseu belluæ multorum capitum: est velut Euripus: est instar ciuitatis Cyclopum,in qua soeis soevos ax sei soev : est instar stabuli, in quo omnis generis feræ se inuicem dilaniant. Videas enim hic harpyas, quæ diustias per sas &nefas corradunt: videas leones, qui prædas nunquam non agunt: videas vrsos & lupos, qui sanguinem sitiunt; videas dracones, qui venenum portentosarum opinionum euomunt. Hieffectus arguunt, quales sint mundi affectus, vel potius defectus. Inter affectus istos familiam ducit amor. Estautem mundus cecus amore sui. Nam quia seipsum ignorat, tieri non potest vt se recte amet velæstimet. Ideo Deum non habet pro sum. mo bono, led lummum malum amat tanquam fummum bonum:creaturam prefert creatori, vmbram luci, obliquum recto, caducum æterno, nucem auro. Quam turpia hæc sint & detestabilia, quis non videt? Tu itaque, ô homo Dei, odio prosequere mundum, qui amat se supra Deu: & ama Deum supra mundum, si sapis. Memento amorem mundi esse satuum iuxtà & noxium. Fatuus est; quia mundus non amat pulchrum, sed deforme, non absimilis iuueni, qui annosam & pannosam deperiranum.

Est noxius; quia ve accenditur à malo, ita perducit ad malum. igitur Augustinus: Ecce, inquit, mundus turbat & amatur:quid si tranquillus este ? Formoso quomodo bares, qui sic amplecteris sædum? Flores eius quomodo colligerer, qui à spinis non reuocas manum? Et idem ait : Ecce ruino sus mundus est, & sic amatur : quid si dulcis esset ? O munde immunde tenebras pariens, quid faceres fimaneres? quid faceres du cis si amarus alimentametiris ? O munde, inquam ego,quam noxius est amortui? Nam ille portas claudit Deo, & aperit Satanz. Esca est & laqueus Diaboli, facit que vtilli, qui hoc amore sunt capijan decepti, similes sint iuuenibus, qui nulla rerum experientia præditi hospitiba quibus hilari vultu excipiuntur, omnes quas habent pecunias ostendunt, & illas in ipsorum diuersoriis dilapidant, donec omnibus exhaustis, mutato iam hospitum vultu, nihil præter egestatem reportant. Ita profecto amatores mundi, blandiciis eius deliniti, omnem suam substatiam,omnesque animi sui vires in eo consumunt, donec absumtis omnibustristes è mundo exeant. Cogitemus itaque illud Augustini: Vincula huiu mundi asperitatem habent veram, iucunditatem fal am, certum dolorem, inuntam voluptatem, durum laborem, timidam quietem, rem plenam miseria, spem beatitudines inanem. Hinc mundus in Scriptura vocatur mare magnum & spatiosum, quod fluit & refluit semperque est inquietum, multis procellis agitatur, & est amarum, denique absorbet omnia. Hinc Augustinus: Vnicuique sua cupiditas tempestas est. Amas Deum? Ambulas super mare. Amasseculum? Absorbebitte. Amatores suos vocare nouit, portare non nouit. mundi adulterat animam: amor fabricatoris mundi castissicat animam. cludam illud de amore mundi hoc dicto Cypriani : Arridet mundus, rt samat:blanditur, ve fallat:illicit, ve occidat:extollit, ve deprimat. Quid verò de spe acfducia mundi videtur? An illa est melior amore? Minime verò. Mundusenim spem & fiduciam suam collocat in homine & humanispræsidis. At maledictus, qui confidit in homine, & carnem ponit brachium hum, ler. 17. Pf. 146. Efa. 36. Maledictus & ille, qui fiduciam collocatin sapientia, prudentia, eruditione, nobilitate, robore, forma corporis, diunis, potentia, gloria, & prosperitate. Hæc siquide omnia nil nisi fumus funt & baculus arundineus, velipsis ethnicis fatentibus: quâ de re vide Pracognita theologica part. 1. Videamus gaudium mundi. Id verò tam est vanum, quam quod vanissimum: vtpote quod concipitur ex ebrietare; Venere, impudicis salibus, dissolutis lusib. & choreis, ex perpetrato scelere & infelicialiorum statu. O vanitatem maximam! Et ideo Deus hanc lætitiam certissimo mul Ctabit exitio, Ier. 25. Amos 8. Luc. 6. Pulchritudo externa, quam mundus oftentat, quid est aliud quam fepulchrum dealbatum? Valetudo, in quâ sibi placet, quid est aliud, quam flos & fænum, quod manefloret, vesperi decidite Fauor porrò mundi, quo ille sui cultoribus tauet,

fauet, est inconstans & noxius. Est inconstans; quia primo applausuextollit mundus postea deiicit. Hinc qui Christo præcinum Hosianna, postea acclamant Crucifige. Idem fauor est noxius; quia cui fauet mundusa. mittit fauorem Dei. Abominemur itaque hoc fallax & noxium beneuolentiæ genus, & fauorem atq; gratiam Dei in Christo ambiamus, Profieritas seu felicitas mundi non est dissimilis eius thesauris, quos diximis, Præterquam enim quod est momentanea & fluxa, Ps.37.673. etiamil. los perdit, quos dementar. Ipía n. se exagirat; mouer cerebrum; non vno modo alios in alios irritat, hos in potentiam, illos in luxuriam; hos inflat, alios emollit & totos resoluit. Vide sis periodum felicitatis mundana. Homines ex felici successu fiunt securi: ex securis superbi: ex superbis miferi, Superbiam enim sequitur ruina. De prosperitate mundi cogita etia illud : Quidquid est boni in mundo, aut est prasens, aut prateritum, aut futurum. Si prasens, est instabile: si prateritum, iam nihil est: si futurum, incertum: vt ait Augustinus. Ventamus nuncà vanitate mundi ad eius profanitatem, qua profectò adeo est multiplex, vt neg; modum neg; finem hic videre queas. Ex innumero tamen agmine aliquid adferamus. Principiò mundus fluctuat æstu ira, quæ ipsam transformat in belluam. Mens enim accenditur, spiritus ftridet, cor palpitat, de sede sua deturbatur ratio, corpus tremit, facies inflatur, multus in ore apparet pallor, flagrant emicant que oculi, detes impinguntur labris, vel comprimutur, lingua præpeditur, labra quatiuntur, vox bestialis editur, membra frigent, manus comploduntur, pedibus pullatur humus. O monstrum! Hæc ira est acuta & amara. Acuta; quia nimis citò ex leuissima oritur causa. Est amara; quia diu hæretina. nimo & triftem vindica cupiditatem parit. Hæc flamma, nili sopiatur, domos & familias euertit, regna incendit. Hæc infania ipfum hominem in barathrum infinitorum periculorum præcipitat. Per hanc relinquitur iustitia, concordiæ vinculum rumpitur, lux veritatis amittitur, lex Dei conculcatur. V tut autem hæc præstet ira mundi; nihilominus tamen vanaest, si Deum spectes: cuius iram metue, quia est ignis consumens; cum ira mundi sit vas vacuu valde tinniens, & proinde nihil sit metuenda. Deinde inuidia mundi est tristicia de bonis alienis, ortaà Diabolo, secutrahes ruinam illius qui inuidet. Commune admodu est hoc vitium, & maloru pelsimum, quia non habet terminum, vt alia vitia. Nam illa delicti consummatione finiuntur. In adulterio cessat facinus perpetrato stupro:in homicida conquiescit scelusadmisso homicidio: falsario modum imponit impleta fallacia. Sola inuidia in infinitum abit. Hoc tamen bonumin se habet, quod conficit inuidentem. Dum enim homines dolent se non posle superiorib.exæquari,& metuunt,ne inferiores sibi exæquentur,& ægrè feront pares sibi exæquari, seipsos conficuent: quæ profecto maxima est insania. Hine poeta inuidiam non sine causa sic describit: Linor

Liuor tabificum malis venenum, Intactis vorat offibus medullas, Et totum bibit artubus cruorem. Quid? Semper furit inuideta fortis Vt debet sibi pæna semper ipse est. Testatur gemitu graues dolores : Sufpirat gemit, incutitg, dentes, Sudat frigidus, intuens quid, odit. Effundit mala lingua virus atrum. Pallor terribilis genas colorat, Infelix macies renudat offa. Non lux, non cibus est suauis illi: Necpotus inuat, aut sapor Lyai. Nec si pocula Iupiter propinet, Atg, hac porrigat & ministret Hebe, Aut tradat Ganymedes ipse nectar.

Inuidiam, bellum istum fætum, excipit odium, odium dico impium, quo mundus odit Deum, & omnes bonos, omniaque bona, Ich. 7. 6 15. Luc. 22. Quanta, malum, hæc est dementia odisse vitam, odisse Deum datorem omnis boni, odisse salutem suam? Sed hic mondum finis est bonorumistorum, quæ mundus possidet. Nam inuidia, ira & odium ipsius erumpunt per linguam maledicam, fine per calumniam, cuius professores sunt mendaces, malitiosi, hypocritæ & insidiatores: qui Diabolum habét incorde & ore, faciunt q; vt Diabolum transplantent in aures, ora & cordaaliorum. Porrò inuidia, ira, odium & calumnia tandem per externa membra in apertam erumpunt iniuriam, quæ tanta est, vt mundus nolit prodesse vlli, & nocere omnibus. Ista verò vitia omnia superat carnalis sesurtus, quâ mundus vacans timore iræ & iudicii Dei, stimulos conscientiz excutit, in peccatis sibi placet & illa excusat, & tandem in avaio no iav incidit, adeo quidem, vt comminationes & admonitiones pro inanibus terriculamentis habeat. Hincillud mundi symbolum: Manducemus & bibamus. Crasenim moriemur. Sequitur nuncebrietas, quæ Augustino est omnium flagitiorum mater, radix criminum, origo vitioru, materia culparum, capitis turbatio, subuersio sensus, linguæ tempestas, procella corporis, naufragiu castitatis, amissio temporis, infania voluntaria, ignomimolus languor, turpitudo moru, dedecus vitæ, honestatis infamia, animæ corruptela, blandus dæmon, dulce venenum, suaue peccatum; quam qui habet, seipsum non haber; quam qui habet, peccatum non facit, sed iple totus est peccatum. Hanc mundo instillat Diabolus, caro accipir, diumi præcepti obliuio admittit, profana securitas persuadet, assuetudo corro-

u

OF

m

te

corroborat. Hæcex corpore facit cloacam, ex anima dæmonem, ex homine bestiam. Ebrietatem excipit luxuria, quæ tanquam currusquadrigis voluitur vitiorum, vt air Bernhardus: videl.inglunie ventris, libidine coitus, mollitie vestium, otii soporisq; resolutione. Trahitur equis duobus, prosperitate vitæ & rerum abundantia. Et qui his præsident, duo funtaurigæ, torpor & securitas. Hinc Augustinus exclamat: Oignisinfernalis luxuria! cuius materia, gula; cuius flamma, fuperbia; cuius scinrillæ, praua collòquia; cuius fumus, infamia; cuius cinis, immunditia; cuius finis gehenna. Fædå håc luxuria animus fit cæcus & stupidus, vigor ingenii debilitatur, spiritus exhauriuntur, calor natiuus & humidum radicale absumitur, nerui dissoluuntur:ita vt veteres optime dixerint, polyptates terminari in dolores. Ascendamus nunc à ventre impuro ad impurum mundi cor. Hoc se effert ad sublimia, facitque vt lingua loquatur grandia, oculi excella perant, pedes nescio quam artem præse ferat. Nimirum ambitiofa superbia est bella hæc diua, enius currum quatuor trahunt equi, Amor dominandi, Amor propriælaudis, Contemtus & Inobedientia. Rotzeverò funtiactantia, arrogantia, verbofitas & leuitas. Auriga est Saranas. Vehuntur hoc curru amatores & admiratores huius mundi. Effrænes sunt equi, volubiles rotæ, auriga furiosus, & qui vehitur est infirmus. Vide autem mihi, quid sequatur huc currum. Currus euertitur, & à tergo adstat miseria. Omnis enim superbia tantum in imoiacet, quantum in altum fe erigit ; tantoq; profundins labitut; quanto excellius eleuatur. Nam qui per propriam superbiam attollitur, per Dei institiam inclinatur, authore Isidoro. Hinc superbia similis est luctatori, qui vt aduerfarium fortius deiiciat, eum sursum altiùs eleuar. Adhaç mundus nouitate & peregrimtate vestitus ineptit. Annua fere vestium mutatio, mira varietas, nulla constantia, rara moderatio. Exulat omnis in vestiru grauitas, & simplicitas. Luxu & nouitate inter le certat omnes. Vno verbo, mundus refertus est simiis ridiculis. Curiositati etiam litat mundus; dum euenta rerum præuidere satagit; dum res à sua vocationealienas tractar, dum deniq; res abstrusas indagar. Graue est hoc curiolitatis virium. Egreditur n. foras curiolus, ait Bernhardus, & exterius omnia considerat: qui sic interna despicit, præterita non respicit, præsenria non inspicit, futura non prospicit. Quanta autem est dementia, curiofum esse ad cognoscendam vitam alienam, & desidiosum ad corrigendam suam? Quantum est damnum, quærere id quod non est, & non inmenire illud quod est? Apage sis, ô immunde munde, cum hâc tuâ curiolitate. Apage quoque cum tuâ auaritia, quæ similis est inferno insatiabili, & voragini inexplebili:quæ semper rapit, & nunquam exsatiatur: Deum nontimet, neque hominem reueretur: nec patri parcit, neque matrem

memagnoscit: nec fratri obtemperat, nec amico fidem servat : viduam opprimit, pupillum inuadit : liberos in seruitium adducit : falsum testimonium dicit: crudelior est omni tyrano, vtpote quæ suos per mare, per terras, per frigora, per sexcenta pericula ire redire compellit: quæ facit, vt ditiffimus pane mucido & panno vili vtatur: quæ est absque fine & modo, atque in homine parit solicitudinem, disfidentiam, timorem, desperationem: que ex domino facit mancipium rerum vilissimarum, ex homine furem & lupum, ex filio Dei filium Diaboli, ex bono malum. Auarus enim bona, quæ Deus in vsum hominis creauit, reuera sibi reddit mala.Porrò mundus magnam simulat concordiam: cum reuera sit mater discordiz, vel potius iplissima discordia. Neque enim concordia posita est incommunione voluptatum, idololatriæ, iniustitiæ & scelerum, sed in vnione & communione virtutis. Vana illa concordia armat mundum aduerlus pios, Psalm.83. & est mater persecutionum & bellorum non necessariorum, que suscipiuntur vel ex odio, vel ex ambitione, vel ex æmulatione, vel ex insatiabili auaritia. Huiusmodi concordiam quis probet? De hypocrisi mundi quid dicam, vel potius quid non dicam? Magous profecto hypocrita est mundus. Fallit enim simulatione seu mendaci affirmatione : fallit dissimulatione seu mendaci negatione. Virtutes simulat, vitia dissimulat : coram aliis gloriam quærit, & omnia externa ad speciem pietatis conformat: graniora omittit, minora sectatur : nequiter se humilem exhibet, cum interiora sint plena arrogantia: estauarus & desiderat ob iustitiam laudari: est superbus, dum aucupatur auram popularem: est mendax in verbis & factis, est humilis sine despectu, pauper sine defectu: mordax vtcanis, dololus vt vulpes, superbus vt leo, rapax vt lupus, & vult videri ouicula: est deniq; vrsus quærens dulcedinem mellis. Fraus quoque, dolus, Emidia in mundo regnant: adeo vt eius symbolum sit, Mel in ore, fel in corde.In mundo est cor Caini, lingua Simei, labium Doegi, salutatio loabi, osculu Iudæ. Dolosus est hic aduersarius, qui ferire nititur & apertelauiens, & insidiose latens. Ex occulto mittit sagittam, ve vulneret. Iphus oratio blandum habet venenum, & est viscus merus. Melle litus est gladius mundi. Summa, mundus est domus insidiarum, in quâ agitur dolo & malâ fide. Quicunq; ig.in mundo versatur, & pius est, is habitat in Kedar & Mesech, hoc est inter eos, qui in tenebris sua tendunt iacula: item in medio luporum, & scorpionum & leonum. Matth. 10. Ezeth. 2. Plal. 57. Si es Abel, non deerit tibi Cain: fi es Iacob, non deerit tibi Efau: h loseph, habebis perfidos fratres: si Moses, insurgent Core, Dathan & Abiram: si Dauid, insidiabuntur tibi Doeg, Saul & Achitophel: si vis Christum imitari, persequentur te Herodes & Pharisai:si es Paulus, infidias

fa

pe

dias tibi ftruent falli fratres. Nunc ingratitudo mundi mihi vellicat aurem. Illa verò est exinanitio meritorum, dispersio virtutum, beneficiorum perditio, ventus vrens, siccans fontem pietatis, & torrens, misericordiz & gratiæ ignem exstinguens, vt sunt verba Bernhardi. Tantaest hacin. gratitudo mundi, ve prouerbio apud Germanos dederit locum: Der Beit bance. Nimirum perit in mundo omnium benefactorum memoria. Huncingratum cuculum quisamet? Seruitu mundi quam sit lepidavi. de quæso. Seruit mundus Diabolo, hosti suo: seruit peccato & carni, adeoque serpentem in sinu fouer: seruit diis alienis : seruit iis, qui Deo seruire nolunt. Oiugum & onus Ætnå grauius! ô seruitutem omni Ægy. ptiaca duriorem! Porrò mundu audit, non credit : semper discit, nil proficit. Semper cum coruo clamitat, Cras Cras: nec potestadduci vt sonet vocem columbæ Citò Citò, vel turturis Hodie Hodie. Admonitiones salutares per vnam aurem mundo influunt, per alteram effluunt. Ex his notis & characteribus facile est mundum agnoscere, vt ex vngue leonem. Sed etiam ex focio cognoscamus mundi indolem. Delectarur autem mundus confilio, exemplo & confortio malorum. Illos enim audit confiliarios, qui Diabolum in serpente imitantur, vt Euam decipiant. Est instar simiz, que ad imitandum inepta quæq; est prona. Illos audit, qui sunt duces ad malum:hos sibi adsciscit comites. Hinc vt pomum vnum putridum facile centum inficit sua putredine, sed centum sana nunquam efficiunt vnum bonum: ita in mundo accidit, vt vnus inficiat nequitià suà centenos. Verislimè igitur poeta

Vuaque conspect à liuorem ducit ab vuâ.

Quis iam mecum non exclamet: Hei mihi! Supra fidem est, quòd mundus totus in malo positus, vitiis & flagitiis opertus & immersus non dehiscat. Adeo enim iacet oppressus pondere peccati, ve neque honestas, neque vtilitas, neque iucunditas ibi sit reliqua. Peccatum scilicet odit lucem, vt ait Seruator, & nihil honestatis in se habet. Nihil quoque vtilitatis cernitur in peccato: quippe quod nos separat à Deo, & abducit in desertum, vbi est habitatio dæmonum. Hinc Cyprianus: Hoc funt peccata lapsis, quod grando frugibus, quod armentis pestis, quod nautis tempestas. Et Scholastici eleganter aiunt: Sicut putredo aufert pomo decorem, colorem, odorem & saporem; se aufer: peccatum anima, decorem vita, odorem fama, valorem gratia, & saporem glorie. Nos addamus illud: Sicut mors ex corpore formoso facit cadauer, à quo omnes abhorrent, etiam amicissimi; sic peccatum ex imagine Dei facit cadauer, à quo boni angeli & homines abhorrent & quo soli infernales corui saginantur. Nam qui ante peccatum est honorabilis, per peccatum fit abiectissimus. Denique in peccato nihil est delectabile. Amarum enim est, Deum relinquere. Ierem. 2. Huius amaritudinis pars magna est remorremorsus conscientiæ, vermis ille horribilis, & ignis inextinguibilis: qui facit, vt cor sir tanquam mare feruens, quod non potest quiescere. Eò a. periculosior est hæc peccati noxa, quòd non sentitur nisi in fine. Est enim peccatum instar vini mali, quod dum bibitur, bene sapit, sed in fine sentitur quale sir: est instar scorpii, qui ex cauda qualis sit cognoscitur; est instar veceris prurientis, quod dum scalpitur, delectat, postea excruciat: est instar febris æstuantis, quæ pota frigida videtur remittere, sed mox majorem creat molestiam.

Partes mundi sunt anima & corpus. Anima mundi fion est rationalis, Partes munsedirrationalis plane videlicet nequitia, quâ fit vt mundus ex proæresi di. & deliberato animo peccet. Huius nequitiæ currus, vt ait Bernhardus, rotis quatuor voluitur, sæuitia, impatientia, audacia, & impudentia. Valdeenim velox est currus iste ad effundendum sanguinem; qui nec innocentia listitut, nec patientia retardatur, nec timore frænatur, nec pudore inhibetur: Trahitur autem à duobus pernicibus equis, terrena potentia, & seculi pompa. Porrò præsident his duobus equis aurigæ duo, timor & linor. Timor quidem pompam, linor potentiam agit. Multiplex autem estista mundi nequitia. Mundus enim est impius in Deum ignorantia supina, contemptu, securitate, atheismo & Epicureismo. Improbusest in seipsum cœca philautia & sui ipsius perniciosa neglectione, dum 1. Mentemluam destituit necessaria sapientia, eamque torpescere & hebescere linit yanıtate stultitiz, imprudentiz & temeritatis suz: 2. Cor prostituit, & traditimpuris laniandum cupiditatibus, & inordinatis turbandum affectionibus. 3. Corpori deest, noxam vitrò sibiaccersens libidine, ebrietate, prodigalitate, auaritia. 4. Prodigus est famæ, faciendo pretiolamboni nominis iacturam turpitudine flagitiosa. s. Totum hominem inzternum præcipitat exitium. Improbus denique est in alios homines, pracipue in pios. Iis enim nocet affectu & effectu malo. Affectu nocet, dum bonos prosequirur odio, arder iracundia, laborat inuidia, ἐπιχαιρε-rania immisericordia. Effectu nocet; dum offendit verborum improbitate &morum obscænitate, dum calumniatur, mentitur, insultat miletis & illos premit, & denique nihil non facit quo bonis moletiam creari nouit. Tam fœcunda scilicer est hæc malitia. Hocautem in hac mundi anima prorsus est mirabile, quòd per illam mundus non viuit, led moritur. Quicunque enim in peccatis viuunt; Deo sunt mortui. Corpus mundi constituunt tanquam ipsius membra homines mundaninordine ecclesiastico, scholastico, politico & economico. In ordine ttlesiafico lunt animales & carnales theologi: è quibus alii laborant crafla & supina ignorantia veritatis, alii sunt curiosi, alii censores iniqui, alii alis ducuntur affectibus, putà irâ, odio, & similibus. Quidam scilicet funt

di

pt

dias.

sunt rixosi, quidam φίλαυτοι, & βοκη ζίσοφοι, quidam meticulosi, quidam imorpioenioxonoi, quidam auaritia & Simonia dediti, quidam calumniatores, quidam conuitiatores, quidam adulatores, quidam impatientissimi iniuriarum. In ordine scholaftico feruet contentio, locum habet auaritia, dominatur sophistica, regnat ia ctantia, dominatur πολυπεαγμο (μης, cernitur δοξο ζοφία, locum habet morum dissolutio. In ordine politico magistratus mundanus aut est lupus rapacitate tyrannica & tyrannide rapaci: aut vulpecula dolo & insidiis: aut sus libidine ac gula: Consiliarii mundani funt harpyiæ & sphinges; sphinges sophisticando & harpyiæ rapiendo. Vulgus immundi mundi est mutabile, pronum in affectus turbulentos, iudicii expers,inuidum, suspicax, turbidum, mendax, calumniæ deditu, secretorum impatiens, tria Kappa tonans, priuatum commodum spe-Chans, immodicum denique & inexplebile. In societate domestica, que est de hoc mundo, quid aliud videas quam parentes & liberos asopyss & ard. RTES, heros crudeles, seruos infideles, coniuges infidos?

Pramium mundi.

Pramia mundi restant, quæ sunt reprobus sensus & æterna mors. Hæc duo siquidem mundus accipit loco præmii, & admiratoribusarque cultoribus suis largitur loco brauii. Reprobus sensus est, quando homo à Deo desertus amittit lumen reca rationis, & incidit in conscientiz dedolentiam, ita vt perpetret peccatum en macovegia, Mors aterna incipit in hậc vitâ, & durat post hanc vitam. Nam in hậc vitâ moriunturimpii duobus modis. r. Fiunt insensati & stupidi ad instar truncorum & lapidum. 2. Terribili horrore conscientiæ & desperatione desalute sua, velut gurgite quodam miserrime absorbentur. Post hanc vitam anima deportatur à malis angelis in locum æterni supplicii, & in vltimo iudiçio corpora resurgunt ad ignominiam. Ibi audient impii tristem illam iudicis vocem : Abite à me maledicti in ignem aternum, qui paratu est Diabolo & angelis eius. Matth. 25. Pronunciata hac sententia, separabuntur à salutiferà Dei præsentià, afficientur summo pudore coram bonis angelis & electis hominibus, habebunt societatem domesticam cum Diabolo suo earnifice, incredibili horrore cruciabuntur, ineffabili anxietate torquebuntur, idque in omnes seculorum sempiternita-

Habes tabulam, anima mea, in quâ vt viuam mundi imaginem con-Exhortatio templeris dies & noctes vehementer expedit. Sic enim fiet, vt possis dibominis pii. cere cum apostolo: Mundus mihi crucifixus est, & ego mundo. Dilecta mea, amica mea , obsecro te per Iesum Christum , intuere mundinumen horribile, vtabillo fugias: intuere characteren mundi abominabilem, vt ex mundo exeas:intuere mundi animam & corpus, vt à peccatoabhorreas : intuere mundi præmium & mercedem, vt à miseriate expedas. Que so te, amica mea, ne contristare, quando vides mundi voluptatem & prosperitatem. Que so, ne discruciare, quando larua felicitatis
mundane tibi occurrit. Laruam remoue, & interiora mundi rimare, illaque confer cum amænissimà Christi facie. Ita sier, vt mundus tibi amarescat, & Christus dulcescat. Ita sier vt in hoc mundo supra mundum
constituaris, & cum sponso tuo Iesu Christo in cælestia gaudia traducaris. Ne dicas, amica mea, non possum à me impetrare, vt mundo valedicam. Omnia enim potes in eo, qui confortat nos Iesus Christus: cui site
gloria in sempiternum, Amen.

## CAPVT III.

Detribus mediis, quibus conscientia afflicta redditur tranquilla.

#### PRÆCEPTA.

Sequentur media, per qua Christianus tentatus conscientiam afflictam potest redderetranquillam.

Istorum mediorum videnda sunt species partes, & classes.

Species funt numero tres: humiliatio ,fides & noua obedientia.

Humiliatio est tristitia cordis, quâ homo tentatus sibi ipsi succenset propter peccata; d'illasic Deo consitetur, vt illius misericordiam supplex imploret.

Fides est siducia in misericordià Dei propter Christum, quà homo tentatus statuit Christum sibi à Deo sactum esse sapientiam, iu sitiam, sanctificationem, & redemtio-

nem,

Noua obedientia est studium sancta vita, quo homo tentatus & per sidem animatus, dolet se Deum offendisse, & singulis momentis vitam suam in melius mutare unatur gemitu inenarrabili & praxi seria.

## REGVIÆ.

I. Tria sunt necessaria illi, qui apud Deum vult esse in Quot requisgratia.

Primi necessaria illi, qui apud Deum vult esse in Quot requisrantur ab eo,
qui fauorem
Deisbi ex:

Primo necesse est, vt seipsum humilier coram Deo: deinde, vt in Christum credat: tertio vt de peccatis resips cat Deoque nouam obedientiam præstet. Quam quidem viam nobis passim monstrat verbum Dei. Principio enim Deus adhibet legem suam, vt homines discantin genere quid sir peccatum & quid non: tum in specie sua peccata contemplentur: dehincassiciantur legalitimore, quo pæna resormidatur: denique animum.

excitent

excitent ad seriam promissionis in euangelio propositæ consideratio. nem. Deinde Deus adhibet euangelium, vt in hominis electi animo excitentur semina & igniculi veræ fidei, id est, voluntas & desiderium credendi, & gratia lu Candi aduersus desperationem. Atque hocipsotemporis momento, quo igniculi fidei accenduntur in animo, Deus hominem iustificat. Quam primum verò fides est accensa, continuò exurgit lucta, in quâ fides se exerit per ardentem & constantem remissionis peccatorum petitionem; quam Deus propter Christum exaudit, & inmileratione sua conscientiam tranquillam reddit, quantum satisest ad salute animæ. Postremò fidei certitudinem sequitur dolor euangelicus quo aliquis dolet secundum Deum, hoc est, excruçiatur animus propter peccatum, eò quòd sit peccatum, quo Dei maiestas sit offensa. Huncdolorem sequitur mutatio mentis, voluntatis & affectuum in melius. Vide hancin sententiam Actor. 2. vers. 38. vbi auditores Petri compuncti fuerum corde & dixerunt ad Petrum & reliquos Apostolos, Quid faciemus viri fratres? Hic Petrus respondet: Resipiscite, & baptizetur vnusquisque vestrum in remissionem peccatorum.

Vera humiliatio quibus sistat?

II. Humiliatio vera in trium rerum praxi confiltit.

Primo requiritur cordis tristitia, vnde peccator sibi ipsi succenseat, in rebus con- & propter peccata seipsum odio prosequatur & pudore suffundatur. Deinde ad triftitia naccedat oportet confessio Deo facta: in qua peccatum & reatum coram Deo necesse est agnoscamus, & nostram iustam damnationem confiteamur. Terrid requiritur misericordia Dei imploratio, eaq; tam ardens & intenta, ac si de vità & morte nostra agatur. Tria ista conjuncta vide Esdra 9. Dan. 9. & Luc. 15. in filio prodigo. Hæc est vera humiliatio, quæ est ordine prima in mediis, quæ ad salutem nos perducunt. Est, inquam, ordine prima. Eo enim iplo momento, quo peccator in cordeluo se humiliare aggreditur, salutis & gratiæ statum ingreditur. Ita cum primum Dauid ex intimo cordis affectu dicebat, Peccaui, Nathan nomine Dei pronuntiabat, peccata ipli este remissa. 2. Sam. 12. v. 13. Confer Pfal. 32. v.s. Et cum primum filius prodigus diceret, Surgens profisifcar ad patrem meum, patuit ipli aditus ad patrem. Luc. 15. p. 18. Præstantissima itaque tes est ista humiliatio: quippe quæ promissiones vitæ æternæ habet annexas. Efa.57. v. 15. Pfal. 28. v. 13. 6 51. v. 17. 1. Ioh. 1. v. 9.

Fides quomo

III. Vera fides in Christum debet esse fiducia per verbum do debent esse Dei accensa.

In vitæ Christianæ praxi, humiliationis & sidei officia sunt coniun-Ca, quemadmodum candela & lumen eius, sol & splendoripsius. Sed tamen nihilominus humiliatio est prior natura quam fides, sicut candela cft

49

est prior suo lumine, & sol suo radio atque splendore. Rectè igitur secundo loco ab homine tentato requiritur sides. Fides, inquam, talis: quæ accenditur à Spiritu S. per concionem euangelii; ac proinde est notitia, quâ inprimis epitome atque nucleus euangelii, putà Iesus Christus, ratione personæ & officii, cognoscitur. Hæc verò notitia non est nuda, sed coniutam habet siduciam, quâ quis Christum apprehendit, sibique applicat, hocest, persuasissimum habet, Christum & illius merita ad se in specie pertinere, Christum que sibi à Deo sactum esse sapientiam, iustitiam, iancissicationem & redemtionem. 1. Cor. 1. Quæ doctrina sucem accipit exconcione Christis solo christus docet, se esse panem & aquam vitalam quemadmodum panis & aqua non prosunt, nisi applicentur ori & ventriculo: ita Christus, cibus ille & potus animæ, non prodest, nisi conscientiæ nostræ applicetur.

IV. Noua obedientia consistit in resipiscentia, hoc est, in Noua obedi-

serio dolore ob peccata, & studio sancta vita.

Dolorsecundum Deum hic intelligitur, id est talis, quo homo sibi ipsi suc-partibus abcenset propter peccata sua, quia peccata sunt & Deo displicent. Nimiru foluatur? filii Dei ita funt animati, vt fi nullus vipiam iudex effet, nullus infernus, nulla mors, nihilominus tamen tristitià & mærore afficiantur: vtpote quitam propitium Deum & tam benignum Patrem offenderint. Doloriste est partim internus, partim externus. Internus est, cum quis sibi propter peccata sua succenset. Externus est, quando cor tristitiam suam per lachrymas & similia signa exprimit. Prior absque posteriore potest ellesatis: posterior sine priore nihil prodest. Studium sancta vita est mutatiototius hominis in mente, voluntate, affectu & moribus; qua fit, vt homo habeat constans animi propositum & deliberatissimum cordis consilium, quòd deinceps nosit vel minimo peccato Deum offendere. 48.11.7.23. Sed vnà cum hoc proposito requiritur praxis, qua homo per gratiam Spiritus sancti secundum animam & corpus nititur magis magilque toti legi secundum vtramque tabulam obedire:vt in Iosia videre ett 2. Reg. 23. v. 25. Ex quo efficitur, tria requiri ab eo, qui nouam istam obedientiam Deo probare cupit. Primò homo relipiscens non debet viuerein vllius externi peccati consuetudine & habitu. Deinde homo resipi-Icens debet internè resistere atque repugnare naturæ corruptæ, neipsi amplius morem gerat: quemadmodum videmus in Iosepho cor iplius fulle paratum & velut in procinctuad relistendum flagitiosæ adulteræ petitioni Gen. 39. v. 9.10. Similiter Dauid repressit affectus suos ab vitione, cum à Semeio conuitiis proscinderetur. 2. Sam. 16.v. 10. Tertio necesse elt, vt homo resipiscens internum hominem exsuscitet atque exerceat omnibus spiritualibus sidei, spei & charitatis exercitiis.

Nona obedientia quibus partibus abloluatur?

#### CAPVI IV.

# De partibus militiæ Christianæ.

#### PRECEPTA.

Partes mediorum istorum sunt tres actus militia Christiana, qui ante pugnam, in pugna, vel post pugnam cernuntur.

Actus siue partes militia Christiana ante pugnam sunt precatio & appara-

1415.

Precatio est, qua Dei agonotheta auxilium imploratur.

Apparatus est panoplia seu vniuer sa illa armatura Dei Eph.I.

In pugna oportet considerare partes conflictantes, & ipsum conflictum.

Partes conflictantes sunt dua tentator (putà Deus, Diabolus vel homo) & miles Christianus tentatus, in quo cernitur resistentia, lapsus & victoria.

Resistentia est, qua Christianus per Dei gratiam se opponit tentatori.

Lapsus est, qu'à miles Christianus ex insirmitate desicit, hostium impetu vi-

Victoria est, qu'à miles Christianus eluctatur & emergit è tentationis paroxysmo.

Conflictus est triplex: videlic.circa vocationem, instificationem & sanctificatio-

mem.

Conflictus circa vocationem est, quo impedimenta obiiciuntur, ne verbum Dei sit esficax ad salutem.

Conflictus circa iustificationem, sine fidem, est, quo conscientia iniicitur metw, bominem non esse electum; non esse iustificatum; sidem non habere.

Conflictus circa sanctificationem, siue vitam sanctam, est, quo homo solicitatur ad

peccatum.

Post pugnam tria requiruntur. I. Gratiarum actio, si viceris. 2. Ardens petitio, si non viceris. 3. Vigilantia, quâ vnam pugnam post aliam ex spectes.

### REGVLA.

I. Miles Christianus quotidie in conspectu habeat generalissimos militiæ suæ canones.

Canones qui Præcipui canones militiæ Christianæ hi sunt 1. Semper & vbique certa dam militiæ persuasione statuas, te in ipsius Dei conspectu viuere. 2. Librum psalmorum habe pro a-Christianæ. natome conscientiæ. Nullum enim in te reperies affectum, cuius in hoc speculo non appareat imago. 3. Exempla tentationum è sacris literis petita semper sint in conspectu. Fortissimi autem athletæ hic suerunt, Adam, Noachus, Abraham,

Abraham, Iacob, Iob, Moses, Dauid, Christus, Petrus & Paulus. 4. Tentauones quibus exerceris, diligenter obserua:vt & aliorum, qui tibi sunt noti. 5. Quemlibet vitatua diem dic & aftima diem tua mortis. 6. Confice tibi catalogos & Calendaria peccatorum, pracipue illorum, quibus maxime Dei gloriam obscurasti. gosistos sæpius euolue, atque ita euolue, vt cor lachrymas pænitentiæ fundat.7. Subinde cogita scopum vita tua, siue causam ob quam Deus in hoc mundo woult vinere. 8. Indefinenter ora, aspirantibus ad Deum suspiriis. 9. Renoca ad calculos tuos, quidquid est miseria, qua te possit inuadere. Ita enim fiet, ve tela præuisa minus noceant. 10. Caue agites animo impuras, vel etiam otiosas cogitationes. 11. Sifentias in animo tuo nasci sanctas motiones , ne concede illas dilabi. 12. Prasenum vita tua statum semper duxeris & dixeris esse optimum. 13. Ciuilem , fiue externam honestatem ne aspernare. 14. Bonum opus aggressurus, caue aliquid wibuastuis viribus. Soli Deo da gloriam in solidum, potentiam videlic. efficiendi, & gloriam proficiendi. 15. Beneficia Dei consigna in peculiari Cakndario. Hæcenim diligentia pariet deuotam gratitudinem erga Deuw. 16. Prospice tibi de supellectili variorum testimoniorum S. Scriptura, quibus electionemtui confirmes. 17. Omnibus fac elabores viribus, vt electionem tui ad salutem quotidie firmiore & certiore reddas per rexunera que habet: cuius modi sunt esuries & sitis gratiæ Dei in Christo, ardens precatio, propositum serium sancte viuendi, amor Dei & proximi, & similes fidei fructus. 18. Finis pugnain hac palastra est corona institua:id est, corona instificationis, sanctificationis & glorificationis. 19. Lucta carnis & spiritus, certisimum est γνώσισμα electionis. In electis enim folis est caro, id est peccatum, & spiritus, id est fides, siue, quod idem est, pars non regenita & pars regenita, homo vetus & homo nouus, 20. Soli electi tentantur tentatione salutari. Vita enim nostra, viait Augustinus, in hâc peregrinatione non potest esse sine tentatione: quia profectus noster per tentationem fir; nec sibi quisquam innotescit, nilitentatus; nec potest coronari, nisi qui vicerit; nec potest certare, nisi inimicum &tentationes habuerit. Ideo recte dixit, quicunque dixit: Qui non tentatur, nondum est Christianus. Nam voi non est tentatio, ibi non est tides: vbi non est fides, ibi non est Christianismus. Quare si tentemur, ita colligamus: Ecce iam fumus in camino probationis! Fortiter itaque rem geramus, vt coronam adepti insultemus hostibus nostris. 21. In miltia Christiana depositum, pro quo militamus, est vita æterna, siue cœlestis illa lerusalem : dux est Iesus Christus : vexillum, crux : milites, electi Dei filii, qui peruenerunt ad annos discretionis, è quibus alii sunt gregarii, rorarii, triarii, antelignani, veterani, tyrones, pedites, equites: hostes, Satan, caro & mundus: arma deniq; sunt tum hostium, tum electorum. Arma hostium sunt varie tentationes, quibus ceu iaculis ignitis ammam nostram impetunt. Arma electorum sunt partim defensionis, partim offensionis, & de -

& describuntur in zavoznia militis Christiani Eph. 6. v. 1 4.15.16.17.18. vbi recitantur septem genera armorum: putà cingulum veritatis, quodest pura conscientia; thorax iustitia, qui est pia & sancta vita: militares calcei, qui sunt obedientia euangelica: scutum fidei, seu fides in Christum: galea, id est, spes falutis:gladius spiritus, siue verbum Dei:& denique preces assidua, quarum est quædam velut omnipotentia. Vincunt enim Deum omnipotentem; Septemista arma siccohærent, vt non possint separari. 22. Non satisest non vinci, sed danda insuper opera, vt vincas. Id autem fit duobus modis: si nempe per gratiam Spiritus sancti profliges tentationem, & ex profligata tentatione occasionem sumas proficiendi.23. Cum pugnatur, cogit andumest devi. ctoria: & cum in pace viuitur, de bello. 2 4. Si pugna videtur sub initium amara, cogita dulcedinem victoria. 25. Quando Deus hominem electum tentat, est hostisputatium, vt loquuntur; id est, non gerit animum hostilem, sed tantum videtur este hostis noster, cum reuera sit pater. 26. In tentatione oportet probe discernere tentatores, qui sunt Deus, Satan, caro & mundus. Sitentaris à Deo, dic cum Iacobo: Non dimittam te prius, quam mihi benedixeris: & cum muliere Cananæa facesse Christo negotium & fatiga ipsum piis & assiduis precibus. Sitentaris à Satana, cogita num tecum disputet è lege vel ex euangelio; & num appellet conscientiam tuam, vel obiiciat calamitates. Si obiicit tibi legem, vt readigat ad desperationem, profer euangelium. Si euangelium profert, vt fretus Dei misericordia spe impunitatis pecces, oppone legem. Si conscientiam tuam allegat, responde per concessionem, & instantiam, qua Christisanguinem ipsi opponas. Si calamitates tibi obiicit, responde: Pater filium, quem diligit, castigat. Si tentaris à carne, institue dialogum inter spiritum& carnem,&cogita carnem esse anguem,quem in sinu foueas, ita vt vigilato sit opus. Si denique tentaris à mundo, descriptionem iplius suprà propositam reuoca ad animum. In omnibus autem hisce tentationibus confugito ad lectionem sacræ Scripturæ, & ad pteces, nominatim ad ista verba orationis Dominicæ: We nos inducas in temationem, sed libera nos à malo. Ne nos inducas, scil. subtrahendo nobis gratiam tuam, auferendo media salutis & peccandi occasiones immittendo: m tentationem, qua le ducamur: sed libera nos, tuos filios: à malo, id est à Satana & eius administris, mundo & carne. 27. Ante pugnam precare, in pugna precare & fortiter pugna per fidem, post pugnam Deo age gracias & vigila.

Quot sint summageneratentationum? II. Tria sunt genera & summa capita tentationum, ad quæ commodè referri possunt innumeræ tentationum species.

Prima tentatio est circa vocationem, in quâ Diabolus hoc agit, vt mentem excecetatq; cor induret, ne verbum Dei ad salutem sit essicax Matt. h

11.7.4.5.6.7.19. Secunda tentatio est circa fidem, in qua Diabolus hanc illusionem iniicit cordi: Non es electus, non es iustificatus, non habes fidem, damnandus es ob peccata. Tertia tentatio est circa sanctificationem: videl. solicitatio ad peccatum, prout natura euiusque & occasio tulerit. 1. Chron. 21. v. I. Ioh. 13. v. 2,

III. Intentatione, siue conflictu, circa vocationem vi - Tentatio cirdenda sunt quatuor: antistasis, prophylactica, lapsus, & re-cavocation ? medium. vincenda?

antiflasis, siue depulsio tentationis hic est duplex. Altera fit in vocandis, & fit per Spiritum Dei, qui dat hominibus aures vt audiant, & verbum cordibus inserit, vt regenerationis semen immortale proferant. Pfalm. 40. v. 6. Ioh. 6. v. 44. Act. 16. v. 14. Iac. 1. v. 21. 1. Petr. 1. v. 22. Altera fit in vocatis, quando illi sermonem auditum cum fide miscent. Luc. 8. vers. 15. Prophylactica sunt osto.1. Præmeditatio de vi & vsu verbi Dei. Eccles, vers. 1.2. 2. Mentis attentio. Act. 16. v. 14. 3. Cordis esuries. Ioh. 7. v. 37. 4. Innocentiavitæ, Pfalm. 26. v. 6. 5. Abiectio prauorum affectuum. Iac. 1. v. 22. 6. Cordis internus concentus cum verbo externe audito. Att. 2.v.37. 7.Occultatio verbi in corde, ne peccemus. Pfalm. 119. v. 11. 8. Tremor ob Deipræsentiam in conuentu ecclesiæ. Esa. 66.v. 2. Act. 10.v. 32. Lapsus est teporin verbo recipiendo, & eiusdem neglectus, vel etiam ad errorem defectio. Remedium lapsus est subiectio, qua quis fratrum & ministrorum ecclesiæ censuris se submittit.

IV. In tentatione circa fidem quinque sunt videnda :vi-Tentatio circ del.procatarctica, antistasis, prophylacticum, lapsus, & re-modo vinmedium.

Procatardica sunt tria. I.Res aduersæ:puta pericula, damna, persecutiones, scandala. Psal. 73. v. 12.13. Ioh. 13. v. 23. 24.25, 2. Recordatio peccati præteriti. Ioh. 13. v. 26. 3. Sensus mortis iam adstantis. Antistasis fit per vera fidem, quæ sibi Christum & singula ipsius merita applicat, hoc modo: Credo, me non esse damnandum ob mea peccata, sed saluandum ob merita mediatoris & redemtoris mei lesu Christi. Esa. 53. v. 11. Rom. 8. v. 38. 39. Prophylacticum est, in tentatione non aspicere fidem infirmam, sed. Christum. Philip.3.v. 12. 14. Iohan. 3. v. 14. Lapsus est dubitatio vel desperatio (scil.ad tempus) de electione & de misericordia Dei. Psalm. 77. v.7. 8.9.Pfal.22.v.1. Remedium est duplex.Primum est ex parte Dei: videl.operatio Spiritus sancti exsuscitantis & augentis fidem. Philip.1, v. 6. Luc. 17. v. f.Alterum est meditatio octo istorum capitum. 1. Mandatum este diuinum, vt credamus in Christum. 1. Ioh. 3. v. 23. 2. Promissiones euangelii neminem excludere, nisi quis forte seipsum excludat. Esa., 5.v., 2. Matth. 11.

v.28. Iohan. 3. v. 15. 3. Dubitationem & desperationem esse peccata grauissima. 4. Contra spem sub spe credendum esse cum Abrahamo Rom. 4. v. 18. 5. Et misericordiam Dei, & essicaciam obedientiæ Christi esse infinitam. Esa. 54. v. 10. Psal. 103. v. 11. 6 130. v. 7. 1. Ioh. 2. v. 1. 2: 6. Obedientiam Deo debitam, affectu potiùs quàm esse cu esse metiendam. Rom. 8, v. 5. 7. c. 7. v. 20. 21. 22. 7. Remisso peccato vel vno, esse omnia remissa quia remissio semel sacta, absque vllà temporis præscriptione in zternum est sacta. Act. 10. v. 43. Rom. 11. v. 29. 8. Lapsu non tolli gratiam & sidem, sed illustrari. Rom. 5. v. 20. 2. Cor. 12. v. 8.

Tentatio circa sanctificationem quomodo vincenda?

V. In tentatione circa sanctificationem quinque sunt perpendenda: videl. astus Diaboli, antistasis, prophylactica,

lapsus & remedium.

Astus Diaboli in hoc conflictuest, quod peccatum admittendummirè extenuat, opponendo misericordiam Dei, & pænas peccati occultando: & deinde frigidam suffundit sine subsidium præbet peccatori, dum carnem instigat ad concupiscendum adversus spiritum & mundifaciem meretriciam nobis obiicit. Illud facit gignendo prauos motus & affectus in corde nostro, & bonos obruendo Gal. g.v. 17.19.20.21. Iac. I. v. 14. hoc facit abducendo nos ad inobedientiam voluptate, vtilitate, glorià &prauis exemplis mundi. Eph. 2. v. 3.1. Ioh. 2. v. 16. Antiftasis fit per concupiscen. tiam spiritus, qui prauos motus & affectus pellit, & bonos gignit. Galx, v.17.22.23.24.26. Prophylactica sunt numero quinque. 1 Nullum peccatum leue existimare. Gal.s.v. 9. Rom. 6. v. 23. 2. Occasiones peccatorum fugere, & de illis viurpare prouerbium, Mox, longè, tardè.1. Theff. 5. v.22. Jud.v.23. 3. Paruis peccatis subigendis assuescere, vt tandem vincantur vel maxima. Rom. 13. v. 4. Vocationi incumbere, & in ea semperaliquid fructuos eagere. carni lasciuienti opponere legem, iudicia Dei, vltimum iudicium, præsentiam Dei gloriosam. Gen. 39. v. 9. Prou. 28. v. 14. Lapfus est, cum quis præoccupatus ad offensam aliquam deficit. Gal. 6.7. 1.Hîc Satanas peccatum admissum mirè exaggerat, & peccatoremadhibitis Dei judiciis accusat atque terret. Matth. 27. v. 3. 4.5. Remedium est tefipiscentia renouata, cuius initium est dolor secundum Deum, fructus verò sunt septem præcipuè.2. Cor.2.v.9.10.11. videl. 1. Studium beneagendi. 2. Confessio peccati coram Deo cum deprecatione culpæ. 3. Indignatio contra se ob offensam. 4. Timor non tam pænæ quam offensionis Dei. 5. Desiderium plenæ renouationis à peccato. 6. Zelus in Deo diligendo, & præceptis eius ample cendis. 7. Vindicta, quâ

caro domatur, ne in posterum talis offen-

sa fiat.

# CAPVT V.

# De casibus conscientiæ circa primum Symboli articulum.

#### PRÆCEPTA.

Classes mediorum, quibus conscientia afflictaredditur tranquilla, sunt numero sex, pro numero sex capitum religionis Christiana, ita vt tentationes siue casus conscientia vnà cum remediis pertineant ad Symbolum Apostolicum, Decalogum, Orationem Dominicam, Baptismum, S. Cænam, & Disciplinam ecclesiasticam.

Casus conscientia circa Symbolum subdividuntur in duodecim classes pro numero

articulorum fidei.

Circaprimum articulum sunt sex quastiones conscientia. 1. De side. 2. An sit Deus? 3. An Scriptura sacra sit verbum Dei? 4. De verà religione. 5. An sit aliqua Dei prouidentia? 6. De sacrosantà Trinitate.

#### REGVLÆ.

I. Circa fidem saluificam tres sunt quæstiones conscientiævna est de sidei existentia, an habeamus sidem; altera, de sidei impersectione, quò d sides sit instrma; tertia de presumtione sidei. Prima dicitur tentatio siue anxietas iustificationis; secunda, tentatio impersectionis; tertia, tentatio præsumtionis.

Tentatio seu anxietas iustificationis est omnium prima, qua homo dubitat Tentatio in ansitingratia apud Deum, siue an habeat sidem iustisicantem. Cuiten-stissionierationi lie est occurrendum. r. Expende, an habeas primum gratia salutaris pincipium, quod est dolor secundum Deum, quo quis ex animo dolet, sibique succenft quod offenderit Deum. 2. Firmiter statue hoc esse rudimentum conuersionis ad Deum, habere promissionem aterna salutis. Esa 57.v.15. Psalm. 51. vers. 17.3. Exploracor tuum, an sancto teneatur desiderio gratia diuina, & cum Deo in Christo reconciliationis. 4. Firmiter statue, constans & vehemens humiliati & contriti cordis desiderium, quo quis esurit & sitit iustitiam Christi, esse ipsam fidei inchoationem. Nam quemadmodum fides renouatur, ita inchoatur. Renouatur autem, quando quis in conscientia propter peccata sua intimo doloris senfuafficitur, & de nouo Christu esurire & sitire incipit. Quapropter cum primum se exserunt hæc duo, compunctio cordis& sitis iusticiæ Christi, tunc fides inchoatur. Hinc Matth. 5. beati pronuntiantur, qui sitiunt & esuriunt iustitiam. Nimirum vt fames & sitis hominem compellunt vt naturæ defiderio satisfaciat: ita esuries & sitis hominem Christianum impellunt ad quærendum cibum & potum spiritualem. De hocsancto delidedesiderio rectè ait Augustinus in Psalm. 36. Desiderium tuum sit coramiplo, & Pater tuus cœlestis, qui cuncta latentia intuetur, palam tibi retribuet. Desiderium enim tuum est oratio tua. Proinde continuato desiderio tuo, continuatur oratiotua. Et ibid. Tota, inquit, vita hominis Christiani nihil est aliud, quàm sanctum desiderium & sancta voluntas. Bernhardus in eandem sententiam itascribit: Quid est desiderium cordis? Vox quædam est. Imo vehementeroperosa. Et admodum eleganter à Luthero dictum est tom. 4. pag. 124. Christus tum suam verè exerit omnipotentiam, & verè in nobis regnat, cùm tanta sumus insirmitate, vt quidem vix suspirare possimus. Paulus enim testatur, gemitum cordis, tam essicacem esse in auribus Domini nostri clamorem, vt impleat cœlum & terram. 5. A desiderio progredere ad sudium, quo teneris: hoc est, vbi te examinasti, an inte sit ardens desiderium gratiz Dei, dispice an tenearis studio sancta vita siue obedientia noua. Deus enim serium siliorum suorum studium acceptat pro ipso opere, nonaliter atque pater acceptat silioli conatum.

Tentatio im perfectionis fidei,

Tentatio imperfectionis est, quando humiliationem & fidem nostramim. perfectam esse contristamur, quòd non possimus nos exanimi sententia humiliare, & in Christum credere. Huic tentationisic occurredum est. 1. Quicunque in se deprehendit & agnoscit aliquem defectum gratia, & ideo acerbissime affligitur, is iam habet in se Spiritum sanctum. Ille enimelt, qui huiusmodi suspiria in electis excitat. Et sane hæc est vera humiliatio Deograta & accepta, li quis verè doleat, quòd non possir se satis humiliare; quod non possit satis frequenter & ardenter precari, quod non possit satis firmiter credere in Christum. Ita enim est, vt Augustinus ait ad Simplic. Si ideo nos mæror quotidianus conficir, quod Deum ritè precari non possumus, ideoque suspiria ducimus, verè precati sumus. Idemalibi testatur, ad perfectionem hominis Christiani pertinere agnitionem & humilem confessionem imperfectionis. Cum quo consentitillud Hisronymi: Iustieum sumus, cum dolentes agnoscimus nos esse peccatores. Et idem scite ait : Hæc est vera sapientia hominis, seipsum agnoscere& confiteri iniustum & imperfectum : atque vt dicam quod res est, tota iustorum perfectio, est secundum & propter carnem imperfectio. 2. Ne turberis & animo consterneris deprehensa fidei tua imperfectione: quia Deus nonvult, pt in hâc vitâ simus omnibus numeris perfecti; & tota Trinitas succurrit imbecillitati fidei:fratres quoque nostri subleuant hanc infirmitatem: & denique praxis ecclesia docet, omnes sanctos hac imperfectione laborase. Videamus singula. Principio Deus vult, vt in hâc vitâ sit eiusmodi imperfectio. Cuius rei causæ sunt decem. Vult enim Deus excludere nostram gloriationem: vult nosaccendere consideratione imperfectionis nostræ ad maiores progressus faciendos; vult, à nobis inuoçari, vt sit potens in infirmitate nostra: vult, vita nostram G m

i-

e-

ri-

im

im

fri

nostram ese continuam militiam: vult,à nobis agnosci peccari tyrannidem & turpitudinem : vult, nos memoria repetere statum innocentia, quo excidimus; vult, esse discrimen interecclesiam militantem &triumphantem : vult, nos sensu imperfectionis nostræ percelli: vult, nos per crucem præparare ad gloriam: vult denique, per mortem demum abolerereliquias peccati. Hanc Dei voluntatem perpende, quisquis es infirmus. Secundo loco infirmitatem tuam foletur immensus Dei Patris amor; quem tibi pones ob oculos, hoc modo. Deus non deserit illos, qui ipsum querunt Pf. 9. ille prope est omnibus, qui sunt contrito corde. Pf. 34. ille manu sustentat iustum cadentem. Pfal. 37. ille manu ducit suos. Pf. 48. ille spiritum contritum habet pro sacrificio sibi grato. Psal. 51. ille nouit plasmasuum.ps. 100.ille erigit lapsos ps. 145.ille ceu pastor gregem suum paleit, in finu suo nos portat ceu agnos, dat defesso robur. Efa. 40. Ezech. 34. ille prehendit dexteram nostram, facitq; ne timeat vermiculus Iacob.E-6.41.illearundinem quassatam non frangit, neque ellychnium fumigasextinguit. Efa. 42. Mat. 12. ille baiulat nos inde abytero. Efa. 46. ille habitat cum eo, qui attritus est. Esa. 57. ille intuetur in contritum spiritu. Esa. 66.ille ad se vocat fatigatos. Matth. 11. ille esurientes implet bonis. Luc. 1. ille miseretur nostri, vt pater filiorum Ps. 103. Hinc Christus euangelizauitmansuetis& pauperibus, obligauit fractos animo; proclamauit captiuis libertatem, & consolationem adhibuit lugentibus. Esa. 51. Idem est Pontifex, qui comparitur infirmitari nostræ. Heb. 5. Ille nos congregat vt gallina pullos. Mat. 23. Ille est noster aduocatus, qui pro nobis interpellat. 1.10.2. Ille eft thronus gratiæ, Hebr. s. Ille eft medicus, qui fanatægros. Sani enim non egent medico. Mat. 9. Ille est frater, qui fratribus imbecillis porrigit manum. Spiritus quoq; S. subleuat infirmitates nostras, & pro nobis interpellat gemitibus inenarrabilibus Rom. 8. Sicitaq; facrofancta Trinitas succurrit infirmitatibus nostris. Porro fratres & conserui nostri infirmitates nostras subleuant precando pro nobis, & consolando nos. 14.35.6 40. Luc. 22. Rom. 14.6 15.1. Thef. 5. Tertid leua morbum infirmitatistuz consideratione sanctorum hominum, qui omnesad vnum suos habuerunt næuos. Tales sunt Noe, Abraham, Sara, Loth, Isac, Iacob, Ioleph, Moles, Abraham, Iosua, Gedeon, Dauid, Elias, Iob, Ieremias, Maria virgo, Io. Baptista, Petrus & reliqui Apostoli. Horum vitam si expendetis, necesse habebis fateri verum esse illud: In multis prolabimur omnes. Ad extremum perpende ista similia & dicta variorum doctorum, qui in schola tentationis fuerunt exerciti, & hanc fidei imperfectionem tum in le, tum in aliis experti funt. Similia funt hac. 1. Deus est instar matris, quæ la-Chantis infantuli potiorem gerit curam quam adultiorum librorum. 2. Christus est similis hortulano, qui tenellas arbores non reiicit, sed fulcit majore

D

maiore cura & illas erigit. 3. Vinitor palmites renellos non amputat, sedalligat:ita Deus nobiscum agit. 4. Medicus bonus non deseritagro. rum:ita Christus facir. s. Sicur paruus homo equè est homo atq; magnus; ita fides imbecilla æquè est fides atq; firma. Hinc recte vir pius. Credo. inquit , Domine , fide imbecilli : fed tamen fide. 6. Sicut annulus pretiolifimam gemmam continens, nonamittit pretium suum siue à magno, siue à paruo gestetur:ita sides, annulus ille cui Christus est inclusus, pretium suum non obtinet à magnitudine vel paruitate. 7. Vt viatoruma. lii sunt vegeti, alii debiles, & vtrique ad idem veniunt emporium, licet illi citius, hitardius:ita se habent Christiani, qui tendunt in colum, & Quiad nuprias eunt, omnes dant operam vt habeant vestem nuprialem, licet alii aliis splendidius sint vestiti: eadem est ratio electorum, qui celebrant nuprias Agni. 9. Ad nuprias vocantur senes & iuuenes : ita ad nuprias Agni veniunt adulti & lactantes. 10. In œconomiâmolliter tractamus arundinem, nec dislipamus scintillam aut linum sumigans, sed leniter & leuiter sufflamus: ad eundem modum Deus nobiscumagit in negotio fidei. 10. Mater infantulum in squalore iacentem nonabiicit, sed purgat. Idem facit Deus in curandis suis dilectis filiolis. 11. Manus debilisæque apprehendit munus atque robusta: sic & fides, 12. Qui in aquam præcipitatus metuit periculum submersionis apprehenditamum summa cum difficultate, vteo subleuatus euadat incolumis: ita nos in mediis tentationum fluctibus magno cum labore apprehendimusarborem vitæ Iesum Christum. 13. Si diues largiatur eleemonsyna, hic mendicus cibum & potum ligneo, illeargillaceo vase excipit, vtetq; tamen accipit: ita in negotio faluris res se habet. 14. Sicut Iacob in suoitinere curam maiorem habuit tenellorum agnorum quam ouium : ita Deus nobiscum agit. 17. Stellæ in cælo non habent eandem claritatem: ita & fideles. 16. Vt crepusculum, ita fides se habet. 17. Membra corporis robusta non aspernantur imbecilla, nec digniora insultant vilioribus, fed illa ferut&iuuant:quia in omnib.ide est spiritus.Itain corporeChri-Atimystico idem spiritus inest omnib. & singulis membris. 18. Imperator quispiam distribuit mille florenos omnibus qui accedunt & opem ipsius implorant. Accurrunt multi, & apprehédunt finguli, & alii quidem manibus splendidis auro & gemmis ornaris, alii verò impolitis & calloss:& rurlus alii podagricas extendunt manus, alii sanas. Omnes tamen apprehendunt donum fibi oblatum. Tale quid cogita de electis.19. Vt in Mufica chordæ sunt dispares, & voces distinctæ: sicin ecclesià alii canunt & clamant ad Deum fortius, alii remissius, & nihilominus inde oritur harmonia.20. Promissio diuinæ gratiæ est tanquam manus patris robusta, cor nostru est instar digituli imbecillis pueri. Si digitus ille implicetur manui tat.

-01

us:

ffi-

fi-

re-

12-

cet

8.

m,

d

er

manni pattis, filius ductus & sustentatus manu patris incedit & robur acquirit eundo.21. Duo gestant poculum optimi vini, vel marsupium auprefertum, alter manu tremulâ, alter forti. Vtraq; manus tener poculu, licet vna firmiùs quam altera. Sic prophetæ, apostoli, martyres, côfessores, catechumeni & ownes omnino fideles eundem gestamus Christu, licetalii fortius, alii infirmius. 22. Quemadmodu bonus pastor inprimis curat oues infirmas & teneilas, & errantes quærit: fic & magnus ille pafloranimaru nostraru, Iesus Christus, agir nobiscum. Dicta insigniora hec accipe. Augustinus de natura & gratia: Si omnes sanctos, inquit, & sanctas cum hic viuerent, congregare possemus & interrogare, vtru essent sine peccato, quantalibet fuerint excellentia fanctitatis: si hoc interrogari potuissent, vna voce clamassent, si dixerimus quod peccatum no habemus, nosiplos seducimus, & veritas non est in nobis. Idem in Confess. Væ hominum vitæ, quantumuis laudabili, si remota misericordia iudicetur. Idem ad Innocen.ep. 95. Nobis sufficit, quod nullus in ecclesia Dei fidelium reperitur in quolibet perfectus ea excellentia atq; iustitia, qui sibi audeat dicere non necessaria precatione orationis Dominica, Dimitte nobis debitanostra: quamuis iam sine querelà viuat. Hieron.li. 1. aduersus Pelagianos: Tunciusti sumus, quando nos peccatores fatemur; & iustitia nostra non exproprio merito, sed ex Dei misericordia consistit. Cyprianus sermone de tentatione Christi: Fuerunt & ante Christum viri insignes, & propheta, & facerdotes, fed in peccatis concepti & nati, nec originali, nec personali caruerunt delicto: & inuenta est in omnibus velignorantia, vel insusticientia, in quibus erronei peccarunt & eguerunt misericordia Dei, per quam restituti, Deo gratias egerunt, & ad plenitudinem iustitiæ multum libi deesse confessi lunt: & sperantes in Deo nullam sibi soliditatem attribuere præsumserunt. 3. Imperfectionem tuam sic agnosce, vt in isto gradunon subsistas, sed ad maiora enitaris. Nam non progredi est regredi. Sic itaque deplora tuam imperfectionem, vt inde tibi gradum struas ad Id autem fiet his mediis. 1. Ardentibus precibus. 2. pertectionem. Seria lectione & pia meditatione verbi Dei.3. Pænitentia & fide sæpe renouatâ per sacramentum cœnæ. 4. Honestâ cum piis conuersatione, & renuntiatione impiæ societatis&malæ consuetudinis. s. Sancta concordia.6.Fraterna admonitione. 7.Ieiunio sancto & temperantia Christiana. 8. Crucis tolerantia. 9. Bonis exemplis. In his autem omnibus timor Dominifacit, vt quotidie peccatis moriamur. 4. Si velis augescere in exercithis sidei, studiose fuge carnalem securitatem, superbam hypocrisin, voluptatum illecebras, auaritiam, & inanes de religione contentiones. 5. Si multum diuque te exerceas eo, quo dictum est modo, neque tamen incrementum fidei tua sentias, ita statue, Jantillam fidei, quam habes, tibi pro illo tempore sufficere. Deus enim alios in vine-H

vineam suam vocat mane, alios sub meridiem, alios sub vesperam, & diuersimodè illis admetitur sua dona. Ne itaq; sic argumentare: Non sum præditus illa fide, qua firmiter statuam me esse filium Dei. Vereoritagi, ne potius sim incredulus, quam infirmus. Noli, inquam, sic ratiocinari. Maximum enim est discrimen inter fidem infirmam & nullam, quemadmodum permagnum est discrimen inter scintillam seu paruum ignem & nullum ignem. Animus incredulus suam salutem vel parum curat, vel eam, quæ est in vnico, & solo Christo, negligens, aliam quærit. E contrario animus hominis fidelis semper est salutis suæ cupidus, & illaminsolo Christo quærit, etiam cum summo doloris propè dixerim infernalis fensu. Dicit enim cum Christo: Deus meus, Deus meus, quare deseruisti me: Macte igitur, serue Dei, fide tuå exigua, & ita cogita. Qui solem videt perrimulam, ipse conclusus in obscura turri, æquè illum videt atq; is, qui eum videt per fenestram. Ita satis est homini tentato si videat saltem radium Solis iustitiæ. Hucaccedit, quòd suspiria illa inenarrabilia, quæ aliquis in corde suo sentit, sint effecta & γνωείσματα fidei. Idem indicium eft de inclinatione seu propensione animiad dilectionem Dei. Vbi enimillalocum habet, ibi est fides saluifica.

Hucusq; fuit tentatio imperfectionis fidei: restat tentatio prasumtionio, Tentatio pra fumtionis fi-quâ aliquis fibi imaginatur, se præditum esse fide saluifica in summogradu. Hanc tentationem retundet cogitatio imperfectionis, quam inlanctis in hac vita remanere paulo ante demonstrauimus. Breuiter hocaddi potest. Fides est imperfecta extensiue & intensiue. Extensiue; quia circa multos fidei articulos hæsitamus, neque omnia mysteria in Scripturis patefacta intelligimus. Intenfiue; quia nemo potest bona conscientia dicere, se ita fiduciam collocare in Deum, vt illa non possit augescere.

Cafus cofcientia circa Des.

II. Casus conscientiæ circa Dei existentiam soluituradexistentiam hibitâ luce naturæ, gratiæ, & gloriæ.

> Quemadmodum illud vulnus, quo cor euellitur, est omnium nocentissimum: ita casus ille conscientiæ, qui Dei existentiam negat, valdeelt periculosus, vt qui ipsum religionis & animæ cor attingit. Conueniens igitur est ordo, quem hîc obseruamus iuxta filum symboli Apostolici. Postquam enim expediuimus quæstiones conscientiæ, quæ mouentur circa voculam Credo; consequens est, vt attingamus casum illum conscientiz, qui oritur ex illis verbis, In Deum. Sæpenumero enim conscien. tia à Diabolo & mundo seducta, vel variis casibus turbata, dubitat an Deus sit. Quæ dubitatio admodum est perniciosa; vtpote quæ est circa principium religionis. Circa principium dico: quia hoc est fundamentu cuiusuis religionis, etiam falfæ, Dewest. Vnde Apostolus Hebr. 11. versic. 6.

ait: Qui accedit ad Deum, bunc oportet credere effe Deum. Caterum si hac qua-

ftio

tio molestet conscientiam, profligabis tentationem adhibitis tribus argumentorum classibus. Prima classis exhibet argumenta desumta ex luce naturæ. Ea sumuntur ex libro naturæ magno&paruo, id est, ex mundi & hominis opificio. In mudo est magnitudo, multitudo, pulchritudo, ordo Refficacia corporu: quæ omnia docent esse Deu, vt in theologià naturali fusè disputauimus. In homine admiranda corporis structura & excellentia animæ, inprimis conscientia, demonstrant Deum esle. Quò pertinet consensus gentiu, que in hoc principio amicissime conspirant, Deum effe, Secunda classis continet argumenta à luce gratiæ; vbi sunt varia Scriprurz dica, quæ docent Deum esse, & ipsius proprietates atque opera describunt: de quibus in theologia didactica. Huc etiam pertinent variadona Der in ecclesia, vt fides, spes, charitas, precatio, & similia, quæ nos manu ducunt ad authorem & datorem Deum. Tertia classis complediturargumenta à luce gloriæ; vnde sic ratioeinamur. Post hanc vitam homosupererit. Necesse igitur est, vt sit Deus, quo homo superstes fruatur, aut quem experiatur iudicem. Sed de his satis diximus in theologia naturali & didactica. Hic teneatur spiritualis exercitatio animæ circa hunc casum. Intuere, anima mea, cœlum, aquam & terram: contemplare incelostelias, in aqua pisces, in terra metalla, gemmas, herbas, arbores, bruta & hominem:admirare in fingulis varietatem, pulchritudinem & vtilitatem: expende magnitudinem cœli & aliorum corporum: cogita mirabilem conservationem & gubernationem istarum rerum. Protecto fires illas ita fueris contemplata, & interrogaueris exiis, num à se habeantoriginem, audies à fingulis hanc orationem : Si domus aliqua seips a nonfecit: si fasciculus lignorum se ipsum non colligauit: si literæ in oratione vel libro aliquo seipsas non redegerunt in talem ordinem: multò minus nos à nobis trahimns originem, qui longo internallo distamus abiltiusmodirebus artificialibus, siue artificium spectes, siue elegantia, hueperennitarem, fiue vtilitatem. Hæc creaturarum oratio locum apud teinuenire deber, anima mea. Sed & alia penitiùs introspice. Alimentum, quo nutrimur: vestes, quibus tegimur: pluuia, nubes, nix, grando, & limilia quæ in aere hærent&discurrunt, velinde decidunt: hæc, inquam, omnia docent, mundum hunc à Deo esse conditum, & ab eodem regi. Nam alimentum, si rationem solam in consilium adhibeamus, est res mortua, & magis comparata ad corpus suffocandum, quam sustentandum. Quòd itaque nos nutrit, hoc aliunde habet. Rursus vestimenta nostra vnde habemus? Sanè à Deo. Vnde enim hoc est, quòd alii vestes habentsalii non?quòd alii splendidas gerunt vestes, alii pannosas & viless Deus est, qui diversum temperamentum indidit hominibus in diuerlis zonis & climatibus. Deus est, qui vni diuitias largitur plurimas, alteri dat modicas, vel etiam nullas. Pluuiam & similia quando intueris,in mentem tibi veniat illius, quod Apostolus dicit Att. 14. vers. 17. quod Deus non passus sit, se esse expertem testimonii, bonatribuendo, & dan. do nobis cœlitùs pluuias, ac tempora fructibus edendis apta, implendo cibo & lætitia corda nostra. Nunc, anima mea, descende in teipsam,& interroga conscientiam tuam, an sit Deus ? Testimonium & iudicium conscientiæ te docebit, esse iudicem, cui sit reddenda ratio cogitatio. num, dictorum & factorum nostrorum. Quid enim? Si homo designet peccatum, quod nullus mortalium nôrit, cur amabò trepidat euigilante conscientia? Necesse est, vt metuat iudicem, qui noritistud scelus. Interroga insuper alios homines, fratres tuos, an sit Deus ? Respondebunt omnes vna voce: Hoc principium altè insculptum est cordibus nostris. esse Deum. Hincenim est, quòd cultum Dei seu religionem aliquam, na. tura duce, inter homines, quales quales fint, vigere cernimus. A luce naturæ veniamus ad lucem Scripturæ. Hic inuenire est manifesta testimo. nia quòd Deus sit. Hic vaticinia & reuelationes hominem conuincunt, hæctalia non ab ingenio humano, sed à numine omniscio esse profecta. Hîc denique innumera miracula testabuntur esse numen omnipotens. Lux gloriæ vltimo loco te docet, anima mea, Deum esse. Nam post hanc vitam eris beata, quia videbis Deum, & illum cognosces non ex patte& in speculo, vt in hac vita, sed de facie ad faciem. 2. Cor. 13. v. 12. hæcargumenta obiicias: His oculis Deum non possum videre:quomodo igitur sciam esse Deum?in promtu est responsio. Animam tuam nunquam vidifti, & tamen credis illam existere. Faciem quoq; tuam nonpotes videre nisi in speculo. Ad eundem modum Deus, qui non patiturse expertem elle testimonii, à nobis videtur in speculo mundi, verbi & la cramentorum, & ibi à nobis palpatur & gustatur. Et sicut pictorem inpi-Aura, archite dum in opere intuemur:ita ex imagine Dei, quæ in nobis est, & ex aliis creaturis, tanquam ex pictura & domo, colligimus Deum ese, & illum veluti videmus.

Casus confci

III. Quòd Scriptura sit verum Dei verbum sex modis

s. scriptură. ostendi potest.

Dux istæ tentationes, Deum non effe, & Scripturam non effe verbum Deh facile sunt ordine primæ in Schola tentationum. Nisi enim hæc duo fundamenta iaciantur, quod sit Deus, & quod Scriptura sit verbum Dei, fieri non potest, vt in aliis tentationibus profligandis feliciter progredi queamus. Quare cum de Deo, principio illo essendi, modò dixerimus, iam dicemus de Scriptura, principio illo cognoscendi, & expediemus illum conscientiæ casum, An Scriptura sit verum Dei verbum? Id verò fex modis demonstrari potest. Prime si authorem Scriptura, & scrihas, is,in uòd

dan.

ndo

m,&

ium

tio-

gnet

lan-

In-

unt

ris,

na-

na-

no-

int,

Cta.

ns.

inc

**e**&

tra

10-

n-

00.

(le

210

m

15

S

bas, seu amanuenses, consideremus, Scriptura se ad Deum refert, & ad ciusmodi homines, qui longè maiora habuerint dona quam alii scri-Nam si Scriptura non haberet Deum authorem, falsitas ipsius amolimesser detecta. Nihil enim falso dicitur vel scribitur, quod randem non reueletur. Quod attinet ad scribas, illi suam propriam gloriam, nobilitatem & virtutes non prædicant, sed omnia ad Dei glonam referunt. lidem suos næuos non reticent. Quæduo ab hominibus carnalibus præstari non postent. Deinde materia, sine res contentæ in Scripturis, arguunt iplas à Deo esse. Hîc enim videre est sanctissimas pracepriones, amplissimas promissiones: quæ duo in nullo alio libro observaripossunt. Hic explicantur infinita, quæ superant captum ingeniihumani. Hîc funt variæ prædictiones, quæ maximam partem funt impletæ. Hic ita disseritur de corruptione hominis, vt necesse habeamus fateri, machinationes cordis humani à nullo philosopho ita esse descriptas, vel etiam potuisse describi. Nam in Scripturis habemus illufires catalogos & luculentas tabulas, quibus & fons peccatorum, & ipsapeccatorum genera tam clare ponuntur ob oculos, ve experientia teltenihil possit hanc in sententiam scribi, quodadeo latebras cordis humani depingat. Stylus quoque sacrarum literarum ita est simplex, vt fimul fit sublimis & maiestaticus, vt nullus liber ostendi possit, qui paria faciat cum Scriptura. Tria laltem capita huius assertionis sidem facient: videlic. Esaiæ caput 1. & 53. & caput 8. epistolæ ad Romanos. Intideffecta Scriptura divina funt. Lexenim eth contraria lit natura noltræcorruptæ, nihilominus tamen cor ita afficit & ad se rapit, vt illuda malitia sua se auertat, & ad bonum conuertat. Euangelium verò m quibusus animi & corporis angustiis solidam adfert consolanonem; quam philosophi, si vel maxime omnes in vnum conflati fuiltent, non poruissent inuenire aut suppeditare. Quarto proprietates Scripturz euincunt ipsam este à Deo inspiratam. Si enim antiquitas commendat scriptum, Scriptura sacra nihil est antiquius. Si consensus & congruentia scripti alicuius secum ipso, illi conciliat authoritatem, Scripturam aporter à Deo esse profectam: vtpote in quâ ne gry quidem ostendipotest, quod pugnam aliquam arguat. Nihil hic dico de claritate Scriptura. Prætereo ipsius perfectionem, & quinto loco argumentor à contrariis. Diabolus & impii homines adeo auersantur S. literas, vt plurimas remoras iniiciant iis qui ad illarum lectionem se accingunt. Legat quispiam librum aliquem philosophicum, nunquam solicitabitur iplius animus ad infidelitatem. Credimus enim orationes Ciceronis ab illo scriptas esle: & in credendis principiis philosophicis faciles surnus. Contrarium accidit in lectione S. Scripturæ. Quid verò causæest, quod Dia-

Diabolus & ipsius administri adeo oppugnant Scripturam, silla nonest Dei verbum. Hucaccedit, quòd Scriptura inter varias persecutiones mi. rabiliter est conservata. Sextò testimonia multitudine innumerabilia & authoritate maxima hoc idem confirmant. Primum testimonium est Spiritus fancti, qui cordibus nostris implantat hanc persuasionem, Scriptu. ras à Deo esse, & nos aptos reddit vt doctrinæ traditæ obediamus, varia insuper suspiria in pectoribus nostris excitat, quibus à Deo petimusyt conscientias nostras magis magisque edoceat doctrinam istam divinitus effe parefactam. Secundum testimonium eft Ecclesiæ, quæ inde atempori. bus apostolorum testatur, Scripturam S.elle verbum Dei Tertium toffimonium est martyrum, qui in V. & N. T. hanc doctrinam suo sanguine obsignarunt, & exquisitissimos cruciatus alacerrime absque vila animicon. Quartum testimonium est miraculorum, quibus sternatione perrulerunt. doctrina Scripturæ fancita est & confirmata. Quintum testimonium est Gétilium, qui res multas ex Scripturis mutuati sunt, vel easdem tradiderunt ductulucis natura. Contra has rationes adferri solet à conscientiaten. tata, quod plurima in Scripturis sint absurda & pugnantia. Absurda sunt illa, quæ disseruntur de S. Trinitate personarum in vna essentia Dei, de duabus in Christo naturis, de morte Christi, de resurrectione carnis,& fimilia non pauca. Pugnantia sunt ferè in omnibus libris V. & N. T. ita vi V.T. pugnet cum nouo, liber cum alio libro, & sæpe numero etiamseci iplo. Profligatio vtriusque tentationis continetur his canonibus. 1. My steria fidei videntur absurda carni & sanguini siue homini carnali, sed fidei siue homini regenito, non sunt absurda. Si quis enim rationem subiiciat imperio fide, & illam captiuet, ad oculum patebit, mysteria sidei non esse commantionem, sed supra illam; & ita esse comparata, vt lumen rationis nontollant, sed extollant.2. Si mysteria sidei non viderentur absurda rationi corrupta, non effent mysteria.3. In Scripturis non sunt contraria, sed videntur effe. Oportet igitut vt adhibeatur conciliatio illorum quæ sunt έναντιοφανή. Videris Pracognita theologica. Rursus conscientia ait: Scriptura adeo est obscura, t non possim assequi verum ipsius sensum. Resp. Sublimis est S. Scriptu-Tenebræ tuæ faciunt, vt non possis videre lucem ra, obscura non est. Scripturæ. Cæcitas tua impedit, quò minus videas hunc solem. Tuitagi adhibe media ordinaria, & penetrabis profunditatem Scripturæ. Nimirum ante lectionem agnosce tuam cæcitatem, postula à Deo institut sepone carnis prudentiam & præiudicium, adfer pænitentiam, & habe Scripturæ reuerentiam. In lectione considera scopum & circumstantias, conferScripturas inter se, alios consule, Deum inuoca. Post lectionemage Deo gratias, repete lectionem, verba verte in opera.

Quastiones conscientia

IV. Casus conscientiæ siue tentationes de religione sunt

onell

mi-

spi-

iptu-

Varia

Usyt

nitus

ori-

timo-

obli-

con-

ibus

Gé-

runt

ten-

**funt** 

, de

5,&

a vt

ecu

My-

mi-

dei,

12-

ol-

11011

tur

VI

u-

C

quatuor: videlicet tentatio dubitationis, pseudoprophetiæ, nem. prosopolatriæ & blasphemiæ.

Tentatio dubitationis est, qua quæritur an nostra religio, quæ dicitur Tentatio du-Christiana, sievera? Hic primò conscientia concedit esse aliquam reli-bitationis. gionem:Intelligit enim verum elle illud : Tria ista se inuicem consequentur: Dem, homo, religio: Pater, filius, obsequium: Dominus, subditus, seruitium: Donum, acuntatio doni, gratiarum actio: Beneficus, beneficiarius, homagium; Creditor, debitor, obligatio, Deinde oportet, vt conscientiæ iniiciatur hæc persuasio, religionem veram este vnam; quia vnum est ipsius obiectum, putà Deus, qui vno codemque modo vult à nobis coli: & vnum est ipsius subiectum, nepehomo qui cum ab aliis hominibus non differat specie, vno eodemg; modo Deum suum debet colere : & denique vna est via ad felicitatem, videl.iustitia. His ita præmissis veritas religionis Christianæ hunc in modum oftenditur. Religio divinitùs patefacta est vera. Atqui religio Chrifiana est ralis. Ergo. Probatur minor propositio: quia religio, quæ est omniumantiquissima, sanctissima, & esticacissima in regendis &pacandis conscientiis, procul dubio est à Deo profecta. Iam verò ista nota competunt in religionem Christianam : vti suprà in theologia Catechetica disputatum est.

Tentatio pseudoprohetia est, qua Deus finit pseudoprophetas, hæreses, Tentatio schilmata & errores grassari, vt ii qui probati sunt, manifesti fiant; dicitur pseudopre. alias tentatio verbi fallentis. Hic conscientia ita disputat. Innumeri sunt hæ-phetia. retici & pleudoprophetæ, qui multo sunt feliciores & doctiores Chritianis. Et inter Christianos innumera sunt secta, qua cum se inuicem odio prosequantur nouercali, & nihilominus omnes & singulæ Chriunomen iactitent, non possum non ingemiscere, & hinc dubitare de religione Christiana. Huius tentationis profligatio continetur istis regulis. I. Deus vult esse hæreses, & vult nostro bono. Si Deus vult esse, acquiesce decreto sapientissimi Patris. Si Deus vult esse nostro bono, cognosce illudbonum, & fuge malum, è quo Deus elicit bonum. Vultautem Deus este hæreses & pseudoprophetias, vt nostram sidem & constantiam examinet, ad preces & diligentem veritatis inquilitionem nos excitet, nobilque ob oculus ponat iustum suum iudicium, quo hominum ingratitudinem aduerlus oblatam veritatem, & impium eius contemtum punit. Atque hoc est quod Scriptura docet, excecari oculos & corda indurari, spiritum soporis dari hominibus, & à Deo immitti efficaciam erroris. 10h.12.Ro.11.2. Theff. 2. idque eo fine, vt tentemur à Domino. Deut. 13.2. Multitudo sectarum inter Christianos est à Christo & apostolis pradicta. Mat. 24.1. Cor. 11.2. Theff 2.3. Hæc itaq; tela præuisa& prædicta minus nocent electis

DE I filiis. Deus per contentiones & disceptationes in negotio religionis vult luca peritatis sua clarius elucescere. Contraria enim hoc modo iuxta se posita clarius elucescunt. 4. Regulam Christi magistri nostri pone tibi ob oculos, si velis internoscere veros doctores & falsos. Regula ista est Matth. 7. Ex fructibus eorum cognofeetis eos. Fructus isti hoc modo proponuntur in Scriptura. 1. Falfi Doctores sunt ambitiosi, superbi, gloriæ inanis cupidi, 2. Tim. 3. Istam vero ambitionem vel manifeste præseferunt, vel tecte in corde nutriunt. 2. Habent cor exercitatum in auaritia, Ierem. 8. 2. Pet. 3. illorumq; Deus eft venter, Phil. 3. Huic suo ventri seruiunt Rom. 16. quærunt quæ sua sunt, non quæ Christifunt, Phil.z. sunt quidem pastores, sed quiseipsos pascunt, non gregem Domini, Ezech.34. funt canes impudentissimi, qui non polfunt laturari, Efa. 56. funt pigri ventres, Tit. 1. 3. Docent lua & aliorum fomnia, & visionem mendacem prophetant, terem. 14. colunt Deum figmentis cerebrisui, Matth. 15. & Scripturam non intelligunt, Matth. 22. 4. Transfigurant se in angelos lucis, imitati Diabolum patrem suum. Matth. 7. externa honestate dementant simplices, sed coripsorumest hypocrifiplenum, adeoque similes sunt sepulchris dealbatis. 5. Sunt. fere garruli, & inani persuasione eximize eruditionis inflati. 6. Sunt 7020πράγμονες, & fumunt fibi potestatem docendi. 7. Cum austerirate & plychotyrannide imperant suis auditoribus. Vno verbo, sunt quasi vulpes in deserto, ita vt hie locum habeat querela Germanorum: Ach die Ridge wöllen gerne den Banfen predigen. Has vulpes oportet cauere & capere, quia demoliuntur vineas, Cantio.2.

Tentatio

Sequitur tentatio prosopolatria, siue fascini humanæ authoritatis, cumaprosopolatria liquis opinatur non solo Dei verbo esse standum, sed etiam authoritate Ecclesia Patrum, Lutheri, Caluini, & similium heroum in vinea Domini. Profligatio iftiusmodi tentationis habetistos Canones. 1. Sola Scripturaest Canon sidei, vita & vocationis. Hac enim est vox Dei, qui solus habet potestatem in conscientiam. 2. Ecclesta suam authoritatem habet à Scriptura: Est enim cœtus euocatorum per verbum Dei. Quare si Ecclesia aliquid constituat, adhibe Lydium Scripturæ lapidem. 3. Patres, qui vocantur, nt babeantur pro Apostolis, sed eo loco, quo ipsi voluerunt baberi. Qua de re Augusti. nus recte ait tom. 7. de vnitate Ecclesia c. 3. Non audiamus, Hæc dico, Hæcdieis: sed audiamus, Hæc dieit Dominus. Sunt certè libri Dominici, quorum authoritati vtrique consentimus, vtrique credimus, vtrique setuimus:ibi quæramus Ecclesiam:ibi discutiamus causam nostram. Auferantur illa de medio, quæ aduer sus nos ipuicem, non ex diuinis Canonicis libris, sed aliunde recitamus. Quia nolo humanis documentis, sed diuinis oraculis sanctam Ecclesiam demonstrari. In Scripturis sacris Camonicis eam requiramus. Hieronymi sententia est cadem, dum contra louinaita Com

la-

ter-

10-

to-

m-

la-

en-

on

nt.

01-

m

n,

ft

ne.

0-

it: Vbicunque Scripturas non interpretor, sed libere de meo sensu loquor,arguat me quilibet. Et rurlus Augustinus epift. 111. elegantissime ait: Verasunt, non quia Ambrosius dixit, sed quia veritas clamat. Tenemecum Ambrolii lententiam, non eius authoritate, sed ipsa veritate filmatam. Et epift. 19. ad Hieron. Ego, inquit, folis iis Scripturarum libris, qui iam Canoniciappellantur, didici hunc timorem honoremque deferre, vt nullum corum authorem errasse firmissimè credam. Alios autem itale-20, vt quantalibet san ditate do ctrinaque præpolleant, non ideo verum putem, quia ipfi ita senserunt, sed quia mihi vel per illos authores Canonicos, vel ratione probabili perfuadere potuerunt, 4. Existima genus idololutria effeiur are in verba magistri. Nam de solo Deo, vipote qui est autoanniβεια, vsurpari potest illud: Αὐτος έφα. Horrendum profecto est, intellectu, quem Deus constituit rerum humanarum dominum, facere mancipiu alienz hbidinis. Et sacrilegum est, conscientiam, quæ solius Dei estarx, regendam dare homini. 5. Nomenclatura ifta, Lutheranus, Calumianus, &c. nonverpetur absque emininger, id est emollitione. Ratio huius est; quia cum Christianià Christo Domino suo appellationem & titulum suum mumazidebeant, impium fueritab hominibus, qui sunt σχωληκόβροται, denominari. Si tamen ista nomina sectaria sint vsurpanda, id non fiat absq; his formulis: Caluiniani, vti tu vocas: Caluiniani, quos ita appellant: Lutherani, qui dicuntur.

Restat tentatio blashhemia, quæ ob suam turpirudinem appellatur ten- Tentatio un feda: & fit, cùm homines in fuis animis anguntur & fodicantur bla blashemis, sphemis de religionis mysteriis cogitationibus, quæ Dei Patris, Filii & Spiritus sancti maiestatem impugnant: vt si quis existimet Deum non elte iustum aut misericordem, illum respicere ad personam, illum nescire res quæ apud nos geruntur, & similes, quæ sæpenumero adeo sunt fædæ, vtpudor lit illas eloqui. Execrandæ istius tentationis depulsio debet sietiiuxta hos Canones. 1. Ortum huius tentationis probe cognoscito. Is autem est quadruplex. Naminterdum oriturà melancholià:interdum à suggestione subità:interdum à prauâ consuetudine: interdum denique gradatim obrepitanimo, quando homo languescit in cultu Dei. Qui primo & secundo modo tentantur, non ita grauiter peccant vt reliqui. Cæterú cognito huius tentationis ortu, oportet remouere causam, vt illa sublata tollatur effe &us. 2. Inquire diligenter, an hac animi angustia proficiscatur à tuis togitationibus, vel à Diaboli solicitationibus. Hoc autem modo cogitationes Diabolicas à propriis potes discernere. Quæ à Diabolo suggeruntur, impetu quodam irruunt in animam instarfulguris, adeo vt homo perturbatus eas declinare nequeat, & animum identidem subeant, sape que millies vna hora recurrant, ita vt crebro suo aduentu cerebrum labefa-

Etent, memoriam confundant, omnes sensus obstupefaciant. Suntenim adeo portentolæ, vt luci naturæ aduersentur è diametro. Hucaccedit, quòd cognationes ista Diabolica in primo suo aduentu hominemper. cellant metu & horrore extraordinario, quem fere subsequitur languor & morbus. 3. Inquisitione diligenti habita, vtrum cogitationes impura originem mahant à Diabolo vel carne, interroga teipsum an illas probes nec ne, vel saltem is delette. ris. Quòd sillas ranquam Diabolum & infernum ipsum deresteris & auerseris, bono esto animo. Hoc enim est initium remedii aduersus hunc pestilentissimum morbum. 4. Firmiter tene cogitationes Diabolicas non efetua peccata, sed cruces. Sunt enim peccata Diaboli: & non fiunt nostra, donecea recipiamus & approbemus, illisque assentiamur. Hinc recte docent scholæ, cogitationes impuras esle duum generum, internas & externas. Cogitationes interna funt, quæ fuum principium à carne ducunt. Ethæini. pso primo conceptu sunt peccata nostra. Cogitationes externa sunt, qua à principio externo in mentem illabuntur; cuiulmodi funt illa, quas Diabolus suggerit. Et hæ non sunt nostra peccata, nisi ilks oblectemurautiis assentiamur: id quod pater in Christo. Cum enim à Diabolo tentaretur Matth. 4. vtique animum ipsius subiit tentatio blasphema infidelitatis,auaritiæ & idololatriæ. Sed quia illam repulit & auersatus est, nihil peccati inde contraxit. Hæc res illustrari potest tali similitudine. Si quis scelere&furore inflammatus, alterum ad proditionem aut cedem solicitat,& verò ille qui solicitatur aures non accommodet, neque consentiat, nullo modo ipsi potest impingi nota peccati. Ita qui non adstipulantur blasphemis cogitationibus, quas Saran suggerit, non pollui peccato cenfendi funt. s. Satius effe cogita, Diabolicas cogitationes leuiter praterire, quam aduersus illas magnopere contendere. Quanto enim magis illis resistere nitimur, eò magis illis implicamur. Hîc staque cum Themistocle optanda fuerit felicissima oblinionis ars. 6. Si cogitationes blashemate molestent adeo, vt tandem eliciant consensum, firmiter crede hoc peccatum per Dei gratiam tibiremitti, si fortita lucteris aduer (us Diabolum, & ex animo doleas tibi molestiam creari ab impuris cogitationibus, à quibus etiam natura ductu abhorreas. Hic tibi in mentem veniat luctæ Paulinæ Roman.7. vbi Apostolus conqueritur, se non fecisse bonu quod voluit, sed malú quod noluit, hoc egisse. 7. Qui molestantur à tentatio. ne blasphemia, non debent effe solitarii, sed oportet eos conuer sari cum hominibus pius & humanis. Hæcenim tentatio inchoatur, confirmatur & augetur per solitudinem, vt in Eua videre est, quam Diabolus est aggressus cum solaelset. Genes. 3. Et Christus in solitudine fuit tentatus, Matth. 4. Econtrario autem fugatur conversatione pià, meditationibus & colloquiis sacris, precibus & psalmodiis Christianis. 8. Non satie est dolere ob impurat. cogitationes. Insuper etiam requiritur, vt bonas cogitationes in anime tua con-CIPIAS

wie & fouen. Id autem fier, si supra omnem observationem cu-Rodias cor tuum , vt Salomo te docet Prouerb. 4. vers. 23. vbi Custodire or fum, Salomoni nihil estaliud, quam cogitationes, motus, cupidirates & affectus suos præmunire & defendere certo præsidio & satellico, idque iuxta hos Canones. 1. Verbum Dei copiose habitet in animo tuo, Gal. 1,7.16. Ita enim her, vt præceptiones, promissiones, comminationes, consolationes & exempla, quæ in Scripturis occurrunt, sanctas cogitationes pariant in animo tuo: quod Dauid fecit Pfal. 119.2.19. 2. Cogitationes tuas inconfilio confirma: vti monet Salomo, Prouer. 20. v. 18. hoc est, ne vnicam quide velminimam cogitationem suscipe inconsulto Deo, quitibi loquitur in verbo suo. Hinc testimonia Dei vocantur consiliarii, Psal. 119. v. 24. Idem Canon est etiam observandus in sensuum, sermonum & actionum nofrarum exercitio. Et sanè si in mundanis negotiis homo sapiens nihil aggreditur fine confilio, quid existimas, nobis faciendum este in salute animæprocuranda? 3. Ita cogita de Deo, vt se in creaturis & Scripturis patefecit. Caucitaque illum concipias in cuiusquam creatura forma. Vbi & hoc obserua, Deum non esse concipiendum extra personarum Trinitatem, sedprout in persona Patris, Filii & Spiritus S. subsistut, iuxta illud veteris Ecclelizaxioma, quod Athanalius in Symbolo exprellit: Vnitatem effe adwandam in Trinitate, & Trinitatem in Vnitate: 4. Cogitationes tuas de Deo excipiatiudicium correctiuum, id est, tale, quo cogiteste non posse ita cogitare de landillima illa essentia, prout Deus in verbo suo postulat, & tuiple cuplas. Hæcenim humiliatio facta ex fide placet Deo in Christo.

V. Quæstiones conscientiæ circa prouidentiam Dei sol- Questiones conscientia:

uuntur ex sequentibus regulis.

nim

dit,

per.

guor

1 tra-

lecte-

&a-

unc

tua

cea

ent

as.

ii.

ea

15

11

circa Dei 1. Si Deus est prouidentia est. Nam Deus est omniscius, omnipotens, su-prouidenper omnia bonus, & omnipræsens. Quiverò est talis, non potest opus à tiam. leconditum deserere & non curare. Lege hanc in sententiam Psalmum 104. vbi lucidissimum prouidentiæ Deispeculum proponitur. Hucacceditista ratio. Deus & potest, & vult omnia gubernare. Potest; quia, vt dixi,est omniscius. Psal. 33. v. 13. 14. omnipotens. Ier. 32. v. 17. Luc. 1. v. 37. superomnia bonus. Matth. 19. v. 17. & omnipræsens. Ier. 23. v. 23. 24. Esa. 66. v.i.Ad.17.v.27.28. Vult; quia ita se patesecit in verbo suo, quod sit monarcha & dominus omnium creaturarum. Iam verò monarcha fidus & bonus non potest non gerere curam suorum subditorum. Vide Pfal. 145. 7.14. 2. Omnia gubernare; Deo est gloriosum. Sæpe cogitare subit homini, non elle dignum maiestate Dei, omnia regere. Huic cogitationi sic oportet occurrere. Omnia omnino siue sint magna, siue parua, ita regere vt singula suum ordinem & veluti concentum seruent, id verò tam magnum elt opus, ve nulli nisi Deo possittribui. Et verò si Deo non fuit indignum,

creare

creare res patuas, vtique nec indignum fuerit eius maiestate, res istas à le conditas gubernare. Sitamen aliquis existimet, istius modi gubernationem parum conuenire maiestati Dei, is faciat periculum in reabiediffi. mâ, num forte po fir illam ita regere vt ipfi fit ad nutum, & ab ipfo pendeat in omnibus quæ ad curam & gubernationem creaturæ pertinent, Fatebiturille profecto, se in rei vilissimæ gubernatione talia observate, quæ longè sint maiora, quam ve ab homine, imò ab omnibus hominibus in voum conflatis, præstari queant. Quæ cum ita sint, firmiter teneamus, Deum regere omnes in vniuerfum creaturas, quemadmodum Scriptu-Ta docet, Efa. 45.v.7.8. Matt. 10.v.29.30. Act. 17.v.28. Pfal. 135.v.5.7. 6147. v. 8.9. Iob 9.v.7.8. 3. Deus gubernat ma'a tum culpa, tum pana. Mala culpa, id est peccara, Deus regit permittendo & ad bonum finem ordinando, eaque vel puniendo, vel remittendo. Mala pænæ, id est iustas pænas, Deus immittit ob peccata. Vtrumque membrum est in Scriptura. Prius 2.Sam.16.v.10.c.24.v.1.1. Reg. 22.v.19.20.21.22.23. Exod. 4.v.21. Deut. 2,v.30. 10b 12.v.14.15.6 fegg. Efa.19 v.14. Rom. I.v. 24.1. Theff. 2.v. 11. Posterius Iob. I. v. 21. Amos 3. v. 6. Hac de re Augustinus præclare lib. de Genesiad lit.s.s.ait; Quædam & facit Deus, & ordinat: quædam verò tantum ordinat. Iuftos & facit & ordinat : peccatores autem, in quantum peccatores lunt, non facit, sed ordinat tantum. Idem contra Adimantum: Dupliciter appellatur malum: vnum, quod homo facit, peccatum; alterum, quod patitur, pæna. Diuina prouidentia cuncta moderante & gubernante ita homo male facit, quod vult, vt male patiatur, quod non vult. Ita ergo Deus malum facit, quod non ipsi Deo malum est, sed eis, in quos vindicat. Iden de gratia & libero arbitrio c.20. Quomodo dixerit Dominus huic homini maledicere Dauid, quis sapiens intelliget? Non enim iubendo dixit, vbiobedientialaudaretur: led quod eius voluntatem proprio vitio suo mala in hoc peccatum iusto & occulto iudicio inclinauit. Ideo dictumelt, Dixit ei Dominus. Nam si iubenti obtempérasset Deo, laudandus potius quam puniendus effet, sicut ex hoc peccato postea nouimus esse punitu. Nec causa tacita est, cur ei Dominus isto modo dixerit, maledicere Dauid, hoc est, cor eius malum miserit vel dimiserit:vt videat, inquit, Domi. nus humilitatem meam, & retribuat mihi bona pro maledicto eius indie isto. V num adhuc ex eodem Patre, qui hoc argumentum copiose, & piè, & docte tractauit, adscribam. Sic autem ait super Psal. 77. Immittiperea (diabolum & angelos eim) immissionem super quoslibet à Domino Deo, quos hac pæna iudicat dignos, durum videtur eis, qui minus idonei funt cogitare, quemadmodum summa Dei iustitia bene vtatur & malis: quos quidem, quantum pertinet ad eorum substantiam, quis alius quam iple fecitie Sed malos ipse non fecit : vtitur tamen eis, qui bonus est, bene,id

safe

atio-

Aiffi.

pen-

nent.

late,

ibus

nus,

ptu-

47.

pa,

do,

las,

ius

30.

b.I.

it:

u-

nt,

2-

ır,

Aconuenienter & iustè:sicut è contra iniqui creaturis eius bonis vtuntur malè. Vtitur ergo Deus angelis malis, non solum ad puniedos malos, feur in rege Achab, quem fallaciæ spiritus ex Dei voluntate seduxit, vt. caderet in bello: verum etiam ad probandos & manifestandos bonos, ficut fecit in Iob. 4. Qua in mundo sunt inordinata, Deus itaregit, vt inde ordiumeliciat. Nam sispectes cursum natura, vbi sauæ tempestates in aëre & aqua oriuneur, varia monstra nascuntur & aliæ confusiones conspiciuntur: Deus illa fic regit, vt natura non aboleatur, sed iuuetur: vt humana muranon absorbeatur, sed emenderur: vt ipsius gloria non obscurenu, sed illustretur. Quod si oculos supra natura cursum attollas, & im Ecclesia videas electos & dilectos Dei filios premi, reprobos è conmario omni felicitatis genere abundare, varias idem hæreses & confufiones in religionis negotio gliscere, necesse est, vt sequentia mediteris. Principiò impiis ita bene est in hâc vitâ, vt ista felicitas sit momentanea, non verò perpetua. Luc. 16. v. 25. Pfalm. 17. verf. 13. 14. 15. 6 37. verf. 1-Deinde parua illa, quam iustus habet, postessio, melior elt quam copia impiorum. P/alm. 37. ver [.16. Curvero? Quia, vtibidem legimus perf. 17. brachia impiorum confringentur, ac Dominus susten-Quomodo ex hac tentatione Asaphus eluctatus sit, vide Plalm. 73. quomodo item Ieremias, ipse docet cap. 12. v. 1. 6 seqq. Ex his colligere est, statum felicitatis veræ nonæstimandum esse ex principio aut medio cursu, sed ex fine. Rom. 8. v. 18. Hinc solet dici: De operibus DEino estudicandum ante quintum actum. Tertiò maius est Dei beneficium, patientiain malis, quam affluentia omnium bonorum. Deniq; autapasia, fi quis It lua lorte contentus, est ingens Dei beneficium, & reuera magnus quehas, vt docet Apostolus 1. Timoth. 6. Quod attinetad confusionem doctina per varias hareses, supra diximus, hanc esse Dei voluntatem, ve Inthæreses. Ita enim manifestantur, qui probi sunt. Ita palea discernitur atritico, & zizania a frumento. 1. Corinth. 11.v.19. Ita eriam incitamur ad preces & diligentem Scripturæ lectionem. De persecutionibus piorum idem est iudicium. V bi & illud non oscitanter est notandum. Sapientia & potentia Dei nunquam magis parefit, quam tempore persecutionum, quando ipsius doctrina & gloria impugnatur. Sicut enim solis radii nobis sunt gratiores, quando diu sub nube tecti latuerunt, & tandem erupuntita verbum Deinobis magis & magis dulcescit, quando Satan & mundus illud abolere conantur. Arq; ita profliganda est tentatio, que ontur ex irregularitate iudiciorum Dei, quæ nobis videtur, cum reuera lit magna regularitas. 5. Prouidentia Deiest arx inexpugnabilis, in qua pia mentes prasidium habent aduersus omniamala. Nam quoties procellæ calamitatu orimur, hac cogitatione se cosolantur, Deu hoc velle, vt castigationes ista

nobis fint adiumento ad bonum, & malos velad bonum perducant, vel ob malum affligant. 6. Opera DEi sunt in contrariis mediis, hoc est, Deus ex contrariis solet elicere contrarium, vt è tenebris lucem. Itaque nonoportet opera Dei metiri nostris viribus nostroque agendi modo. 7.Cur. sum prouidentia Dei oportet quotidie sibi ob oculos ponere: hoc est, documenta & monumenta prouidentiæ Dei, quæ in historiis occurrunt insigniora,& ex propria experientia petuntur, oportet in catalogo confignare & subinde percurrere. Cuius rei specimen breuiter hic exhibeo. Antelapsum in statu integritatis prouidentia Dei in eo eluxit, quòd hominem collo. cauit in paradifo, & ipfitulit legem, quâ ipfius obedientiam exerceret.In lapfu hominis elucet mirabilis permissio & punitio. Post lapsum occur. runt variaira & gratia Dei monumenta: è quibus hac sunt pracipua. Deus immisso diluuio incolas orbis deleuit, exceptis iis qui cum Noe in arca fuerunt. Post diluuium repleuit mundum habitatoribus: adificium tutris Babylonicæ dissipauit: Abrahamum, Isaacum & Iacobum paternè defendit: Ifraelitas intervarias pressuras in Ægypto conservanit, eosque forti brachio per mare rubrum deduxit, submerso Pharaone: in deserto eosdem Israelitas mirabiliter duxit, tandemque in terram Canaan introduxit debellatis per Iosuam regibus triginta & tribus. Huic populo suo præfecit iudices & reges, variisque calamitatibus illum exercuit perPhilistaos, per reges Assyria, Ægypti, Babylonis, & successores Alexandri Magni. Non tamen ita exercuit suos filios, vt hostibus fræna laxaueritad pusillum istum gregem (Ecclesiam intelligo) opprimendum:sedillum miraculose & gloriose conservauit, tanquam lilium interspinas. Hinc Herodes molitus infanticidium non potuit Christum'è medio tollere: decempersecutiones ab Imperatoribus Romanis illatæ, non potuerunt funditàs delere Ecclesiam, sed potiùs illam, quod est mirum dictu, amplificarunt. Quod ipsum de persecutionibus Arrianorum, Turcarum& Papistarum non fine admiratione dicere possumus. Quid enim? Annon Arrianorum fæuæ molitiones promouerunt Euangelii curfum? An Turcarum tyrannis Ecclesiam plane sustulit? An Papæ fulmina, cruces &ignes Ecclesiam in Germania, Gallia, Anglia, & alibi, deleuerunt, aut Christum, Agnum illum victoriosum, de throno deturbarunt ? Minimè profecto. Nam quò magis sæuitum est in pios, eò magis illi floruerunt, & in mediis persecutionum flammis ingeminarunt illud diuini vatis celeusma; Celebrate Iehouam, quia bonus est; quia in seculum est benig nitas eius; qua posteriorem sententiam Propheta Pf. 136. vicies sexies repetit. Adeo scil. bonus est Deus noster, vt per crucem nos perducat ad lucem. Nam hoc est reuera è tenebris lucem producere, & ex rebus desperaris salutarem medicinam elicere, & vel sine mediis, vel per media abiecta res maximas efficere.

Vel

sex

10-

MY -

100

2,80

ub-

um

llo-

.In

ur-

ua.

ein

um

rnè

ue tto

0.

UQ hi-

dri

ad

m

re:

nt

n.

n

ľ•

lè

efficere. Vide mihi exiguas prouincias & contemtas, quæ immanissimorum tyrannorum barbariem fregerunt, cum è contrario maxima regna in cinerem sint redacta. Vide, quomodo per locustas & bruchos Deus afflixerit hostes suos. Vide, quomodo Iehoua per manum paucorum milirum ingentes exercitus strauerit. Hæc & similia, diligenter adanimű reuoca, & exemplo Psaltis beneficia & judicia Dei quotidie intuere. Quamad rem non parum faciet quotidiana lectio Pfalm. 106. 6 107. vt & 6. 4. lobi. 7. 8. In rebus secundis consideratio providentia Dei nos ad gratitudinem muitabit, in aduer sis erit nobis solatio. Ratio prioris est; quia omnia bona vel immediate, vel media è à Deo suam habent originem. Ratio posterioris estiquia paternæ castigationes certa mensura nobis immittuntur à Deo iuxta decretum iplius immutabile, cuius finis est gloria iplius & salus noftra. Si ergo cor nostrum inquietudine fatigetur, & instar fluctuum femat, cogitatio prouidentia Dei listet istam anxietatem, quemadmodum guttula aquæ frigidæ effula in ollam feruentem sedat & compescit chullitionem aquæ.

VI. Tentatio conscientiæ circa adorandum sacrosanctæ Casus con-Trinitatis mysterium profligatur meditatione verbi Dei, re. scietia circa citatione precum & piæantiquitatis consensu. SS. Trinita-

Meditatio verbi Dei hoc loco respicitilla Scripturæ loca, in quibus tres personæin vna essemia commemorantur: quæin Theologia Didactica & Polemica prolixe funt recitata. E plurimis hæc pauca fufficere pollunt hominitentaro. De personis sacrolanca Trinitatis communiter agunt ilta dicta. Gen. 1. v. 26. Dixit Deus: Faciamus homine ad imagine noltra, lecundu similitudine nostra, Efa. 61.v.1. Spirit vs Domini est super Me, eò quod vnxitDominvsMe, ad euagelizandu manfuetis milit me, ad obligandu fractos animo, ad proclamandu captiuis libertatem, & vinctis apetturam ergaltuli. Matth. 28. v. 19. Profecti docete omnes gentes, bapti-Zantes eos in nomenPatris, Filii&Spiritus lancti. 1. Iohan. 5. v. 7. Tres lunt, quiteltificantur in cœlo, Pater, Sermo, & Spiritus fanctus: & hi tres vnu lunt. Considera etiam hic caput 3. Matthai, vbi tres personæsacrolanctæ Trinitatis, se manifestarunt in baptilmo Christi. De patre, prima Trinitatispersona, & Filio secunda persona, sunt ista loca. Psalm 2, v. 7. Decretum enarraturus sum: Dominus dixit mihi, Filius meus es tu, ego hodie genuite. Iohan. 1.v. 1 4. Sermoille factus eft caro, & commoratus eft înter nos (& spectauimus gloriam eius, gloriam, inquam, vt vnigeniti egressi 2 Patre )plenus gratiæ ac veritatis. Et v. 18. Deum nemo vidit vnquam: vnigenitus ille Filius, qui est in sinu Patris, ille nobis exposuit. Et c. 5.v. 20. Pater amat Filium, & omnia oftendit ei, quæ iple facit. Hebr.1.v.3. (Filius) (Filius) cum fit fulgor gloriæ & character personæillius, sustineatque mnia verbo illo suo potente.1. Iohan, 2. v. 23. Qui negat Filium, neque credit in Patrem: qui confitetur Filium, Patrem quoque confitetur. Efa.9.v. 6. Cum puer natus fuerit nobis, Filius datus nobis, cuius humero adfit principatus ipse : cuius nomen vocat Domin v m admirabilem, consilia. rium, Deum robustissimum, Patrem æternitatis, principem pacis:amplitudini illius principatus & paci nullus erit finis. De Spiritu Sanctosterià persona S.S. Trinitatis hæc sunt dicta. Gen. 1. v. 2. Spiritus Dei incubabat superficiei aquarum. Ad. 5. v. 3. 4. Dixit Petrus, Anania, cur impleuit Satan cor tuum, vt mentireris in Spiritum fanctum? Non es mentitus hominibus, sed Deo. Ich. 15. v. 26. Cum venerit aduocatus ille, quem ego mittam vobis à Patre, Spiritus, inquam, ille veritatis, qui à Patre emanat, ille testabitur de me. Gal. 4. v. 6. Quoniam estis filii, emisse Deus Spiritum Filii sui in corda vestra, clamantem abba, id est, pater. Ad. 1.v. 2. Cum pracepta dediffet (Christus) apostolis, quos per Spiritum sanctum elegerat, sursum receptus est. Et c. 2. v. 4. Repleti funt omnes Spiritu fancto, coperunt que loqui aliis linguis, prout dabat Spiritus ille eis effari. Recitatiopreeum hic est valde necessaria: quia magnum hoc est mysterium, quod tres personæsint vnus verus Deus. Huiusmodi precum formulas aliquotadscriba ex meditationib. & foliloquiis Augustini. Cap. 12. medit. hæc occurrit formula: O summa Trinitas, virtus vna, & indiscreta maiestas, Deus noster, Deus omnipotens. Confiteor ego tibi vltimus feruorum tuorum, & exiguú membrum Ecclesiæ tuæ, confiteor tibi, & honorifico te debitosacrificio laudis. Et quia exteriora mihi munera desunt, quæ postimosterre, ea quæ in me funt vota laudationis, ex dono misericordiæ tuæ, eccelibens atg; ouans offero tibi de fide non ficta, & conscientia pura. Credo igitur te ex toto corde, Rex cœli & terræ Domine, & ore te confiteor, Patrem, Filium & Spiritum fanctum, in personis trinum, & in substantia vnum, verum Deum omnipotentem, vnius, fimplicis & incorpores, inuifibilis & incircumscriptæ naturæsin bonitate summumsin sapientia inæstimabilem, in confiliis terribilem; in judiciis justum, in cogirationibus secretissimum, in verbis veracem, in operibus sanctum, in misericordis copiolum, erga delinquentes patientissimum, erga pænitentes piissimu, semper eundem ipsum æternum & sempiternum, immortalem atque incommutabilem. Te Deum Patrem ingenitum, te Filium vnigenitum, te Spiritum Sanctum paracletum, fanctam & individuam Trinitatem, toto corde & ore confitemur, laudamus atque benedicimus:tibigloria in secula seculorum, Amen. Idem cap. 33. medit. Tu es Deus omnipotens, quem trinum in personis, & vnum in substantia deitatis colimus & adoramus : Patrem ingenitum, Filium de Patre vnigenitum, Spiritum fanaum

re-

llic ia-

tià

an

ni-

m

2

lii

2-

e.

dum de vtroque procedentem, & in vtroq; permanentem, fanctam & indiuiduam Trinitatem, vnu Deum omnipotente; qui cum no essemus; potenter fecifti nos, & cum perditi fuillemus culpa no stra, pietate & bomitate tua mirabiliter recuperasti nos: ne sinas nos esse ingratos obsecro protantis beneficiis, & indignos tam multis miserationibus. Te deprecor, supplico & rogo, auge fidem, auge spem, auge charitatem. Fac nos peripsam gratiam tua semper in fide stabiles & in opere efficaces, vr per fidem rectam ad vitam te milerante perueniamus zternam, vt ibi videntes gloriam tuam licuti est, adoremus maiestatem tuam, & dicamus pamer, quos dignos feceris videre gloriam tuam : Gloria Patri qui creauit nos, Gloria Filio qui redemit nos, Gloria Spiritui S. qui san dificauit nos: Gloria summæ & individuæ Trinitati, cuius opera inseparabilia sunt, cuius imperium fine fine manet. Te decet laus, Te decet hymnus, Tibi debeturomnis honor, Tibi benedictio & claritas, Tibi gratiarum actio, Tibihonor, virtus & fortitudo, Deo nostro in secula seculorum, Amen. Idem in soliloquis cap. 37. O tres coæquales & coæternæ persone, Deus vnus & verus, Pater, & Filius, & Spiritus fanctus, qui solus habitas æternitatem & lucem inaccessibilem, Qui fundasti terram in potentia tua, & regis orbem terræ prudentia tua, Sanctus, sanctus, sanctus, Dominus Deus Sebaoth: terribilis & fortis, iustus & misericors, vnus Deus, tres personz, vna essentia, potentia, sapientia, bonitas: vna & indiuisa Trinitas: Aperimihi clamanti portas iustitia, & ingressus in eas confitebor tibi Domino. En ad oftium tuum, summe Paterfamilias, mendicus pulso: Iube aperiri pulsanti, qui dixisti, Pulsate & aperietur vobis. Pulsant enim ad oltium tuum, Pater misericordissime, desideria rugientium præçordionum meorum, & clamores lachrymarum oculorum meorum. Ante te elt omne desiderium meum & gemitus meus à te non est absconditus. Ettu, Domine, non auerras faciem tuam à me, nec declines in ira à leruotuo. Pater misericordiarum audi eiulatum pupilli tui, & porrigo manum tuam optimam adiutricem, vt retrahat me de profundis aquarum, & de lacu miseriæ, & de luto fæcis, ne percam vidente misericordià oculorum tuorum, aspiciente clementià viscerum tuorum: sed cuadam ad te Dominum meum, ve videam diuitias regnitui, & intuear faciem tuam semper, & laudem dicam nomini tuo sancto. Domine, qui facis mirabilia, qui cor meum lætum facis memorià tuà, qui illuminas inuentutem meam, ne despicias senectutem meam, sed inbilare facias ossamea, & reuiuiscere facias vt aquilæ annos meos, Qui viuis & regnas sancta Trinitas in secula, Amen. Antiquitatis consensus inde à Christo vsque ad nostra tempora plurimum facit ad conscientia anxietatem in hoc mysterio. Semper enim formula ista baptismi fuit vsurpata in Ecin Ecclesia: Baptizo te in nomine Patris, Filii & Spiritus Sancti. Et Catechumeni ex Symbolo Apostolico instituebantur. Præterea quatuor Cócilia Oecumenica hanc doctrinam propagarunt, & Symbolum Apostolicorum explicarunt, vnde ipsorum confessiones appellantur on filic Tistos, qua sunt veluti doctrinæ euangelicæ compendia. Celebre quo que semper in Ecclesia suit Symbolum Athanasii, quod est Symboli Niceni expositio. Eius formulam hoc loco inserere non abre suerit: eam scilic. partem quæ de S.S. Trinitate agit.

Symbolum Athanasii. Quicunque vult saluus esse, ante omnia opus est vt teneat Catholicam sidem. Quam niss quisq integram inuiolatamq, seruauerit, absq, dubio in aternu peribu.

Fides autem Catholica hac est, vt vnum Deum in Trinitate, & Trinitatem in p-nitate veneremur.

Neg, confundentes per sonas, neque substantiam separantes. Alia est enim persona Patris, alia Filii, alia Spiritus Sancti.

Sed Patris, & Filij, & Spiritus (ancti vna est diuinitas, aqualis gloria, coaterna maiestas.

Qualis Pater, talis Filius, talis Spiritus fanctus.

Increatus Pater, increatus Filius, increatus Spiritus fanctus.

Immensus Pater, immensus Filius, immensus Spiritus sanctus.

Æternus Pater, aternus Filius, aternus Spiritus fanctus,

Et tamen non tres aterni, sed vnus aternus.

Sicut non tres increati, nec tres immenfi, fed vnus increatus & vnus immenfu.

Similiter omnipotens Pater, omnipotens Filius, omnipotens Spiritus sandiu.

Et tamen non tres omnipotentes, sed vnus omnipotens.

Ita Deus Pater, Deus Filius, Deus Spiritus fanctus.

Et tamen non tres dij, sed vnus est Deus.

Ita Dominus Pater, Dominus Filius, Dominus Spiritus fanctus.

Et tamen non tres Domini, sed vnus est Dominus.

Quiasicut sigillatim vnamquamque personam Deum aut Dominum constent. Christiana veritate compellimur.

Ita tres deos aut dominos dicere, Catholica religione prohibemur.

Pater à nullo est factus, neç creatus aut genitus.

Filius à Patre solus est, non factus, nec creatus, sed genitus.

Spiritus sanctus à Patre & Filio non factus, nec creatus, nec genitus, sed procedens.

Vnus ergo Pater, non tres Patres vnus Filius, non tres Filij : vnus Spiritus sanctu, non tres Spiritus sancti.

Et in bac Trinitate nibil prius aut posterius, nibil maius aut minus.

Sed tota tres persona coaterna sibi sunt, & coaquales.

Ita vt per omnia, sicut iam supra dictum est, & Trinitas in unitate, & unitas in Trinitate veneranda sit. Qui valt saluus effe, ita de Trinitate sent at.

Porrò Ecclesia prisca ita precata fuit:

12

6-

m

ıt.

p-

Eterne Deus, qui cum vnigenito Filiotuo, & Spiritu sancto vnus es Deus, vnus es Dominus, non in vnius singularitate personæ, sed vnius Trinitate substantiæ. Quod enim de tuâ gloriâ, reuelante te credimus, hoc & de filiotuo, hoc de Spiritu sancto, sine differentià discretionis sentimus, vt in confessione veræ sempiternæque deitatis, & in personis proprietas, & in essentià vnitas, & in maiestate adoretur æqualitas. Qua laudantangeli, adorant dominationes, tremunt potestates cœli, cœlorum virtutes, ac beati Seraphin socià exultatione concelebrant. Cum quibus vt & nostras voces admitti inbeas te precamur, dicentes', Sanctus, Sanctus, Sanctus Dominus Deus Sebaoth. Eadem Ecclesia hanc quoque vsurpauit formulam: Omnipotens, sempiterne Deus, qui dedisti samulis tuis in confessione veræ sideiæternæ Trinitatis gloriam agnoscere, & in potentià maiestatis adorare vnitatem, quæsumus, vt einsdem sideismitate ab omnibus semper muniamur aduersis, Amen.

His formulis addamus istam Christiani poêtæ:

Gloria sit patri, qui me & mea cunsta creauit!

Gloria sit Gnato qui crimina morte piauit!

Gloria Spiritui, qui me virtute beauit!

## CAPVT VI.

De casibus conscientiæ circa sex sidei Catholicæ articulos de I e s v C H R I S T O.

## PRÆCEPTA.

Circa sex articulos Symboli, qui agunt de Christo, sunt tres tentationes, siue casus conscientia.

Prima tentatio est circa historiam articulorum, quorum series hac est.

- 1. Et in Iesum Christum, Filium eius vnigenitum, Dominum nostrum.
- 2. Qui conceptus est è Spiritu fancto, natus ex Maria virgine.
- 3. Paffus sub Pontio Pilato, crucifixus , mortuus, & sepultus.
- 4. Descendit ad inferna. Terti o die resurrexit à mortuis.
- 5. Ascendis ad cœlos: Sedet ad dextram Dei Patris omnipotentis.
- 6. Inde venturus est ad iudicandum viuos & mortuos.

Secunda tentatio est circa applicationem, quâ nobis applicamus beneficia Christi. Tertia tentatio est circa imitationem Christi.

## REGVL A.

I. Circa historiam euangelistarum de Christo conscien- Quastiones

K 3 tia conscientia

tia languida quærit duo, An Christus sit Deus & homo, &; riam euan- An sit redemptor noster?

circa hiftogelistarum de Christo.

Quando in theologia casus mouentur huiusmodi quastiones, An Deux

An Christus Sit Jewilpu-

sit, An Christus sit Deus & homo, An Scriptura sit verbum Dei, non est existimandum, controuersias scholasticas disceptari. Hoc n, pertinet ad theologia polemicam. Aliud hîc spectatur. Nam quia conscientiz languidz & infirmæ quandoq; eò rediguntur, vt de huiusmodi quæstionibus ambigant, easque in vtramq; partem disputent, peropus est vt de illarum veritate plenius edoceantur. Ita cum de Christo hic quæritur, An sit Deus & homo, conscientiz sic ratiocinanti, Quomodo fieri potest, vt duz naturatoro colo diffidentes conftituant vnam personamiconscientiain. qua, sic ratiocinanti hunc in modum oportet satisfacere. Quia in morbo iacemus, necesse est ve medicu adhibeamus, qui nos restituat in integru. Sentimus enim plus satis, nos lethali morbo corripi, & in nobis nullum remedium inuenimus. Ergo ad Deum confugere necesse est, qui cumsit omnipotens, morbum nostrum sanare potest: & cum sit super omnia bonus, vult opitulari. Sed cum morbus ille noster sit peccatum, quod Deu oftendir, talis requiritur medicus, qui nos cura Deo reconcilier, quique adeo sit medius inter Deum & homines, vtriq; parti coniun dus & ours-Cos. Nam vt λύτρον ισορροπου peccatis pendere, & mortem æternam, quam peccatum vel minimu meretur, superare posset, oportuit ipsum essevers Deum. Heb. 2. v. 9. 16.17. Et quia axel Co Sixasor diuinu requirebat, vt natura, quæ peccauerat, ipsa lueret Ezech. 18. v. 4. mediatori isti suscipienda suit natura, quæ captiua tenebatur à Satana, ideoq; liberada erat. Vnde conftat, mediatore nostrum debere esse hear sportor, id est, Deum & homine in vna persona, quemadmodum anima & corpus sunt vnus homo. Soli autem Christo competit hic titulus. Nam ille est verus Deus:vrpote Filius Dei vnigenitus, imago & splendor Patris, & Sermo siue Verbum, per quod Pater omnia creauit, & mundum fibi reconciliauit. Ich. 3. v. 16. Heb. 1.v.3.lo,1.v.1.2.3.4.5.Col.1.v.15.16.17.18.Idem etiam est verus homo, coceptus ex Spiritu S.& natus ex Marià virgine, præditus anima rationali & vero corpore humano. Luc.1. 6 2. Heb. 2. v. 17. Altera quæstio concluditur hoc syllogismo, qui est scopus Bibliorum V.& N.T. Quisquis orietur ex semine Abrahami & Dauidis, & suo tempore nascetur ex virgine, qui euangelium annuntiabit, & legem implebit, & tradet semetiplum pro omnium credentium peccatis, oblationem & victimam Deo, morte per suam morté & resurrectionem deuincer, in cœlos ascender, & intéporis plenitudine redibit ad iudicandum viuos & mortuos, ille est verus Messias & mundi Seruator. Sed Iesus Nazarenus, Filius Dei & Mariz, est Ergo ille solusest ille solus & vnicus, in quo hæc omnia sunt impleta. Mellias

An le sus Christus fit noster redem ptor?

&.

Deus

an-

giã

in-

bi-

VC-

cus

na-

in-

bo

tų.

ım

fit

0-

eu

ue

m

Messas & Seruator mundi. Propositio maior est in V. T. minor in nono. Loca Scripturæ vide annotata in Catecheticis. Hîc solum teneantur ifta fundamenta. I. Qui eft homo, & dicit fe effe verum Deum, Gillud reipfa demonfrat, vique pro tali eft habendus. Nullus enim vnquam homo hunchonoremsibiarrogare potest, nilisitabsque labe peccati, & faciat ea opera, que solus Deus facit. Hinc illi, qui diuinum honorem sibi falsò vendicarunt, tandem fuerunt deprehensi. Sic Adamus diuinitatem ambitios è affectans, fuit eiectus è paradiso: Herodes similiambitione laborans, miserimè periit: Simon magus, qui Romæ habebat aram cum hâc inferiptione, Simoni Deo Sancto, luit pænas huius proiectæ impietatis. Christus autem ita docuit & disputauit, se esse veru Deum, vt reipsa hoc coprobauerit, edendo varia miracula & morté superando. 2. Successus regni Christi eff admirabilis. Nam Christus in his terris viuens, priusqua in cœlu ascenderet, discipulis suis promisit, se illis Spiritum S.missuru effe, qui tam effisaciter in illis operaturus sir, vtillos introducat in omnem veritatem: Quodiplum etiam euenit. Nam post Christi ascensionem pauci ipsius discipuli, putà numero duodecim, omnesque idiota, nomine Christi prædicarunt, & simplicisua prædicatione, absque subsidio eloquentiæ humanæ,&prælidio donorum naturalium,vniuersum terrarum orbem adfidem Christiconuerterunt, & Ecclesiam fiue regnum Christiextra pomæria Iudæ longissime protulerunt. Etsi a. hoe Christi regnum varissemper modis fuit pressum, & tantum non in extremitate nouaculæ constitutum:nunquam tamen fuit oppressum, sed sub ipso pondere creuitad instar palmæ.3. Iudai & ethnici perhibuerunt Christo testimonium, quod mimulis clarueru, & a mortuis resurrexerit. Nam Iosephus, homo Iudæus & Chrihiprofessus hostis lib.18. antiq.6.4. eadem quæ Matthæus de Christoretert,illum nempe fuisse virum in omni dignitate principem, multa signa &miracula edidiffe, & a mortuis resurrexisse. Tacitus lib.15. annal. author ek, quod fit crucifixus sub Pilato, imperante Tiberio. Sunt etiam, qui tradunt, quod Tiberius illum in numerum deorum suorum referre volue-III. Plutarchus de inter. orac. memoriæ prodidit, imperante Tiberio, omnia tonus mundi oracula desiisse, & magnu Deum Pana internisse. Ipse quoqueApollo, confultus ab Augusto Cæs. respondit pueru Hebræ u esse natu,qui iple sit Deus, & illum sibi imperare silentium reditumq; sub Orcu. Tentationes

II. Tentationes circa applicationem beneficioru Chri-varia circa stiprostigantur sanctis meditationibus de nomine Iesu, de i- applicatione plius conceptione & natiuitate, de passionibus eius, de re- Christi. surrectione, ascensione & redituipsius adiudicium.

O bone Iesu,tu es speculu visui,cithara auditui,mel gustui, balsamum

Meditatio de

Architerious

olfactui, flos tactui : tu es mel in ore, melos in aure, iubilæus in cordente solus cecis es l. x, errantib. via, fessis requies, pressis auxilium, mæstis gan dium, afflictis solatium, agrotantibus medicina, deficientibus vinus, morientibus vita, mortuis salus. Atque hæc omnia dulcissimum ruum nomen Ie/w continet. Hoe nomen lucet prædicatum, pascit cogitatum,le. nit & vngit inuocatum; non literis, sed spiritu; non scriptura, sed vità. Propter gloriosum hoc nomen miserere mei, ô Domine! Condemnat me vita mea, & nomen meum est fædum, quia peccator sum. Sed nomen tuum solatur me. Nomen tuum saluat me : quia lesus est saluator. Cumque verus & magnus sis Saluator, viique etiam veros & magnos peccatores respicis. His enim solis factuses Seruator. Coram colesti tribunali causa mea estagenda. Sed solatur me, quòd in cœlessi curia nomen Saluatoris tibi est assignatum, & de cœlo per angelum delatum. O misericordissime Iesu, cui eris Iesus, si miseris peccatoribus, gratiam & salutare tuum nomen quærentibus, non eris lesus? Sisitaque mihi abiectissimo peccatorilesus. Sis mihilesus in vita præsente: sis mihiles fus in morte: sis mihi lesus in extremo iudicio: sis mihi lesus in vua aternâ. V tique eris, bone Iesu: quia vt ipse inuariabilis es inessentia, ita quog; es inuariabilis in misericordia. Non mutabitur tibi nomen tuum. Domine Ielu, propter me vnicum peccatorem. Quinimo mihiet. iam eris saluator. Venientem enim ad tenon ciicis foras. Qui dedisti, vt venire voluerim, dabisetiam vt veniens recipiar. Verbaenim tua veritas & vita. Damnet itaque me peccati originalis in me propagatio:tu tamen mihi Iesus es. Damnet me conceptio mea in peccatis: tutamen mihi Iesus. Damnet me corrupta natiuitas mea: tu tamen mihi lesus. Damnent me peccata iuuentutis meæ: tutamen lesus meus. Damnent me peccata toto vitæ meæ tempore commissa: tu tamen lesus meus manes, Terreat me cogitatio mortis:tutamen lesus meus. Terreat meiudicii extremi recordatio: tutamen lesus meus. In me est peccatum & damnatio: in tuo nomine iustitia & salus. Ego in nomen tuum baptizatus fum:in nomen tuum credo: in tuo nomine moriar:in tuo nomine relutgam, in tuo nomine coram iudicio extremo comparebo. Omnia in hoc nomine tanquam in thesauro sunt conclusa. Tantum de bonis illis decedit, quantum distidentia mea detraho. Id vero clementer auerte, suavilsimelesu, propter nomen tuum, & da vt cerebro cordique meo semper inscriptum ese sentiam hoc nomen tuum:da hoc propter nomen tuum, Dahoc mihi seruulo tuo, qui quotidie hanc in corde suo recitat cantilenam:

> Quocunque loco fuero, Iesum meum desidero:

Quam latus si inuenero! Quam felix si tenuero!

tâ.

at

10-

.10

IOS

efti

12-

ni-

Oimmensa pietas, ô inæstimabilis charitas, ô Deus meus, vt liberares Meditatio de seruum, Filium tradidisti. Deus factus est homo, ve perditus homo de conceptione potestate dæmonum erueretur. Quam benignus es amator hominum! & natiuita-Missiti Filium tuum in similitudinem carnis peccati, vt de peccato da-te Christi. mnaret peccatum, vt nos efficeremur suftitia tua in ipfo. Quis audiuittalia quis non lætetur ob talia? Filius Dei ex cœlo descendit, vtadoptioné filiorum consequamur. Deus fit homo, vt homo fiat Dei, id est diuinæ gratiz particeps. Homo san Etus concipitur è Spiritu S.vt homo pollutus & in peccatis conceptus eripiatur è potestate impuri spiritus Satanæ: Circa mundi vesperam nasceris, pie Iesu, vt facias voluntatem Patris tui coremporis articulo, quem iple delignauit. Tempore Augusti, Casaris pacifici, nasceris, qui genus humanum æterna pace beasti. Tempore seruitutis Ifraelitarum nasceris, qui verus es populitui vindex. Nasceris sub imperio alieni domini, qui non habes regnum de hoc mundo. Nasceris devirgine vt significes nativitatem tuam esse puram, & te non nasci nisi incordibus illorum, qui sunt virgines spirituales, hoc est, quorum mentes non adhærent mundo aut Diabolo, sed Deo sancto & glorioso. Nasceris purus & sanctus, vt impuram nostram nativitatem sanctifices. Nalceris è virgine viro desponsatà, in matrimonii diuinitus instituti honoré. Nasceris in tenebris, qui lux es fugans tenebras mentis & illuminans omnem hominem. Nalceris in præsepi, qui es præsepe animæ fessæ. Nascerisinter bouem & asinum, vt homines, qui iumentis per peccatum funtfacti similes, ad pristinam reducas dignitatem. Nasceris in Bethlehem, id est in domo panis, qui es panis vitæ. Primogenitus nasceris & vnigenitus in terris, qui es primogenitus & vnigenitus in cœlis. Nasceris paupersytnos æternûm dites. Nasceris in vilistabulo, yt ad cœlestis aulæ nos deducas palaria. E cœlis mittitur nuntius tanti beneficii; quia nemo in terris magnitudinem eius intelligebat, & quia hoc munus non in terra, led in coelo fuit præparatum. Gaudent angelorum exercitus, & triltatur dæmonum agmina, quia nasci vident mundi redemtorem, qui homines ab angelis malis abstrahat, & bonis associet. Pastoribus omnium primo hoc miraculum annuntiatur; quia verus animarum paltor nalcitur. Contemtis & ignobilibus hoc gaudium annuntiatur; quia superbi & magnifici coram hoc mundo contemnunt hunc thefaurum, & quia nemoeius particeps fieri potest, qui non in oculis suis sibi displicet. Vigilantibus pastoribus hæc natiuitas annuntiatur; quia non illi, qui in peccatis fuis stertunt, sed quorum cor ad Deum vigilat, tanti muneris participes hunt. Iubilat cœlestis militiæ chorus, qui ob primi parentis pecca-

tum miserè erat contristatus. Claritas Domini huius apparet in celis,cu. ius vilitatem homines despiciunt in terris. Angelus iubet facessertimorem, quia nascitur materia lætitiæ. Gaudium è cœlo nuntiatur; quia na. scitur author & dator veri gaudii. Gaudium præcipitur:quia mimicina inter Deum & hominem hac nativitate tollitur. Gloria in excelsis Den datur, quam protoplasti sua apostasia in terris obscurauerant. Paxannuntiatur, quia pax est nobis parta supra nos coram Deo, infra nos con. tra Diabolum, extra nos cum creaturis omnibus, intra nos cum corde nostro. Sed quid tibi retribuere possumus, Domine Iesv, pro tantisbe. neficiis mifericordiæ tuæ?quas laudes?quas gratiarum actiones? Etiamfi tota angelorum scientia & potentia nobis daretur, nihil tamé dignutantà bonitate possemus dare. Si omnia membra nostra verterenturin linguas, ad rependendum tibi laudes debitas, nequaquam sufficeret exiguitas nostra. Excedit enim omnem scientiam tua inæstimabilis charitas, quam ostendisti nobis indignis, pro sola bonitate & pietate tua. Tuenim assumfisti, o Iesv, nonangelos, sed semen Abrahæ, assimilatus nobis per omnia excepto peccato. Hanc carnem stola sanctæ resurrectionis & immortalitatis glorificans vexisti super omnes colos. Hæc igitur mihitom est spes omnisque fiducia, quod in IESV Christo Domino meo sit portio mea, caro & fanguis meus. V bi enim portio mea regnat, ibi me regnate credo. Vbi caro mea glorificatur, ibi gloriosum me este cognosco. Vbi sanguis meus dominatur, ibi dominari me sentio. Quamuis peccator sim, tamen de hac gratiz communione non dissido. Essi delica mea me repellunt, naturæ tamen communio in fide & per fidem me nonexcludir. Non enim tam immitis est Deus, vt obliuiscatur hominis, quem iple gestar. Ego sum membrum eius, & iple est caput meum. Ille est fratermeus, & ego sum cohæres eius, qui propter me factus est homo, ve cœlestem hæreditatem mihi acquireret.

O clementia Numinis!
O ingens amor!O summa benignitas!
Cœlestis soboles Dei,
Patri consimilis, parq, potentia,
Descendit, superas poli
Sedes stelliseri linquit & athera,
Immundiq, subit soli
Orbes factus homo, sit licet & Deus,
Qui rerum Dominus potens
Est solus, superis altior orbibus,
Succumbens cupit aspera
Molis ferre grauem tergore sarcinam.

lis,cu-

timo-

lia na-

nicitia

s Dea

axancon-

corde is be-

iamli itan-

nlin-

igui-

nim

s per

ım-

tota

rtio

arc

Vbi

ca-

nea

ex-

em

12-

VC

O pietas, ô charitas! Christus se tradidit pro nobis in carnem nostra, inpaupertatem & miseriam, in tentationes Satanæ, in odium mundi, in contumeliam, in tormenta & slagra, in mortem ignominiosam, in sepulchrum, in angustias inferni. Quam vei è itaq; Irenæus dixit: Deus in Christo se totum essuadit, ac nihil retinuit, quod nobiscum non communicauerit.

Omiranda benignitas! Oingens fauor! Ointima gratia!

Agnosce hanc gratiam, ô anima mea:agnosce, inquam, & mirare:mirare & adora; adora & lætare. Adi cum pastoribus præsepe Christi, hoc eft Ecclesiam; & in fasciis, id est in Scripturis sacris, involutum invenies Jesym Christum. Conserua cum MAR 1 A, sancta Domini matre, hæctalia,hac tanta mysteria in corde tuo, & illa quotidie ruminare. Iubila cum sandis angelis & lætare cum toto cœlesti exercitu. Celebra natalem tãtiregis quotidie in corde tuo, offerendo ipfi munera fanctæ vitæ & facrificia eucharistica mentistuæ. Mirare immensam Dei bonitatem, qui cum ad ipsum ascendere non poteramus, ipsead nos descendit. Mirare immensam Dei potentiam, qui ex duabus naturis infinito interuallo disiunctis fecit personam mirabiliter vnam, & fædus coniunctissimum: Mirare immensam Dei sapientiam, qui remedium infinitum infinitis nostris morbis adhibuit. Mirare stupendum iustitiæ & misericordiæ temperamentum, quo factum est vt Deus plenè puniuerit peccata nostra in Filio suo. Mirare hoc magnum pietatis mysterium, & benedic nomini magno Dei tui:benedic Patri, qui Filium tibi dedit:benedic Filio, qui te filium Dei fecit: benedic Spiritui sancto, qui massam sanguinis Maria, è qua Christus est formatus, sanctificauit.

Hymnus Sedulii hanc meditationem nobis claudat.

A folis ortus cardine
Ad v sque terra limitem,
Christum canamus Principem,
Natum Mariâ virgine.
Beatus author seculi
Seruile corpus induit,
Vt carne carnem liberans
Ne perderet quos condidit.
Casta parentis viscera
Cœlestis intrat gratia:
Venter puella baislat
Secreta, qua non nouerat.
Domus pudici pectoris,
Templum repente sit Dei:

Intacta nesciens virum Verbo concepit filium. Enixa & est puerpera, Quem Gabriel pradixerat, Quem matris aluo gestiens Clausus Ioannes senserat. Fæno iacere pertulit: Prasepe non abhorruit, Paruog, lacte pastus est, Per quem nec ales esurit. Gaudet chorus sælestium, Et angeli canunt Deo, Palamg, fit pastoribus Pastor creator omnium. Gloriatibi Domine, Qui natus es de Virgine, Cum Patre & Sancto Spiritu, In sempiterna secula. Amen.

Meditatio de thalem minantur sententiam pretiosissimæ ad dextram tuam considenchristi putà tis prolis interpellatione restaurare digneris ad vitam. Quem enimaliú de passione quæram intercessorem apud te, quàm illum qui datus est à te? Ecce itaq; sub Pilato, hic erit aduocatus meus coram te. Ecce hic est Pontifex meus, qui non erucifixione, alieno opus habet expiari sanguine, quia proprio refulget persus cruomorte, sepulationo opus habet expiari sanguine, quia proprio refulget persus cruomorte sepulatione re. Ecce hæc est hostia sancta, bene placens & persecta, in odorem suaiscensua dintatis oblata & accepta. Ecce hic est agnus sine maculà, qui coram tonso feros.

ribus suis obmutuit, qui alapis cæsus, sputis illisus, opprobriis affectus, os sum non aperuit. Ecce qui peccatum non fecit, pescata nostra pertulit,

suum non aperuit. Ecce qui peccatum non secit, pescata nostra pertulit, & languores nostros suo liuore sanauit. Aspice, Pater piissime, Filium pium, pro me impio tam impia passum. Respice, clementissime Rex, illu qui patitur, & istum, pro quo patitur. Nonne qui patitur est innocensille tuus Filius? Nonne pro quo patitur est hostis tuus? O bonitas inestabilis! Vt seruum redimeres, tradidisti Filium. Verè Deus est, qui patitur. Hic meam induit naturam, quæ crucis ascendit patibulum & triste tulit supplicium. Intuere, o Domine, dulcissimum tuum natum, toto corpore extensum, aspice manus innoxias, & remitte peccata manuum mearum. Aspice latus crudeli lancea persossu, & remoua me sacro sonte, qué inde credo sluxisse. Vide immaculata vestigia, quæ non steterunt in via peccatorum, sed semper ambulauerunt in lege tua, diris consixa clauis, & persice gressus meos in semitis tuis, & sac me odio habere viam iniquitatis,

atque

aque eligere viam veritatis. Oro te, rex sanctorum, per hunc sanctum fanctorum, per hunc redemtorem meum, fac me currere viam mandatotum tuorum, vt ei valeam spiritu vniri, qui mea non horruit carne vefiri. Numquid non attendis, pie Pater, ad Filii tui suauissimi caput, redimitum spineo diademate maledictionis? Aspice, mitissime Pater, sobolis mæhumanitatem, & ne despice meam debilitatem. Candet nudatum pectus, rubet cruentum latus, tenfa arent viscera, decora languent lumina, regia pallent ora, procera rigent brachia, crura pendent marmorea, rigat beatos pedes beati vnda sanguinis. Specta, gloriose genitor, gratissima prolistua lacerata membra, & ne lacera animam meam in futoretuo. Vide redemtoris supplicium, & redemti dimitte vitium. Hic, hic eft,Domine, quem propter peccata populitui percussisti. Hic, hic est ille innocens, in quo dolus non est inuentus, & tamen inter peccatores est numeratus. Hic passus est dum nasceretur in miseria: hic passus est, dum viueret in dolore, & afficeretur ignominia: hie passus est, dum moreretur in cruce: hic passus est se sepeliri: hic passus est, sibitanquam mortuo insultari. Ah, quid commissiti, dulcissime Iesv, vetalia patereris? Quid commilisti, amantissime Domine, ve ita tractareris? Quod scelus num?quænoxatua? quæ causamortistuæ? Ego sum tui plaga doloris:: egolum culpatuæ occisionis: ego tuæ mortis meritum, tuæ vindictæ flagitium: ego tuæ passionis liuor, tui cruciatus labor. O mirabilis censuraconditio, & ineffabilis mylterirdispositio! Peccariniquus, & punitur inltus. Delinquit reus, & vapulat innocens. Offendit impius, & damnatur pius. Quod meretur malus, patitur bonus. Quod perpetrat leruus, exsoluit Dominus. Quod committit homo, sustinet Deus. Quò, nate Dei quo tua descendit humilitas? Quò tua flagravit charitas? Quò tuus attigit amor ? Quò peruenir compassio? Ego eniminiquè egi, tu pæna. mulctaris. Ego facinus admisi, tu vitione plecteris. Ego superbini, tu humiliaris. Ego tumui, tu attenuaris. Ego inobediens extiti, tu obediens scelus inobedientiæ luis. Ego gulæ parui, tu inedia afficeris. Me ad illicilam concupilcentiam rapuitardor, te perfecta charitas duxitad crucem. Egopræsumsi vetitum, tu subiisti aculeum. Ego delector cibo, tu laboras in patibulo. Ego fruor deliciis, tu laniaris clauis. Ego gustaui pomi dulcedinem, tu gustas fellis amaritudinem. Mihi ridens congaudet Euamater, tibi plorans compatitur mater MARIA. Ecce rex gloriæ; ecce mea impietas, & tua claret pietas. En mea iniustitia, & tua nitet iustitia. En meum odium, & tuus præualet amor. Tu enim inclinas caput ad osculadum, distendis brachia ad amplexandum, aperis manus ad elargiendum, aperis latus vt cor amore ardens aspiciam : exaltaris de terra, vt omnes qui veniunt ad te trahas è terrà in cœlum: vulnera tua funt dolore liuida,

amore fulgida: vulnera tua patent, vt per ea penetrem ad fecretumcor. dis tui:caro tua pondere iræ diuinæ tanquam torculari & grauitatepec. catorum pressa liquorem sanguinis vndiquaque diffudit, vt indeleuem sitim conscientiæ meæ:sanguineum sudoré prome fudisti, dulcissimete. demtor, ne frigidus ille sudor in agone mortis me opprimat: luctatuses cum morte, ne in agone mortis deficiam:anxietatem grauissima& sum. mam tristitiam vsq; ad mortem sustinuisti, vt æternæ lætitiæ in cælisme reddas participem:osculo amicitiæ es proditus, vt peccatum, quo Satan primos parentes sub specie singularis beneuolentiæ decepit, extingueres:à Iudæis captus &ligatus es, vt me peccati vinculis ligatu & in æterna damnatione coniiciendum, solueres: in horto fieri voluisti passionisini. tium, vt expiares peccatum, quod in horto paradisi habuerat principiu: ab angelo voluisti confortari, vt angelorum auxilium nobis quoq; iam expectandum este doceres: à propriis desertus es discipulis, vt nos turpi defectione à Deo auulsos tibi agglutinares: coram Concilio à falsis teltibus es accusatus, ne nos à Satana per legem Dei accusaremur: condemnatus es in terris, vt nos absolueremur in cœlis: accusatus tacuisti, qui peccatu non habuisti, ne propter peccata nostra in iudicio Dei obmutescamus:alapis cædi voluisti, vt nos à conscientiæ & Satanæ stimulis absolueremur: illudi tibi passus es, vt nos insultanti Satanæ illudere possemus: facies tua fuit tecta, nein conspectu Dei propter peccata nostra confundantur facies nostræ: spinis compunctus es, vt cordis nostri compunctiones sanares: crucis pondus portasti, ve onus æternæ pænæ à nobis submoueres:à Deo te derelictum clamasti, vtæternam cum Deo vnionem & communionem nobis pareres: sitiuisti incruce, vt rorem diuinæ gratiæ nobis promereris, ne æternâ siti nobis esset pereundum; ælu iræ diuinæ torreri voluisti, vt infernalem ignem à nobis tolleres: iudicatus es, vt à Dei iudicio nos liberares : reus peractus es, vt nos reos absolueres:iniquis manibus cæsus es, vt Diaboli verbera à nobis tolleres: pt dolore clamastialtà voce, vt abæternis vlulatibus nos liberares: lachrymas profudifti, vt lachrymas cordium nostroru abstergeres: mortuus es, vt nos viueremus : dolores inferni sensisti, vt nunquaillos sentiremus: humiliatus es, ve nostram superbiam sanares, & in cœlum traduceres: corona spinea coronatus es, vt cœlestem gloriæ coronam nobis promereris:à Iudæis & gentib. passus es, vt vtrisq; salutem præstares : caligauerunt oculitui in morte, vt nos in luce gloriæ viueremus: audiuisti contumelias & ignominias, vt in cœlis audiremus iubilationes angelorum. Ne igitur desperes, anima mea, sed Christi passio sit tua consolatio. Infinitu bonum per peccatatua est offensum: sed infinitu persolutu est pretium. Iudicanda es propter peccata tua: sed Filius Dei pro totius mundipeccatis, COT-

Dec-

dem

ere.

uses

um-

atan

que-

erna

ini.

più:

iam

irpi

elti-

na-

ec-

ca-

uc-

ta-

ın-

10-

ıb.

em

ra-

ol-

ľæ

catis, quæ in se receperat, iam est iudicatus. Punienda sunt peccata tua: sed Deus illa iam puniuit in Filio suo. Magna sunt peccator u tuorum vulne. ra: sed pretiolum estlanguinis Christi ballamum. Maledictute pronunnat Moyles, quia non serualti omnia, quæ scripta sunt in libro legis: sed Christus pro te factus est maledictio Scriptu est contra te in lege chirographum: sed illud Christisanguine est deletu. Quid, Rex meus & Deus meus, quid rependatibi pro omnibus, quæ mihi impendisti. Non n. inueniripotest in corde hominis, quod talib. rependatur præmiis. Numquid fapientia hominis inuenire potelt, cui comparetur Dei misericordia? No eft creatura moliri officium, quo creatoris compensetur prassidium. Est tamen, Fili Dei vnigenite, est in hac admirabili tua dispensatione aliquid, quod tibi offero:cor nempe contritu & mens compuncta, quæ carnem suam crucifigit cum vitiis & concupiscentiis. Hoc donum à te requirit Issys, ô anima mea, ô dilecta mea : hoc facrificium à te poscit pro suo saerificio. Sed quia hoc opus, hic labor est, carnem suam crucifigere, & leipsumabnegare, diligenter aduerte, mens mea, quomodo ex Christitui passione possis excitariad seriam resipiscentiam. Aspice dolore Christi in cruce patientis, vulnera pendentis, cruciatum morientis. Caput illud angelistremendum, ab improbis homunculis coronatur & pungitur spinis. Facies pulcherrima sputis impiorum deformatur. Oculi sole lucidiores caligant in morte. Aures castissima perstrepunt insultibus & larcalmis peccatorum. Os, quod diuina protulit eloquia, felle potatur atq; aceto. Pedes, quos adorant angeli, clauis traiiciuntur. Manus, quæ imperant coelis & illos extendere possunt, cruci astiguntur. Corpus, sedes Deitatis, verberatur & lancea perfoditur. Qui in cœlis regnat cu l'atre, tultillime affligitur à peccatoribus in cruce. Deus moritur, Deus patitur, Deus languinem fundit. Ex pretii magnitudine æltima periculi grauitate.Exremedii pretio collige morbi periculum. Magna omnino fuerunt vulneratuasquænonnisi vulneribus Christi potueruntsanari. Magnus certe fuit morbus, qui nonnisi morte medici potuit curari. Considera, ô anima mea, considera slagrantissimam Dei iram aduersus peccatum. Na Filius Dei carnem induit, famem, sitim & paupertatem suffert, corpus eiusligatur, cæditur, vulneratur, configitur, crucifigitur, in sepulchrum deponitur, &in eo experitur statum mortuorum, vt tibi pateatianua mileticordiæ. Fuge igitur peccatum, ne denuò Christum crucifigas. gepeccatum, ne passionis Christi fructum vitio tuo euacues. Christus innocens damnatus & mortuus est. Quid fiet in arido ligno, sihoc fit in viridi ? Quid fiet in peccatoribus, si hoc fir in sancto & iusto? Quomodo Deus tolerabit in seruis, quod tam atrociter puniuit in Filio? Si Chrittus line flagello non exiit, qui tamen sine peccato venit, quantis putas Hagellis

flagellis digni funt, qui cum peccato in mundum veniunt, in peccato viuunt, & cum peccato exeunt? Timeat feruus & exhorrescat, & contrifte. tur de suis meritis, dum ob merita non-sua punitur Filius. Timeatseruus, qui peccare non cessat, dum pro peccato sic laborat Filius. Timeat creatura, quæ creatorem crucifixit. Timeat seruus, qui occidit Dominum, Timeat impius & peccator, qui pium & sanctum sic afflixit. Audi, audis anima mea, charissima mea, Christum Jachrymantem & de crucesicex. clamantem : Vide, homo, quæ pro te patior: ad te clamo, qui pro te morior:vide pænas, quibus afficior:vide clauos, quibus confodior:vide dolorem, quo crucior, ineffabilem illum & supra modum horribilem. Sed hic dolor est longe maximus, quod dum peccas, non doles dolorem meum. Ah dole, quoties dolorem meum cogitas. Ah dole, ne tibi dolendum sit in abysto infernali. Huic orationi, anima mea, locum da,&in passione Christi inuenies cornu copiæ solatii, Nam omnis piorum gloria est in Dominica passionis ignominia. Omnis piorum requies est in vulneribus Saluatoris huius Optimi Maximi. Vita nostra est inipsius morte:exaltatio nostra est in ipsius humiliatione. Quam magna est misericordia tua, Pater clementissime? Potui per me te offendere, sed non potui per me te mihi placare. Tu verò in Christo me reconcilias tibiipli. Vide ergo, sancte Deus, Filii tui meritum, & ne vide meum demeritum. Respice, quod Filius tuus obediens perpessus est, & obliuiscere, quod feruus inobediens operatus est. Caro mea te lacessi uitad iram, caro Chri. sti flectit te ad misericordiam. Magnum est, quod mea meretur iniquitas, sed longe maius est, quod redemtoris meretur pietas. Magna est meainiustitia, sed multò maior est mediatoris iustitia. Quantò enim Deusest superior homine, tantò mea malitia inferior est ipsius bonitate. Omnipotens Deus, Parer Domini mei, quæso miserere mei: quonim prettofissimum, quod inuenire potui, deuotè tibi offero: quod tibi est chatillimum, suppliciter tibi repræsento. Nihil reliqui, quintuz exposuerim maiestati. Nihiliam superest, quod adiiciam : quia totam tibi delegani ipem meam. Abduxiaduocatum meum, dilectum Filium tuum: huncinter me & te statuo mediatorem & intercessorem. Ecce, Pater, numerotibi pretium infinitum, Filii tui palfionem! Hanc credo meum elle AUTPOIL Credo à te missam deitatem, meam suscepisse humanitatem, in qua alapas, vincula, sputa, sarcasmos, crucem, clauos, & nihil non pertulit. Hac placatio mea, & propitiatio pro peccatis meis. Hîcaspice creatorem,& ne despice creaturam. Amplectere fidelem pastorem, & respice ouem. Hic est fidelissimus ille pastor, qui animam suam posuit pro ouibus errabundis & moribundis. Ecce, Domine, Pastor ille meus tibi adfert, quod ei commissiti. Ecce charissimus tuus Filius plasma tuum tibi reconcilia. vi-

Ite-

uus,

reaum.

udi;

mo-

do-

Sed

rem

len-

% in

oria

vul-

-100

eri-

po-

ipli.

ım.

10d

hri.

tas,

in-

eft

ni-

10-

im

aui

in-

ti.

12-

æc

&

2-

nit quod à semitis tuis aberrauit. En gregi tuo Pastor ille bonus aggregat, quod prædo violentus abegerat. Reddit tibi seruum, quem sua conscientia fecerat fugitiuum, vt quiper se meruit pænam, per eius satisfactionem mercatur veniam: quique pro culpa metuebat gehennam, tatoduce speret redire in patriam. Hæc est spes mea, hæc siducia mea. Si me, sancte Pater, despicis propter meam iniquitatem, respice me saltem misericors propter dilecti tui Filii charitatem. Attende ad Filium, ve propitius sis seçuo. Quoties dilecti tui Filii vulnera tibi patent ad meum gemitu & rugitum, toties delitescant obsecto meascelera. Quoties rubet pretiosus de pio latere sanguis, eluatur obsecto macula mea. Quid n.deliquit homo, quod non redemerit Dei Filius ipse factus homo? Que tanta superbia tumeret, quam non tanta humilitas sterneret? Quodnam tantum mortis imperium, quod Filii Dei non destrueret supplicium? Nimirum, clementissime Pater, si æqua lance delicta peccantia hominis & redimentis merita librentur, non tantum merita Christi præpondera. bunt, sed adeo præponderabunt, vt oriens ab occidente, & cælum ab inferno non possit magis distare. Iam itaque, Pater mitissime, culpis meis ignosce propter dilectitui Filii meritum. Iam eius pietas meam deleat impietatem, eius modestia meam peruersitatem, eius mansuetudo mea ferociam, eius humilitas meam luperbiam, patientia impatientiam, benignitas duritiem, obedientia inobedientiam, tranquillitas inquietudinem, dulcedo amaritudinem, fuauitas iram, charitas domet crudelitatem. Desperare vtique potuissem propter magna & multa peccata mea, aili Verbum tuum, ô Deus Optime Pater, caro fuillet factum, & in crucopro me latis fecillet. Sed desperare iam non audeo, quia redemptor meus chirographum, quod aduerlus me erat, cruci affixit, & mortem vicit, Omnis namque spes, & totius fiduciæ certitudo mihi est in pretiolo eius languine, qui effulus est propter me. Cum Diabolus mihi parat intidias, fugio ad crucem Christi Domini mei, & ille fugit à me. Cùm me premunt peccata mea, recordatione vulneru Christi resurgo. Tota spes mea est in morte Domini mei. Mors eius est meritum meum, retugium meum, vita & resurrectio mea. Meritum meum miseratio Domini. Non lum meriti inops, quam diu ille miserationum Dominus mihi non de-Ethmilericordia Domini sunt multa, multus ego sum in meritis. Quanto ille perentior & promptior est ad saluandum, tanto ego sum alacrior ad accipiendum de manu eius remedium. Peccaui, fateor, læpe & atrociter. Sed ne sic quidem despero : quippe qui scio, eum, qui de venià suorum peccatorum desperat, negare Deum esse misericordem. Magnam iniuriam Deo facit, qui de ipsius misericordia distidit. Quantum in se est, negat Deu habere charitaté, veritatem & potestaté, in quibustota spes mea consistit, scilicet in charitate adoptionis, in veritate promissionis, & in potestate redemptionis. Murmuret iam quantum voluerit insipiens cogitatio mea, dicens: Quis verò es tu, & quæ efiglo. riatio tua? Ego fiducialiter respondebo: Scio cui credidi, quia in charita. te magna me adoptauit filium suum, qui verax est in promissione & po-Non possum terreri multitudine peccatorum, tens in exhibitione. quando mors Domini mei in mentem mihi venit: quoniam peccata mea illum vincere non possunt. Clauus & lancea clamant mihi, quòd verè sim reconciliatus Deo per Christum, si verè ipsum amauero. Lancea mihi aperuit latus Christi, & ego intraui in cor ipsius, vbi securus requiesco. Christus extendit brachia sua in cruce, & expandit manus suas, pa. ratus amplexari peccatores resipiscentes. Inter brachia Saluatoris mei & viuere volo, & mori cupio. Ibi securus canam, Exaltabo te, Domine, quoniam liberasti me. Gratias tibi ago, Iesu Christe, quòd vulneratus fuisti propter delicta mea. Laudem tibi cano & hymnum, quòd viscera Patris tui mihi patent per tua vulnera. Sed iuua me, Christe frater, vt tota vita mea sit tibi sacrificium acceptum. Da, vt cum me pulsat aliqua turpis cogitatio, recurram ad vulnera tua. Da, vt cum ardor libidinis mouet membra mea, recordatione doloris & ignominiæ tuæ extinguatur. Ita fiet yt in omnibus aduerfitatibus non inueniam efficacius remedium, quam vulnera Christimei. In illis dormio securus, & requiesco intrepidus. Christus mortuus est pro nobis. Nihilestad mortem tamamarum, quod morte Christi non sanetur. Ideirco

> Beata Christipassio Sit nostra liberatio, Vt per hanc nobis gaudia Parata sint cœlestia. In passione Domini, Quâ salus datur homini, Sit nostrum refrigerium, Et cordis defiderium. Portemus in memorià Panas & opprobria, Christi coronam spineam, Crucem, clauos & lanceam. Et plagas sacratisimas, Omni laude dignisimas, Acetum, fel, arundinem, Et mortis amaritudinem. Hac omnia nos fatient,

Et dulciter inebrient, Nos repleant virtutibus, Et gloriofis fructibus. Te crucifixum colimus,

Et toto corde poscimus, Vt nos sanctorum cætibus Coniungas in cælestibus.

Porrò etiam fic canamus cum Ecclesià:

Christum ducem, Qui per crucem, IN os redemit ab hostibus, Laudet cantus noster latus, Exultet cœlum laudibus.

Pæna sortis tua mortis, Et sanguinis effusio, Cordaverant vt te quarant, Iesu nostra redemptio.

Per felices cisatrices, Sputa, flagella, verbera, Nobis grata, funt collata Æterna Christi munera.

Nostrum tangat cor, ne plangat, Tuorum sanguis vulnerum, In quo toti sumus loti, Conditor alme siderum.

Paßionis tua donis, Saluator nos inebria, Quâ fidelis dare mihi Beata nobis gaudia.

Iesu Domine mi, Iesu pie, Iesu bone, qui mori dignatus es propter Meditatio de peccata mea, & resurrexisti propter iustitiam meam, rogo te per glo-resurrectione nosam resurrectionem tuam, resuscita me de sepulchro vitiorum & secensione de securione de

M 2

tem

in

ipl

tu

nu

m

temtorrente voluptatis tuæ, & inebria cor meum sobria ebrietateamoris tui, vt obliuiscar quæ vana sunt & terrena, & te solum iugiter habeam in memoria mea. Da mihi Spiritum fanctum tuum, qui det mihitoto desiderio & omni studio tendere, quò tu ascendisti post resurrectionem tuam, vt in præsenti quidem miseria, quamdiu voles me hic viuere, solo tenear corpore, tecum autem sim cogitatione semper, vt ibi sit cormei, vbi tu es thesaurus meus desiderabilis & incomparabilis, multumg; a. mabilis. Ielu bone, mortis supplicium subissti, vt me ex morte ad vitam interminabilem reuocares. Cuius rei certitudinem firmissimam comprobasti, quando die terrio resurrexisti. Quo quidem nostra est solidata fides, & aucta spes, vt sicut incorruptibilis & impassibilis, & immortalis refurrexisti,ita similiter& nos resurgamus. Tu post resurrectionem tuam propria virtute in cœlum ascendisti, &ianuas paradisi mihi reserasti, &ad dextram Patris omnipotentis consedisti, vt ibi sine fine regnes. Ascendisti, Domine, à monte oliueti, vt oliua pacis æternæ nobis ia parta esse doceres. O Domine, quam gloriosa passionem tua secuta est corona! Quam felix & subita hæc mutatio? Qualem te vidi patientem in montecaluariæ, & qualem te nunc conspicor in monte oliueti ? Ibi eras solus, hie multis angelorum millibus comitatus. Ibi ascendebas in crucem, hicin nube ascendis in supremam lucem. Ibi crucifigebaris inter latrones, hic exultas inter angelorum choros. Ibi clauis fuisti affixus cruci & damnatus, hic es liber & damnatorum liberator. Ibi moreris, hic viuis. Ibipateris, hîc potiris & triumphas. Gaude igitur & exulta, anima mea, exultain ascensione capitis tui. Christus est caput nostrum, & nos sumus ipsius membra. Gloria capitis etiam est membrorum gloria. Vbi caro nostra regnat, ibi nos regnare credamus. Vbi fanguis noster dominatur, ibi nos gloriosos futuros speremus. Quia caput nostrum intrauit cœlum, membra quoque in cœlo possessionem accipient. Descendit Christus de cœlo nos redemturus; ascendit vicissim in cœlum nos glorificaturus. Nobis natus est, nobis passus est, nobis crucifixus est, nobis mortuus est, nobis sepultus est, nobis resurrexit, nobis ascendit in cœlu, nobis sederad dextram Patris omnipotentis: dummodo ipsum sequamur ardentibus desideriis, & feruentibus operibus. In supernam illam ciuitatem non intrabit aliquid in quinatum. Cum humilitatis magistro non ascendit superbia, nec cum bonitatis authore malitia, nec cum pacis amico discordia, nec cum Filio virginis libido & luxuria. Non ascendunt vitia cum parente virtutum, ne que peccata cum fautore iustitiæ. Age igitur, anima mea, oculos tuos atrolle ad cœlestia contemplandum, quemadmodum discipuli Christum ascendentem sublatis in cœlum oculis aspexerunt. Sequere Christum sanctis desideriis, non pedibus. Ita fiet, vt cor tuum sit in coin cœlo, & Christus per sidem in corde tuo. Quære Christum in verbo ipsius, quære in sanctis cœtibus, quære in sacramentis. Ita enim incipiet tua ascensio in cœlum, quam nissin statu gratiæ inchoes, non habebis partem in ascensione qua venitur in statum gloriæ. Semper hunc hymnum Christo resurgenti, ascendenti & ad dextram Patris sedenti, canamus, ve ipsi placeamus:

Vita sanctorum, decus angelorum, Vita cunctorum pariter piorum, Christe, qui mortis moriens ministrum

Exsuperasti. Tu tuo latos famulos trophao, Nunc in his serua placidis diebus, In quibus sanctum celebratur omnem:

Pascha per orbem.
Pascha quo victor rediens ab imo,
Atque cum multis aliis resurgens,
Ipse susceptam super alta carnem
Astra leuasti,

Nunc in excelsis Dominus refulgens, Et supra cœlos Deus eleuatus, Inde venturus homo iudicatus

Denud iudex.

Cordatu sursum modò nostra tolle, Quò Patri dexter resides in altə, Nec resurgentes facias in ima Pracipitari.

Hoc Pater tecum, hoc & idem sacratus: Prastet amborum, pie Christe Flatus, Cum quibus regnas Deus vnus omni

Iesu Christe, Saluator Optime Maxime, descendisti è cœlo, vt nasce- Meditatio dec terisin terra: natus es, vt patereris: passus es, vt resurgeres: resurrexi- reditu Christi, vt ascenderes è terra in cœlum: ascendisti, vt sederes ad dextram Pa- si ad inditis in cœlo: sedes ad dextram Patris, vt aliquando redeas ad iudicandu cium. viuos & mortuos. Tu peccatorum meorum eris iudex, qui pro peccatis meis es mortuus. Pater tibi tradidit iudicium, & tu propter peccata mea traditus es. Quomodo igitur iudicabis me, Domine Iesu, cùm missus sis à Patre vt per te seruere Voluntatem Patris tui in omnib. perfecisti: quomodo igitur in me misero saluando non perficies e Perficies vtique & iudicabis me absoluendo, non condemnando. Accusabunt me peccata

M 3

mça:

mæ

2110

du

da

10

ti

mea: sed tu, Domine, peccata mea transtulisti in te. Accusabunt medz. mones, & opera, quæ mihi suggesserunt, mihi obiicient. Sed iudicatus est princeps huius mundi, neque quicquam habet inte. Quòdhinte non habet quicquam, vtique nec in me. Credo enim in te, Domine ideo manes in me, & ego in te. Accusabit Diabolus meamicum tuum,accu-Sabit me fratrem tuum, accusabit me Patris æterni filium dilectissimum: Sed frustrà hostis accusabit amicum, extraneus fratrem, & seruus nequa filium. Accusabit me lex in isto iudicio; sed me absoluer euangeliumtuum, lesu bone, lesu pie, qui factus es maledictu pro me, vtà maledictione legis me liberares. Acculabunt me damnati homines, & similis culpz me reum proclamabunt. Fateor, Domine, reatus me cum illis coniungit, fed pretiofum tuum xorpov me ab illis feiungit. Qui audit verbum, tuum, & credit ei,qui misit te, habet vitam æternam, neque veniet in iudicium damnationis. Audio verbum tuum, Domine, & in te credo, fide languidâ, sed tamen fide. Credo, Domine, sed auge mihi fidem, & emenda vita meam, compone mores, tolle de me quod mihi nocet, & tibi displicet, da quod nostitibi placere & mihi prodesse. Ita enim fiet, vt in tremendo tuo iudicio audiam letam illam vocem; Venite benedicti Patris mei,pofsidete regnum vobis paratum ante ia ca mundi fundamenta. In hoc regnum non intrabunt canes & sues, sed columbæ & aquilæ. Da, sande le. su, vt in hac vita simplex sim veluti columba, & intuear solem institiz vt aquila intuetur solem firmamenti, vt post hanc vitam non aggreger coruis infernalibus, sed columbis quæ sunt in regno tuo, & aquilis quæ conuolantad cadauer suum, quod est caro tua. Tolle, precor, de me, quidquid tibi displicet in me. Mitte, quæso, manum pietatis tuæ in me, &tolle de me quidquid offendit oculos pietatis tuæ in me. Coram te, Domine, est sanitas & infirmitas mea: illam precor serua, istam sana: Sana me, Domine, & fanabor. Saluum me fac, & faluus ero, Dulcissime & benignissime Christe, infunde obsecro multitudinem dulcedinis tuæ & charitatis tuæ pectori meo, vt nihil terrenu, nihil carnale defiderem, vel cogitem, sed te solum amem, te solum habeam in corde & ore meo. Scribe digito tuo in pectore meo dulcem memoriam tui melliflui nominis, nulla vnquam oblinione delendam. Scribe in tabulis cordis mei voluntatem tua & iustificationes tuas, yt te immensæ dulcedinis Dominum, & præcepta tua semper & vbiq; habeam præ oculis meis. Succende mentem meam igne amoris, vt facrificium spiritus tribulati, & cordis contriti obortis lachrymis quotidie offeram tibi. Da mihi gratiam lachymarum ex passiomis tuæ dulcedine : da mihi gratiam gaudiorum ex resurrectionis & ascensionis tuz maiestate, ve in tuo iudicio percipiam fructum passionis ma, & fentiam vim resurrectionis & ascensionis tuæ. Audi, Deus meus, audilumen oculorum meorum, audi vita & resurrectio mea, quæ peto.

III. Tentatio circa imitationem Christi prosligatur Tentatiocir. duobus modis. Principio requiritur, vt diligenter perpen-nem Christi. damus causas, eur oporteat Christum imitari. Deinde oportet tenere quibus in rebus, & quomodo possimus ipsum imitari.

Quando pia mens vitam, doctrinam & mortem Christiattente considerat, multis tentationum procellis obruitur. Nunc enim hæc cogitano animum subit, fieri non posse vtaliquis Saluatorem mundi imitetur. Mox passiones Christi scandalizant carnem nostram. His tentationibus oportet obuiam ire serià cogitatione causarum, ob quas necessum est vt Christum imitemur: & diligenti ruminatione modi, quo perfici debet hacimitatio. Causa pracipua sunt ha. Christus est Dominus, Propheta, Curnos opor facerdos, rex, & sponsus noster. Sancta ipsius vita est perfectissima vir- sent Christin mum idea. Doctrina eius est diuinissima voluntatis Dei explicatio. Pas-imitari? fiones ipfius funt via ad gloriam. Ipfe denique est pulchritudo omnium pulcherrima. Qua omnia nos impellere debentad Saluatoris nostri dul. cissimilimitationem. Sed hæc pluribus prosequamur, & quidem ita, vt omnia includamus huic sententiæ: IESVS CHRISTVS EST PVLCHRITVDO OMNIVM PVLCHERRIMA.

#### DISCVRSVS

### De Pulchritudine omnium pulcherrima, qua eff Iesus Christus.

Tribus sectionibus absoluitur hæctractatio. Prima perstringit summacapita & methodum adumbrat, Secunda euoluit fingula capita. Tertiacontinet suspirium sponsæ, siue hominis Christiani, ad Christum sponfum.

### T. Adumbratio methodica.

Iesu Christus est pulchritudo omnium pulcherrima, siue personamiplius confideremus, siue officium.

Pulchritudo persona est partim increata & infinita in diuina natura, partim creata & finita in humana natura.

Pullbritudo officii spectatur in functione, vnione & communione.

Functio est triplex, videlic. muneris prophetici, sacerdotalis & regit. Nam Christus est pulcherrimus propheta, sacerdos & rex.

Pnio est coniugium spirituale inter Christum sponsum, & ecclesiam iponfam.

gi

I

Coniugium illud pendet ab amore sponsi: & sit consensu tum parentis sponsi, tum contrahentium: & consirmatur arrhâ, videlicet Spiritu adoptionis.

Communio bonorum cernitur in dote, conuiuio nuptiali, donis nuptia-

libus, epithalamio, & introductione sponsa in domum sponsi,

II. Euolutio diexodica.

Pulchritudo quid sit & quàm varia?

Pulchritudo est affectio rei, quæ oritur ex veritate & bonitate, itavt secum trahat admirationem, amoré, desiderium & gratiositatem. Quidquid enim verè pulchrum est, idem est admirabile, amabile, desiderabile, & gratiosum. Dixi verè pulchrum: quia etiam datur pulchritudo apparens, quæ nihil est aliud quàm phasma veræ pulchritudinis. Portò vera pulchritudo est i. Increata & infinita, solius Dei: vel creata & sinita, que cadit in creaturas. 2. Naturalis, artificialis vel supernaturalis. 3. Aliain regno potentiæ, gratiæ & gloriæ. 4. Alia animi, alia corporis. His ita præmissis, describere aggredimur pulchritudinem Iesu Christiex Psalmo 45. & Cantico canticorum.

Pulchritudo Christi secundum deisatem.

Principiò pulchritudo Christi cernitur in diuina eius natura, quatenus Deus est vnà cum Parre & Spiritu sancto, & quatenus est Filius Dei Patris. Ibi est pulchritudo essentia simplicissima, immutabilis, immensa, zternæ, omnisciæ, sanctissimæ, veracissimæ, optimæ, omnipotentis & beatissimæ:hic est pulchritudo subsistentiæ admirabilis, per quam est effulgentia gloriæ & character personæ Patris Heb.1. v.3. Pulchra siquidem est simplicitas, quæ nullam in se admittit compositionem vel divisionem, neque venit in compositionem aliarum rerum. Pulchra est immutabilitas, quæ nullam admittit vicislitudinem, & omnia mutat neg; tamen mutatur. Pulchra est immensitas, quæ omnia loca replet, nec loco includitur; quæ omnia complectitur, & nullo loco excluditur. Pulchra est aternitas, quæ neque principium habet, neque finem: cui nec præteritum tranlit, nec subit futurum. Pulchra est omniscientia, quæ vno actu & ictu videtomnia maxima, medioxima & minima. Pulchra est sanctitas, quæ nihil inquinatum admittit. Pulchra est veracitas, quæ fallere nescit. Pulchra est bonitas, quæ est fons omnis boni. Pulchra est omnipotentia, quæ potestomne bonum, & non potest vilum malum. Pulchra est beatitudo, qua omnis miseriæ est expers, & nos beatos reddit in omnes seculorum sem-Pulchra denique est imago Dei Patris, in qua Pater acpiternitates. quiescit.

Pulchritudo Deinde pulchritudo Christi quantum ad humanam naturam cernitur Iesu Christi in animâ & corpore ipsius. In animâ Christi cernitur pulchritudo virsecundum tutum plus quâm heroicarum: putà pulchritudo obedientiæ Phil.2.pulbumanam naturam. chritudo sapientiæ Luc.2.v.52.pulchritudo pietatis, quâ Deum rectè cognouit,

gnouit, & recte cognitum recte coluit Iohan. 8. pulchritudo fortitudinis, patientiæ, longanimitatis, spei, temperantiæ, abstinentiæ, continentiæ, modestiæ, humilitatis, sufficientiæ, mansuetudinis, lenitatis, grauitatis, comitatis, veracitatis, taciturnitatis, misericordia, beneficentia, iustitia, & similium virtutum, quarum pleni sunt euangelista. In corpore Christi spectatur pulchritudo bifariam:in statu scilicet exinanitionis & exaltationis. In flatu exinanitionis pulchritudo corporis Christifuit singularis & vitalis quidam fulgor, ortus ex nobilissimo temperamento, membrorú elegantissima mensurâ, & coloris conuenientia, quæ oculos aspicientiu non potuit non oblectare. In signem istam symmetriam comitata fuit egregia vocis suauitas, ita ve pulchritudo corporis & visu & auditu fuerit percepta. In statuexaltationis corpus Christi est splendidum instar solis, cadidum instar niuis, fulgidum instar luminis, vel porius splendidius sole, candidius niue & fulgidum supra lumen. Hic obiter inserere placet effigiem corporis Christi, prout extat descripta in historia ecclesiastica Nicephori in fine libri primi. Porrò (inquit) effigues forma Domini nostri Iesu Christificuti à veteribus accepimus, talis propemodum, quatenus eam crassiùs verbis comprehendere licet, fuit. Egregio is viuidoque vultu fuit, corporis staturà ad palmos pror sus lepiem. Casariem habuit subflauam, ac non admodum densam, leniter quodammodo ad crispos declinantem. Supercilia nigra, non perinde inflexa. Ex oculis substauescentibus mira prominebat gratia: acres ij erant, & nasus longior. Barba capillus slauus, nec admodum demissus. Capitis porrè capillos tulit prolixiores. Nouacula enim in caput eius non ascendit, neque manus aliqua hominis, praterquam matris in tenera duntaxat atate eius. Collum fuit sensim decliue, ita vt non arduo & extento nimium corporis statu esfet. Porrò frumenti referens colorem, non rotundam aut acutam habuit faciem, sed qualis matris eius erat, paulum deorsum versum vergentem, ac modice rubicundam. Granitatem atq, prudentiam cum lenitate confunctam, placabilitatemá, iracundia expertem, pra fetulit.

Tertio pulchritudo Christicernitur in officio prophetico, sacerdota- Pulchritudo li & regio. Pulcherrima siquidem est eius doctrina, siue legis expositio-Issu Christi nem, siue euangelii promulgationem intueamur. Legem quod attinet, ratione tri-Christus interiorem & spiritualem eius sensum vrsit, compendium eius in dilectione Dei & proximi consistere docuit, hortatus est ad omne gehus pietatis& charitatis, redarguit errores discipulorum&hostium suorum: & hæcomnia præstitit singulari cum authoritate, adeo vt populus obstupesceret. Euangelii doctrinam almus hic doctor ita proposuit, vt conscientias afflicas dulcissimis concionib. de persona, officio & beneficiis suis erexerit. Iam si Christi sacerdotium contemplari lubet, pulcherrima occurrit expiatio peccatorum nostrorum, & non minus pulchra intercessio, quæ facta est in his terris & adhuc dum fit in cælis. Pulcher-

rimum

Pat

rati

gni

fer

bu

D

9

rimum quoque est regnum Christi: vtpote quod est cæleste, spirituale, sta-

bile, plenum pacis & miserationis.

dendo Spiritum suum in corda nostra.

Quartò pulchritudo Christi cernitur in vnione mystica, siue inconin. Pulchritudo Christiquo- gio spirituali, quod ille iniuit cum ecclesia. Est autem hic pulchritudoamodo spectemoris, consensus & arrhæ. Pulchritudo amoris est in co, quod sponsus hic tur in vnione mystica admirabilis & totus delectabilis ab æterno deligit & diligit sponsam eum ecclesia. Eph. I. sponsam dico pauperculam & deformem ex defectione & spirituali fornicatione. Hanc diligit amore æterno, constante, efficace & perfectissimo, quemadmodum pastor diligit ouem, opitex opus, dominus peculium, pater liberos, mater infantulum, sponsus denique sponsam, Pulchritudo consensus vertiturin eo, quod Pater æternus Domini nostri lefu Christi Filium suum vnigenitum despondet Ecclesiæ Mat, 22. & quòd Christus promittit se nobis fore sponsum & maritum, qui velit nos mus. dare à peccatis nostris, & vitam æternam donare. Hof. 2. Ezech. 36, ler. 31. quòd denique Ecclesia tanquam sponsa repromittit sponsosidem & o. bedientiam, ita vt reciprocum amorem sit declaratura in vira & inmorte, verbis & factis. Quæ omnia sunt pulcherrima. Porrò pulchritudo arrha, quam nobis dat sponsus noster, est inæstimabilis. Hæcenimarrhaest Spiritus adoptionis, qui nos vnit Christo, & nos ei vnitos esse testaturin cordibus nostris. Rom. 8, 2. Cor. 1. Eph. 1, Hanc arrham dat nobis sponsus noster partim externè in verbo & sacramentis, partim internè, estun-

Pulchritudo

Quinto & vltimo pulchritudo Christi cernitur in communione bo-Christi quo-norum, quæ nobis largitur plenis modiis. Hîc autem se offert pulchritutur in com. do nuptiarum & cohabitationis. Pulchritudo nuptiarum cernitur in dote, munione bo-convivio nuptiali, donis nuptialibus & epithalamio. Dos, siue donatio norum, qua propter nuptias, est iustitia & sanditas. Iustitia est corona, quam sponsus nobis largi noster imponit capiti nostro. Sanctitas est lilium, quo ornatur cor nostrum; vr simus hostia Deo placens & accepta. Vnde apparet, quanta sit hæc dos:cum Christus seipsum totum cum omnibus suis donis & bons offerat sponsæ suæ dilectæ. Conuinium nuptiale hic est longè pulcherrimit. Nam cibus & porus spiritualis est Agnus ille Dei, qui carnem & sanguinem suum nobis offert in verbo & sacramentis, tanquam vasis. Adhoc conuiuium per doctores verbi vocantur omnis generis homines. Hîc manducatur caro Christi, & bibitur sanguis eius ore sidei. Hîc apponitur & sumitur cibus & potus ad satietatem & hilaritatem. Hospites hic sunt pulcherrimi: putà Deus Pater, qui parat nuptias: Spiritus Sancus, qui seinfinuat cordisponsæ: sancti angeli, qui adfunt sponsæ suo præsidio:omnes denique sancti homines, qui sunt vnum in Domino. Dona nuptialia hic sunt plurima, & omnia suprà quàm dici potest splendida. Nam

Pater dat omnia Filio, & Filius seipsum dat nobis. Spiritus sanctus operatur in cordibus nostris charitatem, gaudium, pacem, lenitatem, benignitatem, bonitatem, fidem, mansuetudinem &c. Gal. 5. Sancti angeli deferunt nobis sua studia & officia. Sancti homines iuuant nos suis preci-Præterea sponsus præparat suæ sponsæ balneum sanguinis sui, in quo ipsam abluit à sordibus peccatorum. Induit ipsi vestem nuptialem, veram fidem. Imponit capiti eius coronam iustitiæ. Vitta aurea spei innectit gapillos eius, quâ caput suum muniat. Collum& pectus ipsius torque aureo insignit, quando virtutes Christianas fructusque Spiritus in cor eius infundit. Annulum sponsalitium digito eius inserit, quando Spiritum consolationis ipsi donar. Baltheo latera & ventrem eius circumdat, quando amabilem suauissimi amoris sui auram ipsispirare sinit. Sponsalitias crepidas ipsi donat, quando nouam obedientiam in ipsa excitat, vt deinceps non secundum carnem, sed secundum spiritum incedat. Denique lic ornatam & instructam sponsam suauissime amplexatur &osculatur. Pulchritudo cohabitationis superest, quæ cernitur in introdudionesponse in domum sponsi coelestem. Est autem gemina hæc introductio. Prior fit per mortem, quando anima hominis Christiani per angelos in finum Abrahæ deportatur : vbi omnia funt pulchra. Pulchra enimest mors iustorum, quia est ianua vira, & est depositio grauis sarcinæ peccati & miseriæ. Pulchri sunt angeli, qui animam suscipiunt. Pulchraeft anima, quæ deportatur. Pulchrum eft cælum, quò anima ab angelis deportatur. Posterior introductio fit in vlrimo iudicio per resurredionem carnis, quando corpora nostra conformia reddentur glorioso corpori Christi. Phil. 3. In hac introductione pulcher est qui nosad se asfumet Christus:pulchri sunt assessores sancti angeli:pulchra vox, Venite benedicti:pulcher thalamus, in quo requiescemus:pulchra sponsa, quæ erittota gloriosa:pulchrum conuinium, quod ante faciem Dei erit satietas gaudiorum, & amænitas amænitatum in æternum.

Atque hæcest pulchritudo omnium pulcherrima, quam in vno Iesu na Christi.

Christo quærere debemus, & dicere cum pià antiquitate.

Tuô Domine Iesu es nobis
Iehoua iustitia,
Mediator Dei & hominum,
Summus sacerdos,
Vnstus Dei,
Agnus immaculatus,
Sacrificium propitiatorium,
Impletio legis,

Desiderium patriarcharum, Inspirator prophetarum, Magister Apostolorum, Doctor euangelistarum, Lumen confessorum, Corona martyrum, Laus sanctorum, Resurrectio mortuorum, Primogenitus ex mortuis, Beatorum gloria, Angelorum latitia, Mærentium consolato Peccatorum iuftitia, Afflictorum fpes, Miserorum refugium, Aduenarum cuftos, Peregrinantium comes, Errantium via, Derelictorum auxilium, Languentium virtus, Protector fimplicium, Fortitudo rectorum, Mercesiustorum, Charitatis incendium, Auctor fidei, Anchora fei, Flos humilitatis, Rosa mansuetudinis, Radix virtutum, Exemplar patientia, Orationis inflammatio, Arbor fanitatis, Fons beatitatis. Panis vita. Caput Ecclefia, Sponfus anima, Margarita pretiofa, Petra salutis, Lapis viuus, Hares omnium,

Rex gloria, Salus mundi, Triumphator inferni, Princeps pacis, Leo fortis, Pater futuri feculi, Dux ad patriam, Soliustitia, Stella matutina, Cælestis Hierosolyma inextinguibile lumen, Candor lucis aterna, Speculum fine maculâ, Splendor dinina maiestatis, Imago paterna benitatis, Sapientia the faurus, Æternitatis aby [us, Principium sine principio, Verbum continens omnia, Lux illuminans omnia, Veritas iudicans omnia, Consilium moderans omnia, Norma dirigens omnia, Pietas |uftentans omnia, Totum omnium bonorum complementum, Mens invariabilis. Lux inextinguibilis, Pax imperturbabilis, Vnitas indiuifibilis, Veritas infallibilis, Benignitas ineffabilis, Potentia immenfa, Sapientia infinita, Bonitas incomprehensa, Aternitas omniprasens, Simplicitas omnia replens, Principium omnia regens, Stabilitas omnia mouens, Vita omnium viuentium, Sensus omnium sentium, Operatio omnium operantium,

THEOLOGIA. CASYVM

che

tat

tuc

80

fe!

U

fi

Leo de tribu Iuda. Sapientia Patris, Immanuel, Iustitia nostra, Dominus gloria, Admirabilis, Confiliarius, Deus fortis,

Pater aternitatu, Princeps pacis,

III. Suspirium sponsa ad Christum sponsum.

Suspirium ecclesia ad Christum.

Dulcissime Iesu, tu pulcher es & decorus: ego verò puluis, cinis & peccator turpissimus, ac proinde indignus, qui compaream coram maiestate tuâ. Verum enimuero quia vocas ad te omnes, qui sentiunt onusturpitudinis suz, ecce ego ad thronum pulchritudinis tuzaccedo, & per infinitam pulchritudinem tuam te rogo, ve des mihi in timore Spiritus tui rectè contemplari pul chritudinem tuam. Ita enim fiet, vt pul chritudo tua mihi sit solatio adnersus turpitudinem meam. Ita fiet, vt in te inuenia ExCantic. 5. quod amem, quod admirer, quod deniq; imiter. Principiò, tu Iesu Chrifte, dilecte mi, sponse mi, & cor meum; tu, inquam, es candidus Grubicundus, qui mihi donas vestem niueam regenerationis, & purpuream iustificationis. Tu es vexillarius è myriade, antelignanus nempe prædestinatoris. Caput tuum est insigne aurum purgatissimum, gratia nimirum gratum facies, Capilli tui crispis discriminibus nigri vt coruus: hi, inquam, sunt saluberrimacosilia, quæ inspiras electistuis, & his ipsos perducis ad vitamæternam, Oculi tui pt columbarum sunt mansuetudo & lenitas, iuxta alueos aquarum gratiæ & misericordiæ, loti in lacte fauoris Dei. Gena tuæ similes areola aromatica funt virtutes innumeræ, quarum speculum in te habeo lucidistimum. Labia tua tanquam lilia destillantia myrrham sunt eloquentia & dicen-

Ex Augustino.

tua sonans in corde meo reficit spiritum meum contritum. Deniquett totus es desideratissimus & pulcherrimus. Tu enim, ô Iesu, pulcher es in cœlo: pulcher in terra: pulcher in vtero: pulcher in manibus parentum: pulcher in miraculis:pulcher in Hagellis:pulcher inuitans ad vitam: pulcher non

di vis maxima. Manus tuæ teretes & ornata hyacinthis sunt actiones perfe-Ctissimæ. Viscera tua ebore & sapphiris distincta sunt affectus omni harmonia fuauiores, Crura tua tanquam columna marmorea innixa stylobatis auri purgaissimi sunt amor & fortitudo, quibus omne roburin rebus creatis longo internallo cedit. Aspectus tuus est similis altisima cedro super altissimum Libani: quia longissime superas angelos. Palatum tuum est dulcisimum: quia vox

curans mortem: pulcher deponens animam: pulcher recipiens eam: pulcher

cher in ligno: pulcher in sepulchro: pulcher in intellectu: pulcher in volu. nte. Tues mel in ore, melos in aure, & iubilæus in corde. O le su, pulchrimido mea, trahe me post te, vt ex deformi pulcher fiam! Illumina, purga &cleua me, vt tibi conformis fram. Amore tui langueo, dulcissime spon-L'Accende in corde meo ardentem tui amoris ignem. Quoties algeo, calefac cor meum. Quoties Diabolus, mundus & caro mea me transnersum abripere conantur, porrige mihi dexteram tuam, & ostende mihifaciem tuam. O lux ineffabilis illumina intellectum meum radiis & fulgore Spiritus tui! O pax animarum pelle procul innumeras perturbationes, quæ fingulis momentis subeunt animum meum! Feriat me radiustuæ pulchritudinis, diuine lesu, vete verum iustituæ solem cernam. Bonitatis tuæ fon em aperi, vt eius riuulis refociller. O pulchritudo & decorvniuersi, orna me pulchritudine gratiæ tuæ, vt postea me condecores claritate gloriæ! O dextera Desfulci me! O digite Dei eiice ex me quidquid est turpe & deforme! O Ielu, sponse optime, sponse maxime, osculare me osculis oristui, & oleo latitia vnge me! Trahe me ad te abstrahe meà me:attrahe me funibus pulchritudinis tuæ. Dulcesce mihi, ô dulcedo animæ meæ!Orna me pulchritudine obedientiæ tuæ. Indue me ornamento modestiæ & humilitatis tuæ. O amor dulcissime, ô pietas deuotissima, accende in me ignem amoris & pietatis, vt te toto corde,tota mente, tota anima, totisque viribus amem & colam! Da vt reliqua amem propter te& secundum te, non autem contra te. Olesu Christevestimento patientiæ ac fortitudinis orna me, vt etiam te diligam quando te mihi ostendis contrarium! O Iesu, præceptor sobrietatis & sufficientiæ, rege me, vt sim & maneam templum Spiritus Sancti! O Ielu caritasipla, indue me teiplo, vt caritas mea non in lingua led in opere cernatur! Dona me, mansuetissime Iesu, Spiritu mansuetudinis tuæ. Pulcherrime Iesu, da mihi vitare turpissimum vitium mendacium; & veracitatis, pulcherrimæ virtutis, inspira amorem. Animum meum orna affectu misericordiæ, pulcherrimo illo Christianorum clinodio. Iustitiam tuam, lesu iustissime, esurio & sitio. Indue me hoc vestimento, vt eniteat in conspectu tuo pulchritudo mea ex sidei iustitia. Fac vriustitia sidei pariat iustitiam in dictis, factis & cogitationibus meis, vt sim iustus erga te sponsum meum, erga meipsum, & ergaproximum meum. Præterea obsecro te, pulcherrime Iesu, vtveram pulchritudinem, quam in corpore meo inchoasti, conseruare velis, vt illud maneat templum Spiritus Sancti. In longitudine corporis mei splendeat virtus longanimitatis : in latitudine amplitudo charitatis: in profunditate appareat gaza humilitatis. puttuum, suauissimesponse, redimitum est auro optimo. Quælo orna

P

Ostende mihi faciem tuam, vt mea quoque orna me auro capitis tui. facies collustretur radiis pulchritudinis tuz. Oculis misericordiztuz aspice me, vt oculis sidei te videam. Da mihi pulchros columba oculos, vrambulem in sinceritate & simplicitate, quæ tibi placet. Facvier pulcherrimis genis tuis in genas meas delabatur lepos & gratia, vi fint pietate molles, vt charitate rubeant, vt innocentia albicent, vt de. nique candore læto & lætitià candidà placeant. Osculare me suavissi. mo osculo oristui. Labia mea rubore veræ charitatis & candoredi. uinæ tuæ gratiæ imbue, vt ea prudenter temperem, cautè aperiam, & tempestiue claudam. O Iesu, iunge me tibi, vt à collo tuo, quod est veluti turris Dauid, robur spirituale percipiam, & collum meumiugo tuo submittam. Manus tuas pulcherrimas iunge manibus meis, vt manus puras ad te, & liberales ad egenos extendam. accede ad me, vt pedes mei firmentur in angustà illà vià, qua advitam ducir. Veni in hortum cordis mei, & cor nouum da mihi. Pul. chrum vbi fuerit cor meum, omnia alia membra mea erunt pulchra. Sonet vox tua suauissima in auribus meis, dulcissime Iesu: vox illa suauis, Venite ad me omnes, qui laboratis & onerati estis, ego resiciam vos : voxilla consolationis plena, Si quissitit, veniat ad me, & bibat. Fac vt vox meaeloquatur mirabilem pulchritudinem tuam, & gloriam nominis tui Dulcissimum tuum nomen I E s y s me consoletur in omnibusangustiis meis. Sismihi Iesus in vita: sismihi Iesus in morte: sis mihi Iesus in extremo iudicio: sis mihi Iesus in vita zterna. Doce me, suauissime & efficacissime doctor : amator benignissime, fidelissime & certifime, coplectere me amore tuo, & dirige me in veritate tuâ: seruator pulcherrime, serua me à peccatis meis, & præserua me à vitiis: sanatorsdelissime tolle morbos meos: liberator optime, maxime', libera meex seruitute peccati, & laqueis Satanæ atque mundi. Suspiro ad te, lelu purgator, lesu illuminator, lesu inflammator: sanguine tuo purga me:tadiistuisilluminame: igne amoristui inflamma me. Iesu præceptordignissime, iustissime, vtilissime, sapientissime, doce me viam salutis propter nomen tuum. Iesu, amice beneuolentissime & beneficentissime, fac vt amicus Dei moriar. Iesu suauissime, tu mihi es omnia. Nutri ergo, & vesti animam meam & corpus meum, vt animo & corporeset. uiam tibi. Suspiro, bone pastor, ad pascua cœlestis tuæ suauitatis. Quzre igitur ouiculam tuam : reduc, quod abiectum : alliga, quod contra-Etum: confirma, quod debile: sana, quod languet: quod verò robustum est & pingue, custodi. Pastor meus es, agnosce me inter oues tuas, sitque nomen meum scriptum in libro vitæ: fac vt te agnoscam, vo.

cemque tuam sequar : educ me ad pascua tua hic & in perpetuum. gne Dei, Iesu, qui tollis peccata mundi, iustifica me, vt placeam tibi propter te. Et quia non tantum mihi à Deo Patre factus es iustitia & redemno, sederiam lanctificatio, qua so renoua me ad imaginem tuam, pulchram illam & Deo placentem. O lesu fideiussor opulentissime Deoque acceptissime, sanguine tuo totum meum debitum dele. O Iesu mediator, medium te inter me & Patrem obiice, & pro me intercede. Iesu protector & custos potentislime, à dextris meis vbique tuâ ope adsiste, ne Diabolus, leo ille rugiens, deuoret me. Tu esto medicus anima mea, quia morbidus sum: tu esto tutor meus, quia verè orphanus sum: tu esto curator meus, quia minorennis sum. Trado me tibi conseruatori, asylo & refugio meo. Ielu rex cœli, rex perennis gloria, rex magne supra omnem terram, sceptro tuo rege me. Iesu princeps pacis, verbo & spiritu tuo dirige me. Iesu consolator, erige seruum tuum. Iesu doctor & ductor, corrige me. Elegisti me, quem diligas, ô sponse Iesu! At quis ego? Indignus planè tanto privilegio. Sed tu me dignum effecisti, quando meindignum elegisti. Dignare itaque me deinceps gratia tua, vt non redeam ad vomitum & volutabrum. Ah Iesu, esto ignis meus, qui me totuminflammet:vt ita diligam te,qui me tantopere dilexisti,vt teipsum tradideris pro me peccatore & apostata turpissimo. Miror, dulcissime sponle, amorem & philanthropiam tuam, quâ me sordidum amasti vt mundares. Benedicanima mea, Christo Iesu sponso tuo, & omnia intetiora nomini sancto eius. Benedic, anima mea, seruatori tuo, & ne obliuilcere vllum beneficium eius: qui propitius est omni iniquitati tuæ; quilanat omnes infirmitates meas; qui te coronat clementia & miserationibus; qui te sibi desponsauit in seculum; qui te obsignatarrhabone Spiritus sui; qui in balneo sanguinis sui abluit sordes tuas; qui vestem nuptialem tibi donat; qui osculatur te osculo pacis æternæ; qui te vocat ad nuptias, in quibus ipse est dominus conuiuii & conuiuium; qui largitur tibi os & manum, yt in hoc conuiuio te reficias; qui tibi adiungit holpites iucundissimos, sacrosanctam videlicet Trinitatem, bonos angelos, & fanctos homines; qui denique te introducet in illud regnura, vbi nullum erit malum, & nullum deerit bonum, vbi nullus est pauper. tatis metus, nulla ægritudinis imbecillitas, nullus diaboli metus, nullæ hostium insidiæ: quia ibi Deus est omnia in omnibus, & Agnus ibi est pulchritudo pulcherrima & amænitas amænissima. O Iesu, portus meorum desideriorum, paradisus cordismei, centrum cogitationum mearum, corona gloriæ, dux viæ & vitæ meæ, da mihi hanc pulchritudinem tuam dies & noctes meditari, & veni tandem vt me traducas in domum tuam, vbi erit visio Dei sine defectu, & amor sine fastidio :vbi totum totum negotium meum erit frui te sponso meo amabili & desiderabili. Ex his, quæ dicta sunt de pulchritudine illa pulcherrima, lesv

Exhortatio

ad imitatio- CHRIST O, satis superque colligere possumus causas, quæ ad imitanneus Christi. dum Christum nos inuitare debent. Verum enimuero, quia arsimitandi Christum est difficilis admodum carni nostræ, subiungamus exhortationem ad huius artis studium & exercitium. Multi volunt Christum consequi, sed recusant ipsum sequi. Volunt Christo frui, sed nolunt ipsum imitari. Credunt, quod Christi passio sit nostrum metitum, sed credere nolunt quod ipsius actio sit nostrum exemplum. Hi profecto valde seipsos decipiunt. Nam qui non est discipulus Christi, non est verus Christianus. Quare cum Christi vita sit persectissima virtutumidea, necesse est vt hanc cynosura nobis proponamus in toto vita curriculo, non verò regulam Francisci, Dominici, Loiolæ & aliorum hominum. Christi vita est perfecta regula, sine quasi quid fiat, irregulare profusest & anomalum. Aspice igitur, anima mea, Christum in cunis sacentem: aspice paraulum huncin Ægyptum fugientem; aspice ipsum in paupertate viuentem: aspice ipsum in templo docentem: aspice ipsumà Diabolo tentatum, sed non victum: aspice ipsum à Pharisais & Iudais blasphematum & conuitiis affectum:aspice coronam spineam, crucem horridam, clauos rigidos, lanceam acutam, fel amarum, & fimilia, qua iphi mortem reddiderunt acerbam. Dilectus tuus sponsus est rubicundus & candidus, Sis & ipse rubicundus aspersione & purpura sanguinis Christi,&candidus imitatione vitæ Christi.Quomodo potes Christumamare, si sanctam ipsius vitam non amas? Si diligitis me, inquit almus Seruator, præcepta mea seruate. Qui ergo mandata ipsius non seruat, eum non diligit. Si vis esse filius Dei adoptiuus, vide quomodo se gerat Filius ille vnigenitus, in quo acquiescit Pater. Si vis esse cohæres Christi, debes esle amator & imitator, non verò hostis Christi. Qui viuit mundo, Qui verò & delectatur vitiis, ille Diaboli se mancipat obsequis. vult esse cum Diabolo, quomodo potest esse cum Christo ? Vitia amare,est Diabolum amare. Quomodo igitur potes esfe verus Christiamator, si esamator Diaboli ? Deum amare est sanctam vitam amare, quia Deus sanctus est & author fautorque sancta vita. Quomodo igitur potes elle amator Dei, finon es amator fanctæ vitæ? Probatio dilectionis est exhibitio operis. Veri amoris proprium est, obsequi amato, idemque cum iplo velle, nolle, sentire, amare, odisse, fugere. nima mea, verè Christum amas, mandatis eius obsequentem te præbe, fanctam vitam cum ipso ama, id est, humilitatem, castitatem, mansuetudinem, temperantiam, charitatem. Nam vita Christi nihil fuitaliud quàm quam humilitas, castitas, mansuetudo, temperantia, charitas. Christi, qui Spiritum eius non habet. Spiritus verò Christi est charitas, gaudium, lenitas, benignitas, fides, mansuetudo, temperantia. go vis adhærere sponso tuo, age hunc Spiritum sine in corde tuo habitare. Ita fiet, vt fis vnitus Christo, imò vnus cum Christo, Potro annonæquum est, vt omnis vita nostra illi conformis reddatur, qui ex amore se totum nobis conformauit, quantum ad naturæ similitudinem? Deus in carne se manifestans, exemplar vitæ sanctæ nobis proposuit, ne quis sandam vitam detrectans ad carnis confugeret excusa-Nulla vita est iucundior aut tranquillior, quam Christi vita. Christus enim est verus Deus. Quid verò est incundius & tranquillius Deo, summo illo bono? Vita huius mundi breuem adfert lætitiam, & zternam secum trahit tristitiam. Sed Christi vita parit æternam lætitiam, etsi comitem habet breuem in hoc mundo tristitiam. Cuite in vita con. formas, ei etiam in refurrectione conformaberis. Si Christi vitæ te hîc conformare incipis, illi in resurrectione plenius conformaberis. Si Diabolose conformas per flagitia, in refurrectione illi conformaberis per tormenta. Si in hâc vitâ abnegas teipfum, Christus in iudicio te agnoscet prosuo. Si propter Christum proprio honori, amori & voluntati renuntias in hâc vità, Christus in futura vita te faciet participem sui honoris, suiamoris, suæ voluntatis. Si in hac vita cum Christo particeps sis crucis, tribulationis & persecutionis, post hanc vitam cum codem eris particeps lucis, consolationis & largissimæ retributionis. Si quis in hac vità Christum negat coram hominibus, negabit illum Christus coram Patre cœlesti. Iam verò Christus non solum verbis, sed etiam factis impiaque vita, & quidem multò magis quam ore, negatur. Qui ergo fadisnegat Christum in hoc seculo, eum etiam ipso facto negabit in iudicio. Non est palmes in vite, qui non trahit succum ex vite, neque fert tructum. Sic non est anima in Christo vite illa spirituali, quæ per fidem non trahit ex Christo spiritualem charitatis succum. Sed quia non est in mea manu, alme Seruator, conformare vitam meam vitæ tuz, tu quæso incipe me tibi conformare, vt plene tibi conformer in futuro.

Sediam videamus, quomodo adimitationem Christi peruenire pos- Quomodo fimus:quâ de re funt sequentes aphorismi. 1. In Christo distingue apipunta, possimus & δυσμίμητα, © ευμίμητα, id est, inimitabilia, difficulter imitabilia, & facile imitabi- debeamus Inimitabilia sunt, quæ Christus fecit tanquam Deus omnipotens, Christum & mediator generis humani. Prioris generis sunt miracula Christi, quæ nonniliaDeo fieri possunt. Posterioris generis sunt αποτελέσματα γεανδριra, quæ fecit tanquam Pontifex & Rex noster. Ita mortuus est pro

mundi vitâ, & dominatur in medio inimicorum suorum. Huc pertinet quod Augustinus notatin Matth.11. Christum iubere, vt ab ipsodisca. mus, non mundum creare aut mortuos excitare, sed quòd sit mitis & humilis. Difficulter imitabilia sunt bona ipsius opera in vità & in morte, si consulas carnem. At eadem sunt facile imitabilia, si Christus tibi det Spiri. tum suum. Ita enim iugum ipsius est facile, & onus ipsius est leue Matth, 11. vers. vltim. Nam mandata eius non sunt grauia, quia omne quod geni. tum est ex Deo, vincit mundum. Hæc autem victoria est fides. 2. Imitatio Christi reducitur ad tria summa capita : videlicet ad doctrinam, vitam & crucem. Nam quicunque vult esse discipulus Christi, debet magistri sui vocem audire, vitam imitari, & cum eo crucem patienter ferre. 3. Si quis Christi Arina Chri-doctrmam plene & cum voluptate vult intelligere , huic necesse eft , vt omnem vitam suam secundum illam componere studeat. Excellit sane Christi doctrina omnem omnium san corum doctrinam : & si quis eius Spiritu præditus est, is abditum ibi manna inuenit. Sed fit vt plurimi, quia Christi Spiritu

> carent, ex frequenti euangelii lectione vel auditione exiguam concipiant cupiditatem. Enimuerò si quis Christi verba plenè & cum voluggate vult intelligere, oportet vt omnem vitæ suæ cursum secundum hancey-

> ardua de Trinitate disputatio, si animi summissione careas, ideoque displiceas Trinitati ? Non sublimia dicta sanctum iustumque reddunthominem, sed vita Christiana Deo charum efficit. Equidem peccatorum pænitentiam sentire, quam einsdem definitionem tenere malim. Sivel

nosuram dirigat, non verò inani speculationi indulgeat.

ta Christi.

vniuer las lacras literas, & omnia philosophornm dicta memorià teneas, quid profunt ista omnia fine Dei charitate & gratia? Vana vanitas, & o. mnia sunt vanitas, præterquam Deum amare, eigue soli seruire. 3. Eads-Imitatio vi-mum est summa sapientia, quam Christus nos docuit, per mundi contemptum ad regnum cœleste tendere. Vanitas est, perituras quærere diuitias, & in eis spem fuam collocare. Vanitas est & honores ambire, ac seipsum extollere. Vanitas est & carnis cupiditates sequi, eaque appetere, quæ tibi deinde graues pænas funt allatura. Vanitas est, longam vitam optare, & interim bonam vitam parum curare. Vanitas est, præsentem duntaxat vitamintueri, & interim futuram non præuidere. Vanitas est, ea diligere, quæ summa celeritate prætereunt, & illuc non festinare, vbi sempiternadurat lætitia. Quamobrem da operam, vtanimum ab aspectabilium rerum amoreabstrahas, teque ad inaspectabilia conuertas. Qui enim cupiditatibus suis obsequuntur, ii & animum suum peccatorum conscientia contaminant, & Dei gratiam amittunt. 4. Disce à Christo modestiam & bumilitatem. Nam ille cum esset Filius Dei, non duxit rapinam, parem esse &

,fi

ri-

th.

11.

10

m

I

Deo, sed exinaniuit seipsum, ad mortem vsque crucis. 5. Perturbationes mimi disce sedare. Disce, inquam, à Christo esse mitis & sedatus. 6. In hominibus, caterifque rebus mundanis, fpem tuam ne collocato. Nam & Christus in solo Deo sperauit. 7. Disce à Christoresistere tentationibus. Memento, hominisin terrà vitam esse perpetuam tentationem. Itaque solicitè cogita de modo vincendi tentationem, idque exemplo Christi, qui ieiunio, precibus, patientia & verbo Dei superauit tentationes Diaboli. 8. Disce tolerare infirmos. Nam & Christus hoc fecit: vtpote qui tolerauit plurimas Apostolorum suorum infirmitates. 9. In solitudinem secede, quando turba impedit propositum serviendi Deo. Ita vides Iesum tuum sæpe in loca solitaria se recepisse. 10. Esto in cultu Dei vigilans & diligens. Hoc disce à Christo, qui nihil habuit prius, nihil antiquius, quam facere voluntatem Patris sui. Ad hoc enim venerat in mundum. Sic & tu venisti in mundum, vt Deo viuas, & divinus homo fias. 11. Parentibus tuis honorem convenientem defer, & illos pro virilitua iuua. Christus certe verumque fecit. 12. Catus sacros diligenter frequentato. Nam Christus hoc fecit sedulò. 13. Sacramenta exemplo Chriflivenerare. Veneratio ista non consistit in adoratione elementi, sed in legitimo v su sacramenti. 14. Placidis moribus studeto. Nam homo placidus imitatur doctorem suum Iesum Christum, ita vt vitet pruritum contendendi, & sectetur pacem. 19. Disce à Christo simplicitatem & sinceritatem. Hæsunt duæ alæ, quibus homo supra terrestria attollitur. Simplicitas est intentionis, sinceritas affectionis. Illa Deum intendit, hæc apprehendit &gustat. Nam si nihil aliud, quam Dei voluntatem, & proximi vtilitatem quæres, videbis & gustabis quam suauis sit Dominus Deus tuus. 16. Latitiam bona conscientia summam esse statue, exemplo Christi. Is enim plurimahostium suorum conuitia pertulit læto animo, & in calamitatibus exultanit: quia nullius peccati fibi fuit conscius. Tu quoque idem fac, & conscientiam tuam custodià peccatis malitiæ. Nam à peccatis infirmitatis non potes. Crede boni Christiani gloriam in animi sibi bene conscii testimonio positam esse. Bene sibi conscius animus, & plurima ferre potest, & inter aduersa eriam exultat lætitia. 17. Perpetud vaca precibus & gratiarum actionibus. Hanc enim artem factitauit magister tuus Christus. 18. Christi crucem ferre assuesce. Habet Iesus regni sui cœ- Imitatio erus lestisamatores multos, sed crucis gustatores paucos: habet conselatio- en Christisnis cupidos multos, sed calamitatis admodum paucos: mensæsocios inuenit frequentes, sed continentiæpaucos. Cum Christo gaudere volunt omnes, sed cum illo aduersa ferre pauci. Iesum multi ad panisvsque fractionem sequuntur, sed ad supplicii calicem potandum pauci. Eius miracula venerantur multi, sed crucis ignominiam sequuntur pauci. Iesum multi diligunt, quamdiu aduersa non contingunt:

eundem multi laudant eique gratias agunt, quamdiu aliquid solatiiah iploaccipiunt. Idem si seabscondit, & paulisper eos relinquit, autin querimonias, aut in animi deiectionem nimiam incidunt. At qui Iesum propter Iesum, non propter vllum suum commodum diligunt, illi eum in calamitatibus & animi angoribus æquè ac in summis sola. tiis concelebrant, eique semper gratias agunt, idem facturi etiamfille omnemeis consolationem in perpetuum denegaret. Tantumpotest merusamor Iesu, nullo priuato commodo autamore sui permixtus. Itaque omnes illi dicendi sunt mercenarii, qui semper quærunt commo. da sua apud Christum. Hi certè sui magis sunt quam Christi amatores. Sed quotusquisque est, qui gratis velit seruire Deo? aut qui sit itaspin. tualis, yt omnibus humanis rebus sit nudatus? Kete, inquam, animo pauperem, & ab omnibus rebus mundanis nudum quis inueniat? Pretiofum illum, & ab vltimis víque orbis finibus petendum. Nimirumita comparatum est, vt durum carni videatur dictum Saluatoris, Abnegate ipsum, tolle crucem tuam, & me sequere. Sed multo durius eritillud verbum: Ite hinc execrabiles in ignem æternum. Qui libenter in hâcvita audiunt & sequentur verbum crucis, ii post hanc vitam nonhomebunt tristem illam supplicii sententiam. Atque hoc erit signum cricisin cœlo, cum Dominus veniet ad iudicandum. Tunc omnes servi crucis, qui vitam Christo crucifixo congruam vixerint, ad Christumaccedent iudicem cum magna fiducia. Quid igitur crucem tollere dubiras, per quam iturad regnum ? In cruce salus est, in cruce vita, in cruce præsidium aduersus hostes, in cruce infusiosupernæ suauitatis, in cruce robur mentis, in cruce gaudium spiritus, in cruce virtus summa: denique absque cruce necanimæsalus, necæternævitæspes est. Tolle ergo crucem tuam, & sequere Iesum, & ibisin vitam æternam. Processit ille ferens crucem suam, & in cruce pro te mortuus est, vt tu quoque crucem feras, & in cruce mori cupias. Etenim firmiter credendum est, in cruce atque in moriendo sita esse omnia, nec ad vitamveramque pacem animi vllam aliam esse viam quam crucis & quotidianz mortificationis sui ipsius. Quocunque te vertas in quamcunque partem coniicias oculos, nullam víquam suprainfraue velaltiorem veltutiorem viam inuenies, quam crucis. Omnia arbitrio iudicioque tuo componas licet atque compares, fieri non poterit quin tibi vel volenti wel inuito semper sit aliquid patiendum. Adeo semper in crucemin. curris. Aut enim corporis dolorem experiris: aut animi ægritudine cruciabere:interdum à Deo derelinquéris, interdum ab altero exerceberis: &, quod grauius est, sæpe tibimetipsi grauis eris:idque ita, vt nullo queas remedio aut solatio liberari, quin tibi quamdiu volet D E v s, idst perllab

tin

qui

unt,

ola-

ille

teft

. I-

no-

res.

iri-

mo

te-

te

ud

71-

10

perferendum. Vult enim De vs vt quandoque miseriam fine consolatio. nepati discas, eique te totum subiicias, & modestior calamitate fias. Christi supplicium nemo sicanimo sentit, vt is cui similia pati contineit. Crux igitur semper parata est, & vbique te manet, nec effugere potes, quocunque curras. Nam quocunque veneris, teipsum tecum portas, & semper teipsum inuenies. Conuerte te sursum, conuerte deorsum, converte extrorsum & introrsum, vbique crucem invenies, & necesse est, vt vbique patientiæ loricam induas, franimi pace frui, & perpetuam obtinere vis coronam. Si tu crucem libenter portabis, ipsa te vicissim portabit, & adoptatum fine perducet, vbi videlic. patiendi finis erit, qui quidem hîc futurus no est. Sin inuitus portabis, onus tibi facies, & teipfum magis granabis, & tamen ferendum erit. Si crucem vnam abiicies, in alteram profecto incurres, & quidem forfitan grauiorem. Tene speras euasurum, quod nulli mortalium licuir declinare? Quis sanctorum virorum in orbe sine cruce fuit & mileria ? Ipse Dominus noster Issys Christus nullam horam fuit expers doloris & cruciatus, quamdiuinhoc mundo vixit. Oportebat n. Christum pari, & à mortuis resurgere, atque ita gloriam fuam inire. Et tu aliam viam quæres, ac non regiamhanc viam crucis? Tota vita Christi crux fuit & cruciatus: & tu tibirequie quæres & lætitiam? Erras, erras, fi aliud quæris quam calamitatum perpellionem: quippe cùm tota hæc vita mortalis plena sit miseris, & circumfepta crucibus. Acquantò quisque in rebus diuinis maiores progrellus habet, tantò sæpius in grauiores cruces incidit, vrpote cum calamitatis dolor magis amore crelcat. Neque tamen inter prefiuras crueis caremus leuamento consolationis: quandoquidem ex cruce nottra v berem fructum percipere nos fentimus. Nam dum nos sponte cru. cilubicimus, fit yt omne calamitatis onus in dininæ confolationis fiduciam conuertatur: ac quanto magis labefactatur calamitate caro, tanto magisanimi consolatione corroboratur spiritus, & adeo nonnunquam confirmatur fensu calamitatis & rerum aduersarum (tantus est amor 11militudinis crucis Christi) ve dolore & miseria vacare non oper; quia tantò se Deo acceptiorem esse credit, quantò plura & grauiora pro co ferre potest. Neque verò sit illud hominis virtute, sed Christi benesicio, quod tantum potest, tantumq; perficit in carne fragili, vt quod naturaliter semper abhorret & fugit homo, id ardore spiritus aggrediatur & amet. Non humanæ facultatis est, crucem ferre, crucem amare, corpus domare & subigere, fugere honores, libenter ferre contumelias, seiplum despicere & despici optare, aduersa quæque cum damnis perpeti, & nihil prosperitatis in hoc orbe cupere. Horum tu nihil tuo Marte poteris, si à teiplo pendebis: sin Domino consides, dabitur tibi de cœlo fortitudo, tuæque.

tuzque ditioni subiicietur mundus & caro:quin ne Diaboli quidemini. micitias timebis, si fide armatus, & I Esv cruce signatus eris. Quanob. rem applica te, sicut sidelem bonumque Christi seruum decet, adferen. dam viriliter crucem Dominitui, prote præamore in crucem sublati. Paratus esto ad toleranda multa aduería & varia incommoda in hâc mi. ferâ vitâ. Siquidem sic tecum agetur, vbicunque deges, eritque tibio. mnino ferenda hæc conditio, vbi vbi latebis: nec vlla v quam via esteua. dendi calamitatem & miseriam, quia ea perpetienda est. Tu Dominitui calicem auide pota, si eius amicus & consors esse cupis. Quodad conso. lationes attinet, eas Deo committe, iis iple vtatur arbitrio suo. Tuferendis calamitatibus deditus esto, easque pro maximis solatiis ducito. Negi n.pares sunt huius temporis calamitates futuræ gloriæ, qua sumusaliquando afficiendi, etiamsi solus tu omnes perferre posses. Postquameò perueneris, ve tibi pro Christo aduersa ferre dulce sit & iucundum, tunc recum bene agi existimato, qui coeleste regnu inveneris in terris. Russi quamdiu ferre grauaberis, & fugitabis, tamdiu malè tecum agetur, teq vbique vexabit fuga calamitatis. Sin te ad officium tuum, hoc est, adpatiendum moriendumq; applicabis, breui subleuaberis, & pacé inuenies. Fer itaq; crucem patiens in hac vita, vbi etiam si vel in tertium colucum Paulo raptus fueris, non tamen ideo explorarum habebis, nihil tibiaduersi esse euenturum. Ego, inquit Iesvs, ei ostendam, quantum ei sit meo nomine patiendum. Itaque vt patiare necesse est, si Iesum diligere, &ci perpetuò seruire placet. Atque vtinam dignus sis, qui pro I es v nomine aliquid patiaris: quanta inde & tibigloria, & sandis omnibus latitia,& hominibus vtilitas existet ? Equidem magna causa est, cur pro Christo paululum pati velis, cum multo graniora patiaris pro mundo. Atqueillud certo scito, tibi moriendo viuendum esse: ac quanto quisque sibi magis moritur, tantò eundem Deo magis viuere. Nemo aptus eltad comprehendenda cœleftia, nisi qui se submiserit ad aduersa pro Christo ferenda. Denique nihil vel Deo acceptius, vel tibi salutarius in hac vita, quam libenter pati pro Christo: adeo vt sitibi detur optio, mallede. beas pro Christo aduersa pati, quam multis commodis recreari. Itae. nim & Christo, & omnibus eius cultoribus sanctis similior existes. Ne que enim in copià voluptatum situs est officii nostri profectus, sed potiùs in grauibus malis calamitatibusque perferendis. Quòd si quidmelius aut homini salutarius esset, quam aduersa pati, viique Christusid & verbis & factis oftendisset. Nunc & discipulos sectatores suos, &o. mnes sui sequendi cupidos manifesto ad crucem ferendam hortatur in hune modum : Si quis post me venire vult, abneget semetiplum, tollat crucem suam, & me sequatur. Igitur omnibus perlectis & exploILI.

ni.

0-

12-

lo.

n-

cò

ratis sit hæc summa summarum : Per multas calamitates oportet intrare regnum colorum. Sed audiamus Christum in cordibus nostris loquentem. Sicautem illum nobis loqui putemus. Filisego ob tuam falutem de cœlo descendi, tuasque miserias, non necessitate, sed charitate trahenie suscepi, quò tu patientiam disceres, & temporales miserias libenter ferres. Nam à quâ horâ natus sum, donec in cruce vitam finii, nunquam defuere, quos ferrem dolores: rerum necessariarum magnam penuriam tuli: multas de me querimonias frequenter audiui: ignominias & probra æ quo animo tuli: pro beneficiis ingratitudinem reportaui:pro miraculis maledicta, pro doctrina reprehensiones. Hæc est Christi oratio, cui tu, anima mea, respondebis hunc in modum. Domine, quandoquidem tu te in vita patientem præbuisti (in quo equidem maximè Patris tui præceptum exequutus es ) æquum est vt miser ego & nocens secundum voluntatem tuam & exemplum tuum præbeam me patientem. Nam etsi onerosa videtur vita præsens, tamen tuo iambeneficio facta est leuior, & tum tuo exemplo, tum sanctorum tuorum vestigiis tolerabilior, quin & multò magis consolatoria quam fuit olim in Veteri Testamento, cum tù solille iustitiæ nondum fuerasortus. Quantam ego tibi debeo gratiam, quòd tum mihi, tum cunctis credentibus rectam bonamque ad æternum regnum tuum viam dignatus es ostendere? Nam via tua via nostra est: & per sanctam patientiam adte, coronam nostram, contendimus: qui nisi nos antecessisses atque docuisses, quis sequi curaret ? Quam multi non solum ponè sed etiam procul manerent, nisi tua præclara ista exempla inspicerent? En etiam tuis tot signis & præceptis auditis, tamen tepidi sumus: quidfieret si tantum lumen ad te sequendum non haberemus ? Rurlushæcest Christi oratio. Fili, quantum a teipso discesseris tantum ad metransieris. Quemadmodum nihil foris & extra se concupiscere, interiorem parit pacem: sic seipsum interim relinquere, hominem Deoconiungit. Volo te discere perfectam abnegationem tui in voluntate mea, sine vlla contradictione & querela. Sequere me, ego sum via, veritas & vita. Sine viâ, non ambulatur, fine veritate nescitur, sinevità non viuitur. Ego sum via, qua incedere, veritas, cui credere, vita, quam sperare debes. Ego sum via inuiolabilis, veritas infallibilis, vita interminabilis. Ego sum via rectissima, veritas suprema, vita vera & beata. In vià mea si perseueraueris, veritatem cognosces, teque veritas ita liberabit, vtæternam vitam consequare. Vitam si visadipisci, praceptis obedito. Veritatem si nosse vis, mihi credito. Perfectus fieri livis, omnia quæ tibi remoras iniiciunt in viâ ad vitam, omnia, inquam, ista vendito. Meus discipulus esse si vis teipsum abnegato. Beatam vitam

consequi si vis, presentem vitam contemnito. In colo si vis extollis terristeipsum deprimito. Mecum regnaresi vis, mecum crucemporta-Soli enim crucis serui, beatitudinis veræque lucis viam inueniunt, Huic orationi Seruatoris tui hoc modo responde. Domine Iesy Christe, quandoquidem arcta mundoque inuia & inuila est viatua, facrtego tecum mundum despiciam. Neque enim maior est domino seruus, neque magistro superior discipulus. Exerceatur seruus tuus in viatua, postquam ibi mihi salus est veraque san Extra eam quidquidego. velago, vellego, vel audio, id me plane non recreat aut delectat. Prace, pta tua & tenere & exequi cupio. Amo te, Domine; tu vicissim ama me, mihique te magis ac magis patefac, vt tecum fedeam in regno Patristui. Domine effice vt ista mihi contingant, quætu dixisti & promissti. Crucem ego de manu tua accepi:eam ad mortem víque perferam, quemad. modum tu mihi iniunxisti. Certe veri Christiani vita crux est. Via haci. tur in paradifum: retrocedere aut cæpto desistere non licet. Eia, fraires, pergamus vnà:aderit nobis Iesvs. Propter Iesv m crucem hanc suscepimus:proprer Issym in cruce perseueremus. Erit idem nobis adiutor, qui & dux est, & comes. En ante nos ingreditur rex noster, pro nobis pugna-Sequamur viriliter:nemo terrore percellatur: fimus paratifortiter in bello mori:neve à cruce refugiendo, gloriæ nostræ maculamine uramus.

Tractationem hanc nobis claudat pentas illa hymnorum ex M. Antonio Flaminio.

# I. HYMNVS

Quo poeta prædicat beneficia à Christo in se & careros mortales collata.

Aterna proles maximi,
Quibus tuam-clementiam
Efferre possimi laudibus?
Tu pulchra linquens sidera;
Formata dexterâtuâ,
Mortale corpus induis,
Vt ipse terram deserens
Suprema cœli culmina
Conscendam. Acerba vulnera;
Erucisa, dira sustines
Tormenta, vt ipse callidi
Serpentis ore saucius

Mortifg, certus, gaudeams
Vitâ potitus cœlitum,
Tuog, factus munere
Tuus cohares. Fac precor,
I E S V benigne, cogitem
Hac semper, vt semper tibe
Summog, Patrigratias
Agam, pieg, vos colam,
Totâg, mente diligam.

i-

e-

e. ie,

11,

d.

11

# II. HYMNYS.

Consideratio amoris Christi in nos, exserentis se in ipsius passione.

ESV beate, si tuo Amore fancto perfrui Quam dulce sit, cognoscerens Qui res inanes diligunt: O quam sua dementia Taderet ipsos! Vulnera Acerba corporis tui Tant à fluunt dulcedine, Vt quifquis illa suxerit, Opes, honores, omnia Amata iam fastidiat, Deig, sola gloria Latetur ,oblitus sui ? Sed caca gens his fontibus Prafert lacunas putidas Et pestilentes. Gratia Magna tibi ,IESV maxime, Qui me tuo purissimo Lauas alisque sanguine.

# III. HYMNVS.

Quid seruandum sit amatoribus Christi.

Vicunque I E S V M diligit, Humana discat omnia Nil astimare. Diligens Opes, honorem, gloriam, Amare IESV M puriter
Nequit. Relinque catera,
Vnumg, IESV M posside.
Nam quidquid est vsquam boni
Sic possidebis Lachrymas,
Metus, dolores, pectore
Tuo sugabit. Dulcia
Semper morantur gaudia,
Vbi moratur candidus
IESV S:voluptas vnica
Est ille amantium sui.

Quin mater & pater tuus
Te relinquent, optimus
A dexterâ nunquam tuâ
JESVS recedet, omnium
Fidus comes discriminum.
Et cum suprema venerit
Tibi dies, te transferet
In sancta regna cælitum,
Fruaris vt vitâ simul
Et sempiterno gaudio...

# IV. HYMNVS.

Quo poeta exprimit ardorem amoris sui erga Christum.

TE, sancte I E S V, mens mea,
Amoris icta vulnere,
Suspirat: O salus mea,
Me solue tandem vinculis
Istis, vt euolem tuam
Beatus ad prasentiam.
Fac interim magis magis
Amore totus ardeam,
Vt pura mens à corporis
Contagione, amplexibus
Exadat aptior tuis.
Tu spes, voluptas, vnicum
Cordis mei sis gaudium.
Benigne I E S V, da precor
Humana cuncta spernere

Te propter: omnia fac mihi
Te prater vnum sordeant.
Seu pulcher oras atheris
Sol lustrat almo lumine:
Seu nox benigno languida
Rigat sopore corpora:
Domi forisg, mens mea
Te quarat, inuocet, canat,
Solumg, felix intuo
Dulci acquiescat nomine.

# V. HYMNVS.

Eiusdem ferè argumenti cum præcedente.

Lux beata cœlitum, Mortalium fidiffima Tutela, quas agam tibi IESV benigne gratias Vt olim aberrans à grege Ouis misella saltibus, Formidolosis delitet Voranda mox rapacibus Feris: miserrimus omnium Sic ipseper mala omnia Cacus ruebam: candida Cum lux beati Spiritus Tui refulsit, & viam Quaducit ad felicium Aternaregna calitum, Monstrauit.Istalux mea Mentis tenebras dispulit: Cordi meo dulcissimi Faces amoris ifta lux Infixit.Illo ex tempore Te, sancte, totus ardeo, Te quaro amore saucius. Videre vultum candidum, Tuis frui complexibus Mens ardet:ipfa iam nihil Te prater vnum cogitat. Non sic decentem virginem:

Furens amator deperit, Non sic tenellum filium Parens pterque diligit. Amoris aftu liquitur Cor molle, vt olim feruidis Percussa cera solibus. O flamma mentem frigerans Omnesque labes excoquens, Me semper indies magis Incende, perge adurere, Con ume totum verteris Me dones in faces tuas.

### CAPVT VII.

De casibus conscientiæ circa octauum Symboli articul lum, qui est de Spiritu sancto.

### PRÆCEPTA.

Entatio circa articulum de Spiritu sancto respicit eius personam & officium. Tentatio circa personam Spiritus sanctiest, An ille sit verus Deus. Tentatio circa officium Spiritus sancti est dubitationis vel prasumtionis. Tentatio dubitationis est, qu'à homo tentatus dubitat an praditus sit Spiritu sandi

Tentatio prasumptionis est, quâ homo sibi imaginatur se habere infinita Spirit sancti dona, cum habeat nulla, vel certe admodum pauca & parua.

## REGVLA.

I. Casus conscientiæ circa personam Spiritus S. soluitur Quaftio conscientia circa iisdem rationibus, quibus prosligatur tentatio de sacrosanper sonam châ Trinitate. Spiritus

Sandiquo-\$100 3

Nimirum precibus, pià meditatione verbi Dei & consensu ecclesiz modo solun- inde à Christi tempore ad hanc vsque ætatem. Quâ de re vide paulo ante articulum primumSymboli Apostolici. Hoc loco suffecerit ista Augustini meditatio foliloq.c.33. Cognouite Deum, & vnum Spiritum fan-&tum Patris & Filii, ab vtroque pariter procedentem, consubstantialem & coæternum Patri & Filio, paracletum & aduocatum nostrum, quisoper eundem Deum Dominum nostrum Iesum Christum in columba specie descendisti, & super Apostolos'in linguis igneis apparuisti, qui & omnes sanctos & electos Dei à principio tuæ gratiæ munere docuisti,

Mora prophetarum, vt enarrent mirabilia regni tul aperuisti, qui ab omnibus sanctis Dei, cum Patre & Filio, simuladoraris & glorificaris, inter quos & ego filius ancillæ tuæ, toto corde meo glorifico nomen
tuum, quoniam illuminasti me. Tu enim es vera lux, lumen veridicum,
ignis Dei, & magister spirit uum, qui vnctione tuâ doces nos omnem
veritatem: Spiritus veritatis, sine quo impossibile est placere Deo, quoniam tu ipse Deus es ex Deo, & lux de luce, procedens à Patre luminum,
& à suo Filio Domino nostro Iesu Christo, quibus consubstantialis, &
cozqualis, & coæternus existens, in vnius Trinitatis essentia superessen
tialiter congloriaris, & conregnas in secula seculorum, Amen.

II. Qui aliqua, etiam minima, sentit dona Spiritus San-Tensatio du-

di, debet bono esse animo.

bitationis de donis Spiri-

Fructus Spiritus est charitas, gaudium, pax, lenitas, benignitas, boni-tus (andi, tas, hdes, mansuetudo, temperantia, vt docet Apostolus Gal. 5. v.22. Quòdfiex his fructibus vnum atque alterum in corde tuo fentias, made esto his donis, & firmiter tene illa tibi à Spiritu Sancto inspirari. Etiam gemitus & suspiria inenarrabilia, quibus imploras gratiam Dei, sunt à Spiritu Sancto. Cor contritum, spiritus contribulatus & displicentia illa, quâ tibi displices ipse, ab hoc authore proficiscuntur. Si Chriftum imitari quotidie conaris, & te odio habes si videas te à Christi vità abire,certissimum hocest indicium, Spiritum Sanctum in corde tuo, tanquam templo suo, habitare. Perge itaque gemere, vti columba, vt descendar super te columba illa sanctitatis, tertia persona Trinitatis, quæest vinculum illud, quo corda nostra vniuntur cum Deo. Non proderat Christipassio, nisi per euangelium mundo sieret annuntiatio. Quis enim vsus thesauri absconditi? Ideo benignissimus Parer non solum magnum parauit beneficium per Filii passionem, sed etiam toti mundo illud offerri voluit per Spiritus Sancti missionem. Fidelis matertenello filio vtraque præbet vbera. Fidelis Deus nobis miseris & Filium & Spiritum Sanctum mittit. Venitautem Spiritus Sanctus super Apostolos, cum perdurarent concorditer in oratione. Precum enim Spiritus est, precibus impetratur, & ad preces impellit. Quare? Quia est vinculum illud, quo corda nostra vniuntur cum Deo. Hæc spiritualis nostricum Deo coniunctio sit vera side. Fides autem, donum Spiritus, impetratur precibus. Veræ preces fiunt in Spiritu. In templo Salomonis, cum Domino adoleretur incensum, gloria Domini templum replebatur:ita siprecum suffitum offers Deo, templum cordistui replet gloria Spiritus Sancti. Miremur hîc Dei misericordiam, prædicemus iplius Pater exauditionem precum promittit: Filius intercedit pro nobis: Spiritus Sanctus orat in nobis: angeli preces nostras probant infq;

delectantur & suas iungunt : atque ita tota cœlestis curia nostrispatet precibus. Misericors Deus dat orationis affectum, quia donat nobis Spiritum precum:dat etiam orationis effectum, quia preces nostras semper exaudit, si non ad voluntatem nostram, tamen ad vtilitatem. Porrò Spiritus Sanctus venit ad Apostolos, cum omnes concorditer in codem versarentur loco. Nimirum ille est Spiritus charitatis & concordia. Co. iungit nos Deo per fidem atque spem, & vnit nos cum proximo per charitatem. Diabolus, discordiæ & separationis author, per peccata separat nos à Deo; per odia, contentiones & rixas separat homines à se inuicem, Sed Spiritus Sanctus, vt in Christo diuinam & humanam naturam mira. bili sua obumbratione coniunxit: ita quoque suis donis in nos effusis & homines Deo, & Deum hominibus coniungit. Qui Spiritum Sandum habet, non odit fratrem. Quare? Quia per Spiritum particeps factus my. stici corporis Christi, non potest odisse membra istius corporis. Imo& inimicos suos diligit, qui Spiritu Domini regitur. Quare? Quia, qui Dominoadhæret, ht vnus Spiritus cum eo. Iam verò Deus solem suum oriri linit super bonos & malos. Qui ergo Spiritum Dei habet, omnibus inferuire ac prodesse, neminique nocete est paratus, omnibus pro virili sua benefacit, omnibus se vrendum præbet: quia imitatur Deum, quiest fons omnis gratiæ & milericordiæ erga omnes, Et Spiritus sanctustales. in homine motus efficit, qualis ipse est. Sieut anima reddit corpusanimatum, lentiens & mobile: ita Spiritus San Etus hominem facit spiritua-Iem, & omnia membra ad obsequium Deopræstandum dirigit. Ecclo factus est sonitus, cum celebraretur prima Noui Testamenti Penteco. Ite. Hoc fuit Symbolum venientis Spiritus; qui facit vt homines cœlella cogitent, & ea, quæ fur fum funt, quærant. Venit fub flatus fymbolo, quia viuam consolationem afflictis suppeditat, adeoque vitam animæ largitur, quemadmodum aer vitam corporis conservat. Venit instar blandi fulurri in corda nostra hic ventus, dum intus alloquitur animam nostra. Audiergo, anima mea, quid in te loquatur Dominus Deus. Beata anima, quæ loquentem in se Dominum audit, & ex eius ore sermonem consolationis accipit. Beatæaures, quæ diuini susurri sonitum accipiunt, & huius mundi susurrationes nihiladuertunt. Beatæ plane aures, quæ nonforis sonantem vocem auscultant, sed loquentem interius docentemque veritatem. Beatioculi, qui exterioribus clausi, interioribus sunt intenti, Beati, qui ad interiora penetrant, & ad capienda arcana cœlestia magis magisque quotidianis exercitationibus sese student præparare. Beati,qui Deo vacare gestiunt, & ab omni humano impedimento se excutiunt, Hæcanimaduerte,ô anima mea, & cupiditates exclude, vt quid in teloquatur Dominus Deus tuus, audire queas. Hæc dicit amicus tuus: Ego falus,

falus, egopax, ego vita tua fum: mihi adhære, & pacem inuenies. mitte omnia temporalia, & quære æterna. Quid enim sunt omnia temporalia, nisi fallaciæ? aut quid conducunt omnia creata, si à creatoredeseraris? Quare, omnibus abdicatis, creatori tuo te redde acceptam acfidelem, vt veram confequi valeas beatitudinem, Perge ita loqui, Domine mi. Audit enim seruus tuus. Seruus tuus ego sum. Da mihi intellectum, vt decreta & secreta tua discam. Inclina animum meum ad verha oristui, fluente instar roris oratione tuâ. Dicebant olim Israelitæ Mosi: Alloquere tu nos, & audiemus: non Dominus, ne moriamur. Ego verò non sic, Domine, non sic oro: sed potius cum Samuele propheta summisse cupideque sic obsecro : Loquere Domine: audit enim seruus tuus. Neue me Moles aut reliquorum prophetarum aliquisalloquatur: sed tu me porius alloquere, DEVS, inspirator & illuminator omnium prophetarum, qui me solus sine illis potes instruerecum illi contrà fine te nihil profecturi fint. Possunt illi quidem verba sonare, sed spiritum non conferunt. Pulcherrime dicunt illi quidem: fedte tacente animum non accendunt. Literas illi tradunt, sed tu sententiamaperis. Arcana illi profantur, sed tu ad eadem exequenda adiuuas. Illiviam ostendunt, tu ad eandem perambulandam das vires. Illi foris tantum rem agunt, tu animos instruis & illuminas. Illi extrinsecus irrigant, tu fœcunditatem das. Illi verbis clamant, tu audientibus intelligentiam tribuis. Quamobrem non Moses me alloquatur, sed tu Domine, mi Deus, æterna veritas, ne moriar, & infructuosus efficiar; neue si duntaxat extrinsecus admonitus, & non etiam intus accensus fuero, mihiad pænam conferat auditus fermo, non ad rem collatus: cognitus, nonamatus: creditus, non seruatus. Igiturtu loquere Domine: auditenim seruus tuus. Nam æternæ vitæ verba tu habes. Alloquere me, quod & animo meo consolationem, & toti vitæ correctionem adferat, &tibigloriam honoremque pariat immortalem. Doce me, sancte Spiritus, & vehementer doce. Renouame, & vehementer renoua. Tu enimes ventus ille vehemens, qui in prima Noui testamenti Pentecoste fuit auditus. Tu nescis tarda molimina. Moue igitur me ad omne bonum, atque ita moue, vt nec tyrannorum minas, nec Satanæ insidias,nec mundi odia curem. Diuini amor numinis, Patris omnipotentis Filiique aterni sancta communicatio, omnipotens & aterne paraclete Spiritus, mœrentium consolator clementissime, cordis mei penetralibus potenti illabere virtute & tenebrosa quæque domus meæ neglectælatibula corusci luminis fulgore pius habitator lætifica, tuique roris abundantia longo ariditatis marcentia squalore visitando fœcun. da. Saucia interiora hominis arcana tui amoris iaculo, & torpentis medullas iecoris flammis salutaribus penetrando succende, sanctiqueser. uoris igne illustrando intima mentis, & corporis vniuersa depasce. Pota me torrente voluptatis tuæ ve nihil iam mundanorum degustarelibeat, ytpote quæ nihil sunt aliud quam venenata dulcedo. Iudica me, Domine, & discerne causam meam à gente non san da: doce me facere voluntatem tuam, quia Deus meus es tu. Credo firmiter, quòd quemcunque inhabitaueris, Patris ac pariter Filii domicilium condis. Beatus quite hospitio excipit : quoniam per te Pater & Filius apud eum faciunt manhonem. Veni iam, veni, benignissime dolentis animæ consolator, protegens in oportunitatibus, in tribulatione adiutor. Veni mundator sce. lerum, curator vulnerum. Veni fortitudo fragilium, reuelator labentium. Veni humilium doctor, superborum destructor. Veniorphano. rum pius Pater, viduarum dulcis iudex. Veni spes pauperum, refocillator deficientium. Veni nauigantium sidus, naufragii portus. Veni omnium viuentium singulare decus, morientium vnica salus. Veni, sanctissime Spiritus, veni & miserere mei, apta metibi, & condescende propitius mihi, vt mea exiguitas tuæ magnitudini, roborique tuo mea imbecillitas, secundum multitudinem tuarum miserationum complaceat perlesum Christum, Amen.

Huic quoque meditationiadiungamus aliquot hymnos.

# I. HYMNVS

Sancti spiritus adsit nobis gratia: Que corda nostra sibi faciat habitaculum: Expulsis inde cunctis vities spiritalibus. Spiritus alme, illustrator hominum, Horridas mentis nostra purga tenebras. Amator fancte fen fatorum femper cogitatuum, Infunde vnctionem tuam clemens nostris sensibus. Tu, purificator omnium flagitiorum Spiritus, Purifica nostri oculum interioris hominis, Vt videri supremus genitor possit à nobis,. Mundi cordis quem soli possunt cernere oculi... Prophetis tu inspirasti, ve praconia Christi cecinerint inclyta. Apostolos confortasti, vt trophaum Christiper totum mundu veherent. Quando machinam per verbum suum fecit Deus (ali, terra, marium, Tu super aquas solutus eras, nomen tuum expandisti Spiritus. Tu animabus viuificandis aquas fœcundas. Tu aspirando das spiritales esse homines... Tu dinisum per linguas mundum & ritus adunasti, Domines. Idolo-

Idololatras ad cultum Dei reuocas, magistrorum optime. Ergo nos supplicantes tibi exaudi, sancte Spiritus, Sine quo preces omnes cassa creduntur, & indigna auribus. Tu qui omnium feculorum fanctos tui nominis docuifi instinctu, Spiritus. Ipse hodie Apostolos Christi donans munere insolito, & cunctis inaudi-

Hunc diem gloriosum fecifti.

er.

ota

at,

ni-

ın-

ue ite

n.

0-

e.

n-

0.

or

m

#### HYMNVS. 10 231

T Eni sancte Spiritus, Et emitte cælitus, Lucis tuaradium. Veni Pater pauperum, Veni dator munerum, Venilumen cordium. Consolator optime, Dulcis hofpes anima, Dulce refrigerium. In labore requies, In aftu temperies, In fletu folatium.

O lux beatiffima, Reple cordis intima Tuorum fidelium.

Sine tuo numine Nihil eft in homine, Wihil est innoxium.

Laua quod est sordidum, Riga quod est aridum, Sana quod est saucium, Flecte quod eft rigidum, Foue quod est aridum,

Rege quod eft deuium. Datuis fidelibus, In te confitentibus, Sacrum septenarium. Da virtutis pramium, Da salutis exitum, Da perenne gaudium.

III. HY-

# III. HYMNVS.

VEni creator Spiritus,
Mentes tuorum visita.
Imple superna gratiâ,
Qua tu creasti pectora.
Qui paracletus diceris,
Donum Dei altissimi,
Fons viuus, ignis, charitas,
Et spiritalis vnctio.

Tu septiformis munere, Dextra Dei tu digitus Turitè promissum Patris, Sermone ditans guttura.

Accende lumen sensibus, Infunde amorem cordibus, Infirma nostri pectoris Virtute sirmans perpetim.

Hostem repellas longius, Pacemque dones protimus, Ductore sic te prauio Vitemus omne noxium.

Per te sciamus da Patrem,
Noscamus atque Filium,
Te vtriusque Spiritum
Credamus omni tempore.
Sit laus Patri cum Filio,
Sancto simul Paracleto,
Nobisque mittat Filius.

Charisma (anti Spiritus.

Tentatio pra fumptionis circa dona Spiritus (ancti.

III. Tentatio præsumptionis circa dona Spiritus sandi profligatur adhibità distinctione gratiæ, & meditatione impersectionis in hâc vità.

Distinctio gratia est quò d sit alia gratum faciens, alia gratis data. Gratia gratum faciens est paternus Dei fauor in Christo, seu est gratia iustificationis, qua sit ve Deo simus gratiper sidem propter Iesum Christum. Gratia gratis data est donum siue charisma Spiritus Sancti, quod etiam in reprobos cadere potest: putà donum miraculorum, donum prophetia, & similia, de quibus Apostolus 1. Cor. 12. Si quis insolescat ob priorem gratiam, profliget hanc tentationem cogitatione impersectionis, qua cer-

nitur in hac vita multiplex, vt supra est demonstratum. Tametsi enim instificatio est perfecta: secus tamen habet sanctificatio. Si verò aliquis fiatarrogans ob gratiam posteriorem, ille cogitet huiusmodi dona nihil prodesse absque side. Cogitet hominem nihil exseipso boni habere, neq; de vlla re gloriari posse,ac proinde se humilier cora Deo hunc in modu. Domine, quid est homo, vt tu fis eius memor? quid est homine natus, vt cum curesequid promeruit, vt eu fauore tuo prosequaris? Domine, quid possum conqueri, i me deserueris? aut quid meritò expostulare, si mihi postulata non concesseris? aut quid mihi arrogare, cum dederis ? Certe hoc mihi verè cogitare licet & dicere : Domine nihil ego sum, nihil per meboni habeo, quin omni i inops ad nihil semper tendo. Quod nisi à te adiutus, & intus in animo instructus fuero, totus efficior tepidus & dilsolutus. Tu verò, Domine, semper idem es, idem que permanes in æternú, semper bonus, iustus, sanctus, qui omnia bene, iuste, sancte facias & cu sapientia componas. At ego ad defectum magis quam ad profectu pronus, non semper in codem statu perduro, quippe temporis vicissitudini obnoxius. Sed idem tamen, te manum adiutricem porrigente, facilè recreor: quando quidem solus sine vl'à humana ope auxiliari potes, meque víqueadeo confirmare, vt vultus meus iam in diuería non mutetur, sed inte vno animus meus corrigatur & acquiescat. Itaque si dum vel animi religionem desidero, vel aliqua necessitate ad te quærendum (quippe cum nemo fit qui me consoletur) impellor, omnem humanam consolationem scirem abiicere, equidem de fauore tuo merito bene sperare,& consolationis donum cum lætitia expectare possem. Denique tui est benehcii, quidquid vnquam bene mihi succedit. Ego tibi vanus & nihili homuncio lum, inconstans & infirmus. Igitur gloriari vnde possimeaut cur suspici cupiam? De nihilo videlicet. At id quidem vanissimum est. Verèpestilentissima & inanissimares estambitio, que hominem & à verägloria abstrahat, & cœlesti fauore spoliet. Nam dum sibi placet homo, tibi Domine Deus, displicet : dum humanis laudibus inhiat, veris virtutibus priuatur. Estautem vera gloria, sanctaque lætitia, de te, non descipso gloriari; deque tuo nomine, non de sua virtute gaudere, aut re vlla nisi propter te delectari. Ergo tuum, non meum laudetur nomen: tuum, non meum opus extollatur: tuum illud sanctum nomen ita celebretur, vt ego nulla hominum laude afficiar. De te perpetuo lætus gloriabor : de me nihil nisi de infirmitatibus meis. Pharifæi mutuam inter se gloriam : ego ei studebo, quæ à solo Deo est. Omnis quidem humana gloria, omnis honor mortalis, omnis mundana excellitas, si cum tuâ ista æterna gloria conferatur, vanitas est & stultitia. O mea veritas, mea misericordia, mi Deus, beata Trinitas, tibisoli laus, virtus, honor, gloria, in omnem seculorum perpetuitatem, Amen.

### CAPVT VIII.

De casibus conscientiæ circa nonum Symboli articulum, qui est de Ecclesià Catholicà, & communione Sanctorum.

### PRÆCEPTA.

TEntationes circa nonum Symboli Apostolici articulum, respiciunt Ecclesiam Ca.

1 tho icam, & communionem fanctorum.

Circa Ecclesiam Catholicam, qua est cætus hominum pradestinatorum ad vitam aternam, quatuor sunt tentationes. Prima est de notis Ecclesia, secunda de ipsius conservatione, tertia de ipsius felicitate, quarta denique de notis aterna electionis. Nam homo tentatus hic primò dubitat an sit in verà Christi Ecclessà: deinde angitur animo, an Ecclesia etiam sit duratura inter tot persecutiones: tertiò offenditur calamitatibus Ecclesia: quartò disputat, an ipse quoque sit in numero pradestinatorum ad vitam aternam.

Circa communionem sanctorum est tentatio imperfectionis siue doloris & con-

temptus.

Tentatio imperfectionis circa communionem sanctorum est, quòd homo tentatu sentit in corde suo duritiem, ita vt non afficiatur miseria suorum fratrum.

Tentatio contemtus est, quâ homo tentatus flocci facit communionem sanctorum, quòd nihil inde vtilicatiss percipere se putet.

## REGVLA.

Prima qua. I. Vera Christi Ecclesia est, in quâ sonat verbum Legis stia de Eccle: & Euangelii, & in qua locum habet administratio Baptismi siâ, quanam & S. Cænæ.

sit vera Christi Ecclesia?

Deus Opt. Max. omni tempore sibi collegit aliquem cœtum, in quo sonaret Euangelium de Ie s v Christo, vti videre est ex praxi Veteris & Noui Testamenti. Sed quia Diabolus solet zizania serere intertriticum cœlestis agricolæ, oportet hominem Christianum solicitè cogitare, quo modo cœtus verè Christiani ab hypocritis discerni queant. Neque enim conscientia potest in tuto esse, nisi persuasa sit sein illo viuere cœtu, qui Deo placeat. Duæ autem hîc sunt notæ prorsus infallibiles: videl. pura verbi Dei prædicatio, & legitima Sacramentorum à Deo institutoru administratio. Ecclesia enim est sponsa Christi, quæ à sponso suo accipit literas sponsalitias, & sigillum quo literæ obsignantur. Literæ sponsalitia sunt Lex & Euangelium. Sigilla sunt Baptismus & sacra Cœna. Summa Legis est: Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo, & ex totà animà tuà, & extotà

extotà cogitatione tua. Istud est primum & magnum mandatum. Secundum autem simile eft huis, Diliges proximum tuum vt teipsum. Ab istis duobus mandatis tota lex & Propheta pendent, Matth. 22. ver [. 37.38.39.40. Plenior huius fummæ expolitio est in Decalogo. Summa Euangelii est Iohan. 3. vers. 16. Ita Deus dilexit mundum, vt Filium suum vnigenitum daret, vt omnis qui credit in eum, non pereat, sedhabeat vitam aternam. Et breuius adhuc in illo dicto I. Iohan, I. ver [.7. San. quis IESV Christi purgat nos ab omni peccato. Quæ breuis sententia est symbolum & tessera Christianorum. Baptismus est sigillum spiritualis nofirzinsitionis & generationis, qua simus filii Dei. Sacra Cona est sigillum spiritualis nostræ confirmationis & nutritionis, qua pergimus else filii Dei. His ita positis, oportet vt homo Christianus huncin modum ratiocinetur: Quicunque est in tali cœtu, qui retinet incorruptam Legis & Euangelii prædicationem, legitimam que Baptismi & sacræ Cænæ administrationem, is est in verà Christi Ecclesià. Arquiego per Dei gratiam dego in huiusmodi cœtu. Ergo sum in verâ Christi Ecclesiâ. Sed, inquis, vnde possum scire verbum Dei incorrupte prædicari, & sacramenta recte administrari? Resp. Quicunque cœtus retinet sex capita religionis Christianæ, puta Symbolum Apostolicum, Decalogum, Orationem Dominicam, Institutionem Baptismi & sacra Cona, & Disciplinam ecclesiasticam, ita vt illis nihil addar, nihil demat, sed ea interpretetur quemadimodumanalogia fidei postulat, id est ita, ve vnius capitis explicatio non pugnet cum explicatione alterius capitis, sed vt sit elegas consensus, in quo nihil aliud spectetur quam gloria Dei & IESV Christi; ille, inquam, cœtus est Ecclesia vera. Rursus, inquis: Etiam hypocritæ possunt hæctalia præstare. Resp. Sanè in Ecclesià particulari etiam sunt hypocritæ, quemadmodum in agro sunt zizania permista tritico, & in lagena pisces boni & mali, & in convivio convivæ induti vel non induti veltem nuprialem. Hoc itaque non offender te, si videas in Ecclesia particulari multos esse hypocritas, qui præse ferant sidem & interim malè viuant. Tu da operam, ve in illo cœtu, qui duab. his notis, verbi prædicatione & facramentorum administratione est insignis, vt, inquam, in illo cœtu viuas, & ita viuas, vt vita respondeat doctrinæ. Ita enim eris membrum Ecclesiæ Catholicæ, quæ est sancta, id est, cuius notæ sunt fides, spes & charitas.

II. Vera Christi Ecclesia in his terris militans tamdiu e- Secunda rit, quamdiu mundus erit, & vsque ad initium mille anno- scientia de rum Apoc. 20. inter varias pressuras florebit vt lilium inter Ecclesia, iplius videli. ipinas.

Hanc regulam confirmat Scriptura & praxis omnium temporum.

duratione :.

Nam Scriptura docet, verbum Dei manere in æternum. Efa. 40.11.6.6.

1. Pet. v. 25. & Deum in cœlis ridere ac subsannare illos, qui contra Christum aliquid machinantur. Ps. 2. & denique Ecclesiam esse fundatam super petram Christum, aduersus quam portæ inferorum non sint præva. Ituræ Matth, 16. v. 18. Deinde praxis omnium temporum tum in Veteri, tum in Nouo Testamento confirmat, Deum semper habuisse populum dilectum, cui sua esoquia crediderit. Vide quæ hanc in sententiam suprà diximus ad casus conscientiæ de prouidentia: quæ que iam iam dicemus ad sequentem casum.

Tertia quaflio conscientia de Eccle sià;ipsius vi del. felicita-

III. Ecclesia Dei est domus spiritualis: ac proinde ipsius selicitatem non oportet metiri pompa externa, sed priuile-

sia; ipsius vi giis cœlestibus.

Site offendat crux Ecclesiæ, cogita hocesse vexillum & insigne ipsius quo tantum abest vt Ecclesia infelix reddatur, vt è contrario in hac patte fuam felicitatem politam este sciat & glorietur. Nam omnes illi, qui sunt vera Christi membra, tollunt crucem suam, Sie nehmen gleich samauf ihren Salf einen Galgen; imitati hac in parte Christum ducem suum, ve capite præcedente pluribus diximus. Deinde mundi felicitas non est vera, quia est caduca, & ita comparata, vt plus habeat miseriæ, quam solida beatitatis, vt supra in descriptione mundi vidimus. Tertiò vera & sincera Ecclesiæ felicitas sita est in sequentibus. Ecclesia est dilecta Christi sponsa, & ipsius corpus Spiritu eius animatum, quem Spiritum quinon habet, nonest Christi, sed Diaboli. Est velut arca Noe; extra quam qui sunt, diluuio æternæignominiæ absorbentur. Est mater spiritualis: quam matrem qui non habet in terris, nec Deum habet Patrem in cœlis. weluti terra Gosen; in quâ remanebat lux, cum Ægyptii densissimuol. uerentur tenebris. Ecclesia est mater, virgo, & sponsa simul. Materelt, quia Deo quotidie spirituales gignit filios. Virgo est; quia à Diaboli & mundi seintegram seruat amplexibus. Sponsa est; quia Christus eam sibi desponsauit fædere sempiterno, eique arrham dedit Spiritus. Ecclelia est nauis illa, quæ Christum & discipulos eius vehit, ac ad portum felicitatisæternæ tandem perducit. Nauigat Ecclesia, instructa sidei gubernaculo, habens Deum gubernatorem, angelos remiges, portans chorosomnium lanctorum. Malus in hac naui est arbor crucis siue tribulationis,in qua per Euangelicæ fidei vela suspensaflante Spiritu sanctoilla ad portumæternæfelicitatis deducitur. Ecclesia porrò est horrus in quo va. riæ herbæ odoriferæ,& arbores fructiferæ cospiciutur. Erecta est in medio ipsius arbor crucis Christi, seu arbor vitæ Christus: & arbor scienuz boni & mali, decalogus. Ecclesia est vinea illa, quam Deus in agro huius mundi

6.6

hri-

n fu.

eua.

teri,

lum

1prà

mus

ius

le-

IUS,

itte

unt

, Vt

dæ

fti

uı

mundi plantauit, languine suo rigauit, sepem angelicæ protectionis circumdedit, torcular passionis siue crucis in ea extruxit, lapides & offendicula ex ipsa sustulit. Ecclesia est mulier amica sole, id est iustitia Christi; calcans lunam sub pedibus suis, id est omnia mundana, quæ multifariis mutationibus obnoxia sunt, despiciens. Considera summam hanc Ecclesiæ dignitatem & felicitatem, anima mea, & debitas Deo tuo gratias age. Da etiam operam sedulò, vt hanc Ecclesiæ dignitatem penitius cognoscas. Magna enim licet sint Dei beneficia in Ecclesia: non tamen ea omnibus sunt obuia. Est hortus conclusus & fons signatus. Nemo pulchritudinem horti conclusi videt, nisi qui in eo est. Nigra est exterius hec sponsa Christi, sed formosa interius. Naus hæc variis persecutionum concutitur tempestatibus. Vinea hæc ligata erigitur, & recisa augetur. Mulieri huic draco internalis multis modis infidiatur. Ecclefia est pulchrum lilium, sed inter spinas. Hortus hic est pulcherrimus, sed non est fertilis, nili Aquilo tribulationum eum perflet. Tuncenim fluunt aromatacius. Ecclesia est Dei filia, mundo exosa, cœlestem expectans hæreditatem, ac proinde in hoc immundo mundo exulans & peregrinans, fortis infilentio, & vincens in fortitudine. Est mater spiritualis, & cogitur cum MAR I A stare sub cruce. Est palma; quia sub pondere tribulationum magis magilque crescit, & vires acquirit eundo. O magnam Ecclesiæ felicitatem & dignitatem! O itaque felices illos, qui sunt in Ecclesia! Cogita, deuota anima, hanc Ecclesiæ dignitatem, & caue quidquam indignum ea committas. Mater est Ecclesia: caue igitur ipsius vocem contenas. Mater elt: semper igitur ab ipsius pendere debes vberibus, quæ funt verbum & facramenta. Virgo est Ecclesia. Si ergo verus es filius huius virginis, vide ne virginea membra prostituas, & cum Diabolo per peccata scorteris: vide vt abstineas à mundi complexibus. Ecclesia est sponsa Christi. Caue igitur neSatanæ adhæreas, & arrham sponsæ datam amittas. Assiduis ora precibus, vt sponsus properet, & ad cœlestes nuptiaste introducat. Veheris in naui. Vide ne in mundi mare te præcipites,antequam ad portum peruenias. Veheris in naui. Precare igitur, ne tempestatibus afflictionum, & fluctibus tentationum absorbearis. In vineam Domini vocatus es. Vide vt strenuè labores: abiice inutilia sarméta, infrugifera carnis opera. Palmes es in verà vite Christo. Vide vt in eo maneas, & fructum feras multum. Induisti Christum, solem illum iustitiæ,per veram fidem. Vide vt lunam, id est, omnia terrena sub pedibus calces, & respectu bonorum æternorum paruiæstimes. Ita Christus, qui te introduxit in Ecclesiam militantem, deducet aliquando etiam ad triumphantem. Sed paulò fusius persequamur privilegia ciuium illorum,

Christianus

Sexaginta privilega Christianorum.

1. Est discipulm Christi, quo non est maior doctor, siue speces scientiam, siue beneuolentiam: quæ duo commendant magistrum.

2. Est religiosus, hoc est, recte de Deo sentir, & Deum recte cognitum

reclècolit.

- 3. Habet nomen gloriosum. Appellatur enim Christianus à Filio Dei Issu Christo: cui instrus est, & cum quo communionem habet in vita & in morte.
- 4. Est vnctionis Christiparticeps, ac proinde est propheta, sacerdos & rex, Propheta; quia cognoscit siue discit voluntatem Dei, eandem que alsos docet. Sacerdos; quia Deo offert spiritum contritum, & sacrificium laudis at que eleemos y næ. Rex; quia vincit Diabolum, carnem & mundum, in hât vitâ militando bonam militiam, & post hanc vitam reportando coronam iustitiæ.
- 5. Omnibus calitibusest gratus: videlic. Deo Patri, Filio & Spiritui fan-Ao; bonis item angelis & beatis animabus. E contrario autem Christianus mundo & Diabolo est exosus. Quâ de re Tertullianus cap. 3. apologuis ait: Odiosissimum est sine causa hoc nomen. Bonus vir Caius Seius: sed malus tantum quòd Christianus. Nomen, non crimen in nobisdamnatur.
- 6. Est felix, sine eve aiav, fine ev havariav, sine abavariav spectes. Nam primin vità præditus est fide per charitatem esticace : ac proinde piè viuitergi Deumstemperanter erga seipsum, iuste erga proximum. Ideo abnega seipsum, crucem suam tollit, & imitatur Christum, vti Saluator præsch psit in generali illa regula Lus. 9. Si quis vult me sequi, abneget semetiplum, & tollat crucem luam quotidie, & sequatur me. Abnegare hicell, suo arbitrio, libitoti, & omnibus animisui motibus renuntiare, & lealterius voluntati & potestati tradero ac veluti resignare. Sic Christianu studet abnegare se torum, suam videlicet intelligentiam, propriamvoluntatem, affectiones animi, amorem sui & mundi; & renuntiare omnibus vitiis, putà iniustitia, superbia, auaritia: idque facit adhibitis sandis precibus, officii sui pià meditatione, mundi contemtu, & affidua disciplinæ consuetudine. Tollere crucem suam est patienti animo ferre paternas Del castigationes, siue illæ sint communes, vt molestus labor, anxia solicitudo, dolor, lassitudo, fames, bellum, morbi & mors: siue peculiares, vi exilium, naufragium, melancholiæ morbus. Tollere, inquam, crucem, eft onw sibi à Deo destinatum libenti & alacrianimo suscipere. Oportet autem vt tollat quisque suam grucen, id est eam, quam Deus immittit. Et hoc facere

iuile

fcien.

nitum

i lesy

i & in

crex:

is do-

n hậc coro-

i fan-

iftia.

ogetici

: fed

9 da.

moin

crga

legat

elcrineti-

celt,

cal-

anus 1 vo-

nni-

actis

ipli-

Dei

itu-

exi-

nus

tem

hoc

cre

facere oportet quotidie; quia quilibet ferme dies est dies crucis, putà vel tentationis, vel famis, vel belli, vel morbi, vel pestis, vel martyrii, vel calumniæ: & quis omnia calamitatum genera percurrat ? Cæterùm Christianus suam crucem tollit precando & patientia se armando. Precatur enim Deum, vt sufficiat ille vires, ne succumbat oneri. Deinde patientia femunit, quando cogitat Dei iustitiam, Christi passionem, suum peccarum, Dei milericordiam, & colorum gloriam. Sequi Christum eft ingredi viam salutis, in ea progredi, & tandem ad metam peruenire. Ingreditur autem Christianus viam salutis, dum illam quærit sine cognoscitex verbo Dei, & cognitam tenet atque observat. Progreditur in illa, retinendo fidem & bonam conscientiam, ita vt Christum imitetur, orando Deum &ipfum glorificando, studendo humilitati, beneficentia, veracitati, placabilitati, honestæ conuersationi in vestitu, incessu, gestu, sermone, &c. Tandem peruenit ad metam, quæ est patria & vita coelestis. Deinde mors hominis Christiani est pretiosa, sancta & beata in conspectu Dei. Morsenim illi est via ad cœlum,æternæ vitæ nuntia, liberatio ab omni miseria, accessus ad æternam felicitatem, abitus & collectio ad patres suos, requies à labore, somnus, depositio tabernaculi, emigratio ex hospitio corperis, traiectio ex mari ad portum, oftium vitz, portus quietis, victoriz consummatio, porta gloriz, ianua vitz, &deniq; lucrum. Sed quomodo est beata mors hominis Christiani? Quia, inquam, ille ad mortem recte lepræparar, & in agone mortis superat hostem per fidem in Christum. Denig, felicem mortem sequitur felix immortalitas in altera vita.

7. Ab aterno est pracognitus, & in adoptionem filiorum Dei accitus, Ephes. 1.
1.Petr. 1. Gloria hominum est ab oraculis & signis natiuitatem præcedentibus laudari. Gloria itaque hominis Christiani est, tam insignibus præfagiis ornari, quòd ab æterno prædestinatus sit ad vitam.

8. Ab aterno diligitur à Deo in aternum. Nam Pater ab æterno ita nos dilexit, vt decreuerit nobis dare Filium, Iohan. 3.

9. Nascitur ex Deo. Cuius natiuitatis admiranda est ratio. Nam pater hominis Christiani est Deus in Christo: mater est Ecclesia, sœcunda Christisponsa, eaque virgo: semen, ex quo generatur, est verbum Spiritu Deise cundatum.

10. Ad diuinum & supernaturalem statum euchitur. Nam postquam est regenitus, sit diuinæ particeps naturæ, & ex mundano sit diuinus, ex terrestricælestis, ex maledicto benedictus. 2. Pet. 1.

11. Videt natalem suum maximo colorum gaudio celebrari. Nam angeli assistunt natiuitati hominis Christiani, ei obstetricantur, nascentem suscipiunt, diuinis gratize pannis inuoluunt, in cunis collocant, vagientem confolantur, à malesicio custodiunt.

R 2

12.Verd

ru Bi

12. Vere fit nobilis. Est enim genere dittinus Ad 17. est ciuis san corum, domesticus Dei, Dei filius, frater Christi, conseruus angelorum. Quisa.

mabò hunc non appellet nobilem?

13. Praditus est summis ornamentis virtutis & honoris. Est enim ornatus scientia, qua Deus cognoscitur: siducia, qua in Christum creditur: &0. bedientia, qua Christi mandata seruantur. Hinc Ignatius bonos Christianos vocat βεοφόρους, χρις οφόρους & πνευμαποφόρους q.d. Deiferos, Christiferos & Spiritiferos.

14. Titulis maximis insignitus. Est enim Dominus, qui sibi, mundo & Diabolo imperat. Est dux, qui vincir carnem, mundum & Satanam. Est princeps cali, quia Dei silius & hares vita aterna. Est rex, vnctus oleo latitia. Est sacerdos; quia offert Deo seipsum hostiam viuam. Est reuerendissimus, quia est templum Spiritus sancti. Est serenissimus; quia mundatus est sancti.

guine Christi, & Spiritu Dei illuminatus.

15. Est imago Dei instaurata. Finge tibi pictorem aliquem forma & arte insignem, qui tres tabulas conficiat, in quibus seipsum depingarin quarum prima solum sua vestigia exprimat; in altera se totum adumbret atq; delineet: in tertia se integrum viuis coloribus & quasi alterum exprimat. Ex his secunda melius quam prima, & tertia multo melius quam secunda repræsentat artisicem. Primæ picturæ creaturas non intelligentes, secundæ homines side & pietate carentes, tertiæ homines electos similes dicito. His enim reddit Christus imaginem Dei cum auctario.

16. Est pulcherrima & dilectissima CHRISTI sponsa. Nam CHRISTVshominis Christianianimam, quæ fornicata est cum dæmone, ad se reuocat & sibi iungit sancto connubio. Jer. 3. Hos. 3. Hæcsponsa est regina; quia

maritus ipsius est Rex Opt. Max.

17. Est viuum tabernaculum & templum viuentis Dei. 1. Cor. 6. & 2. Cor. 6. Nam tota Trinitas venit ad eum, & mansionem facit apud ipsum. Ioh. 14. O egregium sacrarium!

18. Est thesaurus inastimabilis. Tantus enim est ipsius valor, quantum est

Sanguinis Christi pretium. 1. Petr. 1.

19. Est quasi sol quidam in mundo. Est enim filius lucis. Prouerb. 4.1.

Theffalon.I.

- 20. Eius animo nihil in mundo est maius. Rebus enim humanis veluti conculcatis super cœlos ascendit, & totus ad cœlestia conversus affectat æterna.
- 21. Est excelsior mundano rege. Habet enim regnum Dei intra se, cum reges huius mundi habeant regnum suum extra se. Ille habet purpuram incorruptibilem absque periculo amissionis, hi habent purpuram corrupti-

rum.

usa.

atus

ko.

hri.

Iti-

ia-

in.

145;

n.

ruptibilem, quæ cum labore acquiritur, cum timore retinetur, & cum animæ detrimento sæpiùs amittitur.

22. Habet creaturas sibi addictas. Nam iis qui sunt in Christo lesv, creatura non nocent, led seruiunt. Esa. 43. etiam ipsi sancti angeli. Hebr. 1.

23. Est finis propter quem mundus factus est & conseruatur. Nam si nulli pii es-

24. Est monarcha mundi: scilic. in Christo adoptatus. Iudicabit enim mundum cum Christo. Et Christianus est hæres Dei & cohæres Christi. Pater proprio Filio non pepercit, sed pro omnibus tradiditillum: quomodo non omnia etiam nobis cum illo donaret? In quibus verbis considera largitorem, perpende rem donatam, & aspice eum cui donatur. En hic triplex ius. Primum dat filialis adoptio: secundum, triumphalis debellatio: tertium, redamationis vicissitudo.

25. Est felix. Nam Christiano cuncta feliciter succedunt, non ex voto carnis, sed ex sensu sidei. Hinciustus est tanquam arbor fructissicans ad ripas aquarum, cuius folium non decidit, & quidquid facit, prosperatur. Psalm.1.

26. Estomni honorum genere dignus. Quis enim non honoret illum, quem Deus honorat?

27. Est doctor doctissimus. Nam docet facienda, & docet faciendo. Hic verò censetur optimus doctor, qui hæc duo coniungit.

28. Solus est sapiens. Nam præditus est sapientia illa, quæ est ex su-

19. Solus est prudens. Nam salutem animæ anteponit saluti corporis, aurum nempe crepundiis.

30. Solus est fortis. Nam pro Christo & eius causa nihil non ferre para-

31. Solus est potens. Nam omnia potest in eo, qui ipsum confortat, Christo. Phil. 3. Nihil potest illum separare à dilectione Dei, quæ est in Christo Iesu. Rom. 8.

32. Reportat victoriam gloriosisimam. Vincit enim seipsum: quod vincendigenu indicatur omnium difficillimum & præstantissimum.

33. Estimpauidus; quia nihil timet nisi Deum & peccatum.

34. Patiendo vincit omnia. Nam omnes sanctos patientia secit illustres in Christo Per patientiam Christianus iura Dei tuetur, sidem munit, pacem gubernat, dilectionem promouer, humilitatem instruit carnem regit, spiritum seruat, linguam frænat, manum continet, tentationes conculcat, scandala pellit pauperem consolatur, diuitem temperat, insirmu non deiicit, valentem non consumit, sidelem delectat, insidelem inuitat. Victrix denique Christianorum patientia triumphat.

R z

35. Est mansuetissimus & humillimus. Neminem enim despicit, nemini se præfert, omnibus se subicit, omnes amplectitur, honorat, inuat; gaudet in contumelià, in rebus aduersis Deum laudat, iratos suauitate mitigat.

36. In largiendo est magnificus. Aperit enim manum suam, neque contrahit cor suum. Nempe Deum imitatur, qui pluit super iustos & in-

iustos.

37. Sua bona tuetur & conseruat sanct à frugalitate. Didicit enim ita exerce. re liberalitatem, vt fugiat prodigalitatem.

38. Habet animam castam corpusque mundum. Est enim lotus sanguine Christi, & magis magisque aspirat ad munditiem spiritualem.

39. Iustitia studet. Nam Deus ipsum ducit per vias iustitia.

40. Solus viuit side. Nam sides ipsius est lumen cum splendore, lucerna cum oleo, pupilla cum visione, auris cum auditu, arbor cum srucun. Fide duce Christianus in cœlo versatur, gloriam cœli gustat, Deum
ob oculos habet. Fide tanquam lumine ambulat, tanquam oculo
videt, tanquam aure audit, tanquam cingulo se munit, tanquam brachio pugnat, tanquam manu apprehendit, & tanquam lucerna quarit
Christum.

41. Solus spe cert à fulcitur. Tantum enim spei est in ipso, vt dicat de Deo: Etiamsi occiderit me, in eo tamen sperabo.

42. Solus charitatis ardore fulget in Deum & homines. Nam Deum quiest supra ipsum, amat supra se: & proximum, qui est iuxta ipsum, amat iuxta & secundum se.

43. Solus verà pace fruitur. Nam Christus est pax eius.

44. Solus vero gaudio & voluptate fruitur. Prægustat enim gaudium vitæ aternæ.

45. Viuit sine folicitudine ethnica. Pendet enim totus à Dei paterna cura, & iactat curam suam in Dominum.

46. Solus est verè diues. Nam Pater ipsius est Deus; hæreditas, ipsi beatitudo; domus, paradisus; cibus & potus, Christus; vestis, iustitus Christi.

47. Est decus vrbis & orbis. Nam piorum causa quidquid est in hâc vita commoditatis & vtilitatis, à Deo conceditur mundo. Leuit. 26. Sic pietas Iacobi auxit rem Labani: Ioseph sua pietate amplificauit regnum Pharaonis: iusto Lotho commorante Sodomæ non est exusta ciuitas.

48. Habet Deum protectorem, vindicem & iudicem. Hic enim capillos iustorum numerat, illos tanquam pupillam oculi conseruat, & curam ipsorum sanctis angelis demandat.

49. Nascitur & educatur in rep. qua nulla est clarior & magnificentior. videlicet

in Ecclesia, que est ciuitas Dei antiquissima, nobilissima, amplissima, fir-missima.

50. Gaudet Dei & sanctorum consuetudine. Nam non abit in viâ peccatorum, sed lege Iehouæ delectatur, versatur cum piis, euoluit pios libros,

fundit deuotas preces.

ini

lat:

ate

Ta-

in-

C.

ne

1-

m

51. Est verè liber; quia seruire Deo libertas est. Christianus itaque verè est liber: quia dum seruit Deo, liber est à carne, mundo & Satanâ. Non facit voluntatem creaturæ, sed creatoris, cui seruire, est regnare.

52. Est Dei amicus, familiaris & domesticus. Idem enim est velle & nolle

Dei & Christiani: qua in re consistit entexexes amicitiæ.

53. Eins vota & dona sunt Deo gratissima. Etsi enim Deus illis non indiget, affectum tamen vehementer probat.

54. Donatur iure ciuitatis Dei: quod ius positum est in eo, ve pii habeant

vnionem & communionem cum Christo, angelis, & inter sese.

55. Non moritur; quia mors ipsi est transitus à corruptione ad incortuptibilem statum, à mortalitate ad immortalitatem, à perturbatione ad quietem & tranquillitatem, à pugna ad triumphum, à sudore ad præmium, à breui vita ad æternam vitam.

56. Est miles victoriosus. Nam vniuersa ipsius vita est militia super terram. Insignia militia accipit à Christo crucem & patientiam: arma, sidem & bonam conscientiam. Tollit crucem suam, & sequitur Christum ducem. Cum Christo tollit, cum Christo portat, cum Christo orat, cum Christo maledictis incessitur, cum Christo crucifigitur, cum Christo moritur, cum Christo resurgit & triumphat.

57. Eft hares vita aterna. Nam quia est filius Dei, est hæres Dei, & cohæ-

res Christi.

58. Est beatus super omnia: quia est pauper spiritu; est mundo corde; esurit & sittiustitiam; est pacificus; & denique habet remissionem peccatorum.

19. Post hanc vitam summa coronatur gloria. Nam è vestigio deduciturin cœlestem Hierosolymam, vbi Pater creator, Filius redemptor, Spiritus sanctificator eius, honorificè ipsum excipiunt & super omnia bona constituunt, iustitiæ coronam ipsi tribuunt, in throno cum Christo ipsum collocant, & ad nuptias Agni deducunt.

60. Infinito in calis gaudio perfruitur. Gaudet enim dum videt supra se Deum, infrase Diabolum & reprobos homines, intraseregnum Dei, ex-

trase conciues colorum, sanctos angelos & homines.

Atque hæcsunt privilegia Christianorum. Frequens illorum meditatio nobis adferre debet solidam consolationem, & simul nos impel-

lere.

lere, vt viuamus vitam Christiano homine dignam, ne amittamus tanta priuilegia nostro vitio: cùm verum sit illud vulgatum, Mali non gaudem priuilegiis.

Quarta qua fiio confeienzia de Ecclesiâ, circa pra destinationem.

IV. Si velis scire, an sis in numero electorum, examen & disputatio tua procedat à posteriori, non à priori.

Vetus Ecclesiæ doctor grauiter ait: Si vis à priori extra limites verbi scruta. ri profundum pradestinationis, metuendum valde ne cadas in profundum desperainnis. Et in eandem sententiam alius è veteribus inquit: Quoties cogitare viale pradestinatione tua, aspice Christum in cruce pendentem, pro peccatis totius mundi morientem propter iustitiam nostram resurgentem. Incipe à Christo iacente inpraseou: sic demum recto ord ne procedet tua de pradestinatione distutatio. Quæ methodus verè analytica, qua ab effectis ad causas ascendimus, fundata estinillo Apostoli.2. Tim. 2, v. 19. Solidum stat fundamentum Dei habens sigillum hoc, Nouit Dominus eos qui sunt sui: 6, Abscedat ab iniustitià quisquis nominat nomen lesu. V. bi Apostolus docet, librum vitæ sigillatum esse à priori & à posteriori, intrà & extrà. Sigillum à priori hoc est: Nouit Dominus eos qui sunt sui. Sigillé à posteriori hoc est: Abscedat ab iniustitia quisquis nominat nomen Iesu. Quods velimus librum istum legere, prout debemus, oportet vi incipiamusi posteriori, & sic ratiocinemur : Quicunque absceduntabiniustiia,illi funt scripti in libro vita. Atqui ego abscedo ab iniustitia. Ergo sum scriptus in libro vitæ. Atque hoc est fundamentum totius huius disputation nis, arduæ sanè & valde momentosæ. lacto isto fundamento, rem totam ab ipso capite arcessemus. Quando Diabolus, homicida ille & patet mendacii inde à principio, te adoritur hoc argumento: Peccatores non funt inscripti libro vitæ. Tu es peccator. Ergo. Quando, inquam, archifophistaille sic disputat, tuita regere: Peccatores ponitentes sunt scriptin libro vitæ. Atqui ego sum peccator pænitens. Ergo sum scriptus in libro vitæ. Maior probatur inde. Quorum nomina sunt scripta in librovita funt in Christo electi. Iam verò in Christo non sunt nisi peccatores, qui fuum morbum agnoscunt, & ipsum tanquam animæ medicum implorant. Minorem confirmabis huncin modum. Tria sunt, quæ requiruntur à peccatore resipiscente. 1. Ingens dolor coniunctus cum peccatide testatione. 2. Esuries Christicum fide in Christum. 3. Propositum fande viuendi coniuncum cum conatu mortificationis veteris & viuilicationis noui hominis. Iam subsume: Atqui hæc tria in me per Deigtatiam sentio. Hinc conclude. Sum igitur in numero peccatorum relipiscentium. Ceterum oportet vt triaista distincte consideres in vocations iustificatione & sanctificatione, vt ab istis veluti gradibus ascendas adz. ternam prædestinationem. Disce igitur instituere triplex examen, quandoin huius tentationis schola exerceris: examen dico vocationis.iustificationis & fanctificationis.

tanta Haent

n&

ruta.

ratio-

vis de

nundi

Sepio:

odus

illo

Nouit

V.V.

i,in-

zillű

abda

usa

, illi

cti-

t10.

tam

iter

100

10-

iin

010

tæ,

e-

n.

10

Expende an verbum Dei, per Examen vol. Examen vocationis in Ecclesiam sic institue. qued vocatus es recte audiueris & meditatus fueris. Hîc deprehendes, te minime ecclesiam. fecifie tuum officium. Nam tria requiruntur ad verbi Dei legitimam mactationem. Prime necesse est, vrattente illud legas & audias, ne sis corpore præsens, animo absens: ne vna concione sis contentus per integru mensem, vel etiam annum. Deinde oportet lectum & auditum verbum solide intelligere, & intelle dui memoriæque infigere. Tertio necesse est, vt cor ita sit affectum erga verbum cognitum & intellectum, vt voluntas delectetur & gaudeat vero & bono, quod ibi monstratur, & odio habeat fallum & malum, quodibi damnatur. Hîc verò conscientia tua mille modiste accusabit. Quid igitur hic respondebis? Responde per concessionem fiduciariam, hoc est fatere tuum peccatum, sed ita vi illud remissibile & eluibile esse oredus. Non enim adferri potest responsio, quam Diabolus magis oderit hâcipla. Quod quidem diligenter est aduertendum. Solenne enim est huic impuro spiritui, nobis improperare impersectionem nostram, camque sic exaggerare, vt in desperationis abyssum nos agat præcipites.

Examen instificationis est, quo peccator tentatus examinat fidem suam, Examen in. itavt exploret cor sui, an verè in Christu credat. Vera ista sides deprehé-sissationu. ditur tu ex affectibus, tu exeffectib. luis. Affectus funt, qui ex apprehélo per fidem Christo in corde credentis cientur: puta sensus charitatis Dei in cordetuo diffuíz, spes & expectatio vitææternæ:amor filialis erga Deu; consolatio & pax conscientiæ; suspiria inenarrabilia; patientia Christiana, per quam in afflictionibus & de illis gloriari possis. Effectus sunt bona epera, quæ ex fide promanant: putà pietas, iustitia, gratiarum actio, concordia, beneficentia, fidelitas in vocatione & bona conscientia, Sed his rurlus deprehendes, nec omnes hos fidei affectus & effectus, nec semper ubiinesse. Verum enimuerò bene habet, quòd sentis aliquos tibi inesse. Bene habet, quò dagnoscis & deploras imperfectionem tuam. Satis est, li habeas scintillam fidei, guttam spei, & igniculum charitatis. Quid verò, li nihil horum sentiam inquis ? Ne tum quidem, inquam ego, despe-Nam si nihil horum sentis, & obides compuncto animo, machemi fili. Hæc enim est ianua & porta ad fidem, dolere ob peccata,

& litire institiam Christi. Examen sanctificationis est, quo peccator tentatus habito examine fidei Examen sanctificationis est, quo peccator tentatus habito examine fidei iustificantis accurate introspicit in vitam & mores suos, & seipsum odit dificationu. damnatque, quòd non responderit vocationi & iustificationi suz, adeoque sibi displicet ob innumera peccata, quæ partim in conscientia sua persentiscit, partim ex paternis Dei castigationibus agnoscit. Hîc rursus

oritur tentatio imperfectionis, quam oportet profligare vt præcedentes, videlicet confessione fiduciaria, non verò negatione Pharisaica & attogantia meritoria, qualis est Luc. 18. Diligenter hic scopulusest fugiendus. Fieri enim non potest, vt opera nostra, quantumuis bona, possintelle materia gloriæ coram Deo. Fatere itaque, fili mi, peccata tua cum publicano, & examina cor tuum, an ferium quoque in animo tuo habeas propositum, secundum verbum De I vitam tuam instituendi,vt vita & vocatio tua respondeant sidei. Hæc, hæcest regia via, quâ à notioribus proceditur adignota; dum ex vocatione concluditur instificatio, exisstificatione fan dificatio, ex fan dificatione aterna prædestinatioad glo. riam: qua,inquam, ex sensu imperfectionis colligirur dolor, ex dolore displicentia, ex displicentia esuries, ex esurie fiducia, ex fiducia propositum sancte viuendi, ex proposito sancte viuendi propositum DEI æternum. Ita ab externis ad interna, & ab internis ad æterna fit ascensus. Hiciam est clypeus, anima mea, quem oppones iaculis Satangignitis. Hic est modus argumentandi, quem docet Logica tentationum, & contra quem nihil potest archisophista Diabolus. Sed aliquid ampliùs adferamus hanc in sententiam. 1. Tria sunt fulcra pradestinationi; misericordia DEI diligentis, meritum Christipatientis, & gratia Spiritus Sancti per euangelium Misericordia DE 1 est vniuersalis respectu omnium credentium, siue peccatorum resipiscentium. Ita enim Devs dilexit mundum, vt Filium luum vnigenitum daret, vt omnis qui credit in eum nonpereat, sed habeat vitam æternam. Iohan 3.v. 16. Meritum Christi similiter est vniuersale respectu credentium, sine peccatorum resipiscentium, quia Christus mortuus est pro suis ouibus, quæ in toto mundohincinde funt dispersæ, Johan. 10. Denique promissiones euangelii etiam sunt valuersales respectu credentium, siue peccatorum resipiscentium. Ita enim Christus ait Matth. 11. Venite ad mo omnes, qui laboratis. Et huiusmod promissiones non sunt simplices, sed iurata, & firmata solenni illa Christi formula, Amen Amen dico vobis: vr in historia euangelica videreest. His promissionibus iuratis habe sidem, & cogita illud Tertulliani: Onos felices, quorum causa Devs iurat! Sed infelices nos, si Deo iurantifidem non habemus! 2. Quatuor sunt potissimum Scripture dicta, ex quibus circa pradistinationem oboriuntur graues tentationes. Primum est Matth. 20. Multi vocati, pauci electi. Ecce, inquit tentatus, quid iuuat vocatio, cum deeft electio? Secundum Malach. I. Iacobum dilexi, Esauum odio habui. Ecce, inquit rursum tentatus: Devsabæterno habet hominem odio? Quid ergo iuuat mea fides?quid studium san ctæ vitæ? Tertium est Exod. 9. vbi Devs ad Pharaonemait: Ad hoc excitainite vt meam potentiam in te ostendam: Ecce, inquit homo tentatus, Deus excitat & destinat homines ad varias pœntes

idus.

telle.

pu-

beas

a &

ibus

HI.

glo.

ore

PO-

EL

lus.

tis.

n-.

d-

ne

r-

scenas, adeoque ad exitium æternum. Huc pertinent loca, vbiDeus dicitur exezcare homines ne videant, & corda indurare, & tradere in sensu reprobu. Deut. 28. Efa. 6. & alibi. Quartum eft Exo. 33. & Ro. 9. Deus miferetur, cuius vult, &indurat, quem vult. Ecce, inquit cor tentatum, quid facia?quò me vertam ? Deus pro liberrima sua voluntate homine eligit, vel relinquit in miseria. Grauissimis his tentationibus ita procedemus obuia. Ad I. Omnes vocati, qui sua miseria ex lege agnoscut, ex euangelio Christum quærere ac sitire discunt, & ex vtrog; noua o bedientiam addiscunt, omnes, inqua, illi sunt electi. Descende itag; in te, & examina cor ruum, an scintillam harum reru in te deprehendas. Si deprehendis, crede jam es in vià ad vitam æternam. Fieri enim non potest, vetria ista cadant in hypocritas. Si nondu deprehendis, pulsa fores gratiæ, & ita collige. Petenti dabitur, & pulsanti aperietur. Atqui ego iam peto & pulso. Etsicut non licet ita concludere: Sol nondum est ortus! E. nunquam erit dies:itaneq; licet in salutis negotio argumentari: Sol iustria, lesus Chriftus, mihi nondum est ortus. E nunquam mihi orietur. SiDiabolus huiusmodi paralogismum tibi proponat, dic intrepide: Apage sis Satan. Increpet te Dominu. Ad 2. Caue ne in hâc tentatione omnium primo vtaris methodolynthetică, quæ procedit à priori. Hæc enim tum demum est adhibéda, quando víus es methodo analytica, qua diximus procedere à postetiori. Sicigitur ratiocinare. Qui credit in Christum, & in illo solo suam salutem quærit, is est ab æterno electus & Deo dilectus. Eph. 1. Atqui ego credo in Christum, & extra ipsum nihil prorsus me este sentio. Sum ig.electus, & ab aterno dilectus à Deo. Ad 3. Deus non indurat eos, qui sua duritiem deplorant:no excæcat eos, qui suam cæcitatem detestantur:no tradit in reprobum sensum eos, qui sentiunt suos defectus: sed illos, qui malitiose iplius gratiam contemnunt. Hos, inquam, ab æterno decreuit damnare ob peccatum infidelitatis & malitiæ perseuerantis. Ad 4. Voluntas Dei tibi patefacta est in verbo: quòd nempe velit omnes saluare, qui credunt in Christum. Et hos decreuit ab æterno eligere, non propter adem, sed pro suo beneuolo affectu, ex quo fluit fides. 3. Si oboriantur tentationes inde quod decretum Dei sit immutabile, oportet duobus modis occurrere Diabole. Primò quære ex illo, mi frater, in quonam Scripturæ loco Deus Inbeat scrutari & inquirere ipsius arcana. Deinde quære ex eodem, vbilocorum in Scripturis Deus mandet, vt ideo dubitem de salute mea, quia ipsius decretum sit immutabile. Hic obtumescet ille veterator:neque tamen desistet tibi facessere negotium. Hicitaque sume animum, & hunc in modum ipsi loquere. Certò noui, has cogitationes mihi suggeri à prauitate tua, Satan. Deus enim non vult nos scrutari maiestatem, ne ab ipsa opprimamur. Prouerb. 25. Tu verò, impure

Spiritus, cordi meo facis ægrè, vt hoc modo à me impetres, vt fiam hostis DEI. Ah falleris, & longissimè falleris, imprudens & impudens sophistal Non enim sie didici ratiocinarià Christo: Decretum Der estimmutabile: Ergo dubita de tui electione : sed ita: Decretum De I est immutabile, Ergo non possum excidere gratia DEI. Sed, inquit Satan, vnde scistees. se in gratia De 1? vnde scis tuum nomen esse scriptum in colo? Hoc, inquam ego, scio ex euangelio, & ex testimonio Spiritus Sancti, quiloquitur mihi in corde meo. Parum certè versatus es, improbe sophista, in S. Quidenim? Annon euangelium nobis ponit ob oculos lesum Christum, in quo tanquam in lucidissimo speculo videamus amorem De 1, quantus ille sit erga illos, qui in solo Christo quærunt suam salutem? Hicalmus Seruator est mea consolatio: hic est, quem Pater iubet habete pro eo, in quo simus electi: hic est thronus gratiæ, quem oportet consce. dere, si velimus cor & voluntatem DE1 erga nos cognoscere. Apageitagi Satan, qui hoc speculum prædestinationis & hunc gratiæthronum exoculis cordeque meo vis euellere atque improbo ausu abripere. Nihilagis, serpens antique, hoc tuo morsu igneo. Non enim per DEI gratiamà me impetrabis, ve oculos auertam ab æneo illo serpente, qui morsus tuos igneos folus persanat. Quidquid tandem in medium adferas, hâc dulcissimâ Musica ego abie cus Dauid te impotentem & inquietum Saulem obtundam, & hac vilissima funda te minacem Goliathum prosternam: Sanguis Iesu Christi purgat me ab omni peceato. Hic esto processius, anima mea, hæc esto legitima ars disputandi de arcano prædestinationis. Quotiesigitur disputare aut cogitare vis vel cogeris de prædestinatione tua, aspice Christum in cruce pendentem, & incipe à fide tuâ infirmâ vt peruenias ad decretum Der firmissimum: quod factum est in Christo, in quotu es per fidem. Sic ergo ratiocinare. Qui habet fidem, habet Christum. Qui habet Christum, habet omnia, & proinde est in numero electorum. Si ergo firmà cordis fiducià adhæres Christo, ne dubita te ab æterno estelectum à Deo. Extra Christum Devs est ignis consumens. Caue ergo huic igni appropinques, ne consumaris. Extra Christi satisfactionem lex omnes accusat & damnat. Caue ergo ne ex lege prædestinationis mysterium haurias. Non inquire in omnes diuinorum confiliorum rationes. Acquiesce in iis, quæ Deus tibi reuelauit. Ne mentem tuam solicitam habeant ea, quæ Deus in impiis & circa illos agir. Noueris iustificationem factam in tempore esse speculum electionis factæ sine tempore. Agnosce ex Lege iram Dei propter peccata, & pænitentiam. Agnosce ex Euangelio Dei misericordiam propter Christum, indeque'disce fidem in Christum. Agnosce fidei naturam, & ostende eam per conuersationem piam, quæ exhilaret Deum, angelos bonos, tuam conscientiam & confratres

offis

ultal

abi-

oile. ef.

in-

uiis.

ım m

m?

te é.

fratres tuos in Christo. Agnosce in cruce castigationem Dei paternam, & illam sustine per patientiam. Tunc demum incipe tractare prædestinationis doctrinam. Sanè non conuenit, vt alphabetarius velit conficere demonstrationem à priori. Disce primo alphabetum Christianismi, & postea dissere de mysteriis. Agnosce tuam miseriam & Dei misericordiam, quæ tanta est quantus est ipse, ac proinde infinitis modis maior quam tua miseria. Nam quando nondum eras decreuit Deus misericordiam suam tibi exhibere in tempore, vocando scil.te in Ecclesiam, in illa teinstruendo, viam ad salutem tibi monstrando, Christum exhibendo. Hicteignorantem instruit, te errantem reducit, te peccantem corrigit, tecadentem erigit, te stantem tenet, te euntem ducit, te venientem suscipit, Ah quoties adfuit tibi longanimitas Dei in expectando, & facilitas incondonando! Misericordia Dei præcedit re: firmiter spera, quòd etiam subsequetur. Præcedit te misericordia medici, vt saneris: subsequeturetiam, vt glorificeris. Præcedit te, vt piè viuas: subsequetur etiam, vt zternum viuas. Quis toties tibi labenti supposuit manum? quis nisi Dominus? Confide ergo in posterum in Dei misericordia, etiam tum quando caltigat te:etiam tum, quando in infernum desperationis te videtur relegare. Oportet enim, vt qui vult cum Christo ascendere in cœlum, priùs cum eo descendat in infernum. Hic profectò experiris dolores infernales, quando Diabolus tibi obiicit, te non esse scriptum in libro vitæ, sedin libro mortis. Hîc quid facias? Cogita non solum hunc esse librum vitz, quòd Deus ab æterno elegerit homines: sed firmiter tibi persuade, etiam Christum esse librum vitæ. Hunc primo inspice, non autem ordineinuerlo librum decreti. Cogita insuper, anima mea, quòd à Deo electi fimus, vt fimus fancti. In quibus ergo est studium fanctæ vitæ, ad illos pertinet liber vitæ: in quibus est mortificationis carnis studium, ad illos pertinet electionis beneficium: in quibus est viuisicationis spiritus officium, ad illos pertinet æternæ dilectionis refrigerium. O anima mea, electifumus in Christo! In Christo sumus per fidem. Fides exferit le per dilectionem. Vbi ergo est dilectio, ibi est electio. Hic enim sorites, hac catena est salutis aurea: Vbi est dilectio, ibi fides: Vbi fides, ibi Christus: Vbi Christus, ibi electio. Ergo vbi est dilectio, ibi est electio. Nec refert, quòd fides tua est infirma, & dilectio imperfecta. Nam hic est fructus electionis, sentire imperfectionem, & sitire perfectionem : nolle iniustitiam, & velle iustitiam. Tu itaque, ô Domine, qui dedisti velle, da etiam perficere!

V. Tentatio circa communionem sanctorum profligatur serià meditatione corporis mystici, quod est Ecclesia.

Quastiones conscientia CITCA COMmunionem Sancti, Sanctorum

Sancti, hocest, omnes qui ab æterno sunt electi, & in tempore Chris sto insiti, habent communia bona, vnum Deum Patrem creatorem & conservatorem:vnumDeumFilium redemtorem, qui se sanctis suis vniuit in fide & veritate, misericorditer abiis accepto peccato, quod ibsi commiserant, & morte seu pæna, quæ ipsis patienda erat, vicissim verò datâ dote iustitiæ & vitææternæ. Porrò sancti Dei filii habent vnum & communem Spiritum sanctum, qui illos à malo abstractos sanctificatad vitam æternam. Habent eandem matrem Ecclesiam, eandem remissio. nem peccatorum, carnis refurrectionem, & vitam æternam : idem Euangelium & eandem legem : eadem sigilla siue sacramenta:eandem denique crucem. Magna profecto hæc est communio: quam qui conte. Communio sanctorum in co est sita, quod singuli mnunt, sic habeant. electi Christo capiti suo per fidem sunt insiti, cæterisque corporisillius membris arctissime per Spiritum vniti. Vnde consequitur, singulos credentes participare omnibus Christi beneficiis ad salutem necessariis, vti sunt iustificatio, sanctificatio & glorificatio. Hacigiturcom. munio est inter Deum & hominem, inter sanctos angelos & homines electos, inter sanctos homines in cælis & sanctos homines in terris, sen inter Ecclesiam triumphantem & militantem, denique inter omnesciues Ecclesiæ militantis. Cogita nunc, anima mea, num possitesse communio magis augusta & sublimis. Cogita, an nihil inde vtilitatisadu redundet. Sanè si in Republic. qui sunt eius dem societatis membra, gaudent iisdem bonis & privilegiis, multò magis in Republic.illa Israelisomnes & singuli conciues gaudebunt sexagintaillis privilegiis Christianorum, de quibus paulò ante. Hæc & similia si quis attente perpendat, facile profligabit tentationem contemptus circa communionem far-Quodattinet ad tentationem imperfectionis, qua aliquis sentit duritiem cordis, ita vt non afficiatur miseria conciuium suorum, hant ita depellemus. Spiritus sanctus distribuit sua dona ad coagmentationem sanctorum, ad opus ministerii, ad ædificationem corporis Christi. Quilibet ergo Christianus est obligatus omnibus & singulis Christianus membris, vt conferat omnia sua dona ad gloriam capitis Christi, atque ad salutem corporis totius, & quorumlibet inter se membrorum. Et rursus quia omnes & singuli sumus membra vnius corporis, quodelt Ecclesia, sub vno capite, quod est Christus, oportet ve mutuis charitatis officiis omnes & singulos fideles complectamur, & ipsorum miseriz condoleamus, ipsosque iuuemus tum precibus tum reipsa. Quoties itaque audiuimus vel videmus, Ecelesias in aliquâ prouincia premi, oportet preces ad Deum fundere, & simul cogitare de mediis, quibus afflichi possint erigi. Quoties videmus vel audimus hunc vel illum sanctum Chri.

em&

is vni-

od ipli

orerò

ım &

catad

iffio.

Eu.

n de-

nguli

illius

effa-

om-

ines

leu.

s ci-

om.

dte au-

0-

12-

en-

n.

tit

nc

esse sur le communion de la composition de la communion de la communion de la composition de la communion de l

### CAPVT IX.

Decasibus conscientiæ circa decimum Symboli articulum, qui est de remissione peccatorum.

#### PRÆCEPTA.

Circahunc articulum sunt quing, admodum graues tentationes.

Prima est atrox peccatorum exaggeratio.

Secunda est tentatio orta ex luctâ carnis & spiritus.

Tertia est tentatio terrorum conscientia.

Quarta est tentatio divina desertionis adeog, desperationis.

Quinta est peccatorum elevatio.

# REGVLA.

I. Exaggeratio peccatoru m atrox & immodica retundi- Tenentio executir consideratione immensæ Dei misericordiæ.

Diabolus non sine causa vocatur o reservo. Est enim instructus po-geratione or tentia, sapientia & longa experientia, ita vt innumeris modis adoriri post ta. site estos. Et quia vsus alle nequior, si hac non procedit, alia aggreditur via. V nde Augustinus rectè ait: Cogita, deuota anima, in quanto verseris periulo, quò d semper tibi impendet à Diabolo, tuo aduer sario. Hostis ille est audacia protissimus, viribus robustissimus, artibus callidissimus, machinis omnibus resertissimus; pugnando studio infatigabilis, in omnes formas variabilis. V nius cuius que propensionem exastèprius perspicit, & postea laqueos tentationum opponit. Interdum oppugnat externè persecutionibus, interdum interius ignitis tentationibus: interdum nos oppupugnat apertè & violenier, interdum occulte & fraudulenter. Cum quibus verbis Augustini consenti illa vetusti Doctoris sententia: In omnibus omnino Diabolicæmetuendæ sunt insidiæ. In prosperis inuitat nos ad animi elationem, inaduersis ad desperationem. Quos videt seruentes in religione, eos implicare conatur superstitione. Cùm impellit

impellit ad peccata, amplificat Dei misericordiam: cum in peccata pracipitauit, amplificat Dei iustitiam. Prius perducere vult ad præsumtioné, postea deducere conaturad desperationem. Hoc cum alibi, tum in ant. culo de remissione peccatorum videre est, vbi peccata vel exaggerat, vel eleuat, conscientiam timidam vel securam reddit, & denique instar Proteise vertitin omnes formas. Quomodo his talibus tentationibus occurrere oportear, lam nunc docere aggredimur. Principiò si Diabolus exaggeret peccata tua,ita vt ex iis faciat altissimum montem, qui tibieripiat alpectum solis iustitiæ, & videaris humeris tuis gestare lapidem mo. larem iræ Dei, hæc duo protinùs facias oportet. Primò concede Diabolo, omnes omnino homines esse peccatores, vti Scriptura non vno in loco docer:putà Psal. 14.5 1.53. Iob. 9. Esa. 1. 6 64. Dan. 9. Nahum. 1. Luc. 17. Rom. 2. 台3. 67. Iam si omnes omnino homines sunt peccatores, vtique merentur pænam, & onus iræ Dei merito ipsis incumbit. Exod. 20, 632. Deus enim est sanctus, qui non potest ferre peccatum: & iustus, qui non potest peccatum dimittere impunitum. Deinde firmiter tene, misericordiam Dei esse infinitis modis maiorem quam peccata omnium omnino hominum, etiam in vnum congesta cumulum. Hoc docer Scriptura Ex. 14. Num.14. Es. 1.43.54.55. Ier. 3.31. Ez. 18.33. Muh. 7. Ps. 30. 78.86. 89. 103. 145. Rom. 5.1. Tim. 1. Iohan. 3. Nimirum magna est misericordia Patris, dantis Filium, Filium dico vnigenitum, dantis eum in mortem; in mortem crucis, Magna est misericordia Filii, seipsű exinaniétis vsg; ad morté, mortéa en cis. Magna est misericordia Spiritus sacti applicatis nobis side, qua Christum apprehendimus. Hanc misericordiam expertisunt omnes sandi, qui Deum peccatis suis oftenderunt: putà primi parentes statimpost la psum, Abraham idololatra, Loth incestuosus, Moses dubitans, Aharon idolum vituli fabricans, Dauid homicida & adulter, Manasse magus, Iob impatiens, Ieremias diem natalem execrans, Matthæus & Zachaus publicani, Maria Magdalena meretrix, latro in cruce, Petrus abnegans Christum, Thomas incredulus, Paulus persecutor. Quid? Nos ipsi quotidicexperimur verum elle illud Augustini: Maior est Dei misericordia, quam omnium hominum miseria. Neque verò est quòd dicas, peccata mea sunt numero infinita, & pondere grauissima. Nam ita est, vt Basilius docet: Si plura sunt peccata, multitudine ne terrearis. V bi delictum abundauit, superabundauit & gratia, si eam fide receperis. Plus enim debenti plus remittitur, vt vehementiùs amet. Ita est, vt Bernhardus ait: Etsi magna est iniquitas mea, multò tamen maior, Domine, est pietas tua. Ideo si ad meiplum turbata fuerit anima mea, memor sum multitudinis misericordia tua, & respiro in ea. Ita est, vt Chrysoftomus monet: Multò plura Christus pro nobis soluit, tantoque plura, quantò guttulam exiguam pelagus excellit ımmenpra-

lone,

arif.

crat,

nstar ibus

olus i cri-

mo-

olo,

oco

n.2,

cus

test

is,

immensum. Noli itaque diffidere, ô homo: cùm tantas bonorum diuitias videas, neque solicitus inquiras, quomodo scintillulailla mortis arque peccati, tanto sit donorum superinduct o mari soluta & extincta. Dicitaque cum Augustino: Peccaui peccatum grande & multorum mihi conscius sum peccatorum. Non tamen despero; quoniam vbi abundauerunt delicta, superabundauit & gratia. Qui de venia peccatorum desperat, negat Deum este misericordem. Magnam iniuriam facit Deo, qui de eius misericordia distidir. Et idem Pater recte super illa verba Caini Gen. 4. Maior est mea iniquitas, quam ve possit mini condonari: ait, Mentiris Cain. Maior enim est Dei bonitas, quam omnium hominum iniquitas. Sit ergo magnus peccatorum tuorum catalogus: sit graue ipsorum onus & pondus: sit magna ipsorum atrocitas. At multò maior est Dei misericordia: vtpote quæ implet cælum & terram. Rectè itaq; Taulerus inquit: Si homo centumannos vixillet, & quotidie centena peccata enormia commissistet, minimè existimandum esset, hæctanta debita ipsi non posse remitti. Nã siveram ageret poenitentiam, Deus in momento condonaret omnia ista peccata. Sed hic tria obiiciuntur. 1. Verum est, inquis, magna est Dei mifericordia. Sed & hoc verum est, magna est ipsius iustitia. 2. Ego non sum dignus, qui experiar Dei misericordiam. 3. Fides mea est imperfecta, ita vt vix possim credere, Dei misericordiam ad me quoque pertinere. Resp. ad i. Iustitia Dei cedit ipsius misericordiæ, si accedis ad thronum gratiæ lesum Christum. Hic enim placauit iram Patris, & nobis attulit iustitiam seculorum. Dan. 9. Meritò itaque insultamus Diabolo alleganti Dei iustitiam contra ipsius misericordiam; cum Christus velit nos allegare euangelium contra legem, & misericordiam Dei contra eius iustitiam. Resp. ad 2. Si Deus dignitatis nostræ rationem haberet, quis amabo ipsius mifericordiam experiretur ? Ne vnus quidem; vt videre est in exemplis peccatorum, quos paulò ante commemorauimus. Et verò Deus omnes adle vocando, neminem excludit ob indignitatem. Nam vocat omnes, qui sitiunt. Esa. 55. omnes, qui laborant. Matth. 11. omnes, qui credunt 10.3. Refp. ad 3. Bene haber, si fidem tuam imbecillem este sentis, & ideo contriltaris. Hic enim sensus & hæc tristitia faciunt, vt Deum implores, vt hdem tibi augeat. Et ille paratus est hoc facere. Nam ille linum fumigans non extinguit. E/a. 42. ille habitat cum iis, qui sunt contrito corde. E/a.57. 66.ille quærit, quod est perditum: reducit, quod aberrauit: sanat, quod est vulneratum: curat, quod est morbidum. Ezech. 34. ille prope est iis, qui sunt contrito corde Psal. 34.651. Nimirum Deus nobiscum agit tanqua mater, quæ inprimis curat filiolum infirmum: & tanquam hortulanus, qui non abiicit tenellas arbores: & tanquam medicus, qui delicatè tractat vulneratum. Deinde Deus fidem admetitur cuilibet proliberrima fua

fua voluntate, quantum fatis estad faluté. Rom. rz. r. Cor. 12. Dicamusitaq; cum Apostolo.2. Cor.12. Sufficit mihi gratia tua, Domine. Deniq; frexe. plasan ctorum te reddunt pusillanimem, quod non sis ea præditus side, quamilli habuerunt: exempla dico Abrahami, Iacobi, Mosis, Dauidis, Io. bi, & aliorum: hæc tibi venient in mentem. Deus vult in Ecclefia sua esse discrimen donorunon aliter atq; in colo est varietas inter stellas. Et verò sanctissimi quiq; in hâc vitâ habuerunt fidem, quæ cum infirmitatib, fuit coniun ca plurimis. Nam Abraham pater credentium, hallucinaturab. negando vxorem fuam. Iacob tantum non exanimatur, cum audit, fibia focero Labane & fratre Elauo ftrui insidias. Moses diffidir Deo, cumiubetur percutere petram, vt aqua inde effluat. Dauid, vir ille secundum cor Dei, sæpiùs luctatus est cum illis cogitationibus, fontem misericor. diæ Dei exaruisse, & ianuam gratiæ esse clausam. Psal. 10.13.44.77. Elias fugiens Ahabi infidias, optat se esse sub terra. Iob frænum laxat impatientia. Apostoli in nauicula sunt originario. Ad extremum memineris, imperfectionem fidei tuæ tegi veste perfectionis Christi. Quare si dicas ex infirmitate, Dem mi, cur me deseris: Triftis est anima mea, Domine: subcattibi cogitare, Christum abiq; infirmitate dixiste, Deus meus, Deus meus, cur deferuistime: &, Triftis est anima mea vig, ad mortem. Mutuare itaque à Christo firmitatem, quando agnoscis tuam infirmitatem.

Tentatioorta ex luctà carnis & spiritus.

II. Vt eluctemur ex tentatione, quæ oritur ex lucta carnis & spiritus, oportet quatuor ista præstare. Primò cognoscenda est huius luctæ natura: deinde consilium Dei specta, dum, adeoque vsus huius luctæ: tertiò muniendus est homo præsidio, quò fortius aggrediatur hostem; deniq; dupliciar.

morum genere est contendendum.

Natura lucta spiritualis cognoscitur ex his aphorismis. 1. Duo hostes consum in homi e regenito, caro & spiritus: i.e. pars non regenita & regenita, corrupta natura & gratia, iniustitia & iustitia, qualitas mala & qualitas bona, homo exterior & interior. Ea n.est conditio hominis regeniti, vt in hâc vitâ sit partim caro, partim spiritus, quemadmodum in crepusculo aet habet aliquid tenebrarum & lucis, & in aquâ tepida est aliquid caloris & frigoris. 2. Caro in hâc vitâ sapenumero est potentior spiritu. Nam regeneratio est impersecta. Tandem tamen spiritus præualet aduersus carnem: itavt caro sit instar gigarris Goliathi, spiritus instar Dauidis, qui prostrauit Goliathum. Ideo dixi, sapenumero. Nam renati habent certa interualla in hâc vitâ; interualla dico victoriæ & lapsus. Etsi n.caro lethalib.consigitur vulneribus, & de die in diem debilitata paulatim crucifigitur & moritur: nihilominus tamen concupiscit & insurgit aduersus spiritumad inture vulneribus spiritum ad insurgit aduersus spiritum ad insurgitum ad insurgi

itaq;

exé.

s, lo.

elle

verò

fuit.

ab-

bia

iu-

ùm

or-

lías

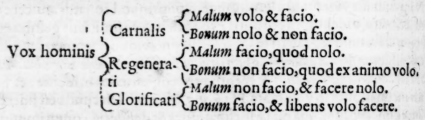
li.

m-

25

bi

far militis mutilati & truncati. E contrario spiritus quotidie incremennim & robur accipit à Domini Spiritu, quo formatus & firmatus tandé debellat carnem:eiusque virtus ac odor adeo efficax est & suanis, vt vel quincunx fragrantiæ spiritus longe superer multas vncias fætoris carnis. Neg; verò est, quòd aliquis excipiat, plures pios plus carnis in se sentire quam spiritus. Nam status regenitorum non est per sensum æstimandus. Sicutenim homo dolorem, quo vel digiti extremitas afficitur, multò percipit euidentius, quam totius corporis sanitatem: ita in renatis se habet dolor, quem caro excitat, & spiritus integritas. Adde quòd corruptionem nostram sentiamus vi spiritus. 3. Concupiscentia carnis aduer sus firitum cernitur in duabus actionibus. Prima actio estinclinatio ad malos motus, putà iram, odium, infidelitatem. Rom. 7. v. 14. Altera actio est interturbatio, retardatio, repressio & impeditio sanctorum motuum. Rom. 7. 7.23. Hinc homo regenitus est similis illi, quem premit ephialtes. Nam ficut ille videtur fibi sentire ingens onus, quod conatur abiicere omniconatu, videl. motu corporis, voce flebili, & fimilibus gestibus: ita regeniti sentiunt le grauari magno carnis onere, quo cupiunt relevari. 4. Concupiscentia spiritus aduersus carnem cernitur similiter in duabus actionibus. Primaest conarus procreandi & tuendi pias cogitationes in mente, & bonas inclinationes in voluntate. Pf. 16. v. 7. Ef. 30. v. 21. Secunda est iniectio impedimentorum, quâ malæ inclinationes & desideria comprimuntur, franguntur & pelluntur. s. In intellectu cernitur pugna duplex. Prima est inter ignorantiam seu cœcitatem innatam & cognitionem cœlestis veritatis. Altera est inter infidelitatem & fidem. 6. In voluntate & affectibus est pugna similiter duplex. Prima est infirmitatis, cum voluntas partim vult& non vult bonum, itemque malum, & affectus partim amplexantur, partim refugiunt obiecta. Nam hominis regenerati voluntas est similis viro, qui vnum pedem habet sanum, alterum debilem, ac proinde partim rectus ingreditur, partim claudicat. Similis item est viro, qui in naui vehitur, qui dum nauis in altum prouehitur, ascendit, & ipse eodem tempore in naui per gradus descendit. Altera actio est doloris, cum homo renatus cum dolore sentit in corde suo duritiem & stuporem, & illum pro-Higare cupit. Hoc enim interest inter duritiem, quæ cadit in sanctos, & duritiem, quæ cadit in reprobos. Hinc illa appellatur durities insenillis, hæc fensibilis. 7. Spiritus carnem superat partim in ipso vita curriculo, partim in fine vica. Ibi spiritus interdum succumbit ad tempus: hic caro plane aboletur. Nimirum in stadio mortalis huius vitæ idem nobis vfuuenit, quod iis, qui inter peregrinandum exorbitant, sed ita vt in viam redeant, donec tandem perueniant ad metam, in quâ dum funt, extra erroris aleam constituuntur. 8. Spiritus interdum valde grauiter à carne affligitur: ita nimirum, vt homo regenitus similis videatur hosini apoplectico, qui ad tempus iacet sine vitâ & sensu: & instar militis, qui vulnerein cranio accepto in terram prosternitur. Atque hoc est, quod Apostolus dicit, se ab angelo Satanæ colaphis fuisse cæsum. 2. Cor. 12. v. 7.9. Cùm simitus è graui lucta emergit, hoc sit paulatim. Nam homo intali statu positus, similis est ægro, qui à grauissimo morbo reualescens conatur in cubiculo suo obambulare, & inter ambulandum ait, Ah quanto conatu annitot hic ambulare. Atqui non possum. 10. Lucta carnis & spiritus tantum cadit in regnitos. Nam spiritus, id est pars regenita, non potest cadere in irregenitos. Cernitur quidem lucta in non renatis: sed illa committitur inter conscientiam & affectus. Nam ex vna parte conscientia hominem à peccando deterret & retrahit, ex altera parte voluntas & affectus cordis ipsum stimulant, irritant & impellunt ad peccandum. Hic teneatur triplex vox ho, minis, secundum tres status.



Confilium Dei in hac luca est multiplex. Vult enim, vt homo regenitus hoc modo 1. Discat tyrannidem peccati, & illi se fortiter opponat. 2. Mortem veteris hominis expetat, vitamque æternam in se magis acmagis inchoari & augeri desideret. 3. In virtutibus Christianis magis magisque se exerceat, 4. Superbiam domet, atq; è contrario humilitatistudeat. 5. Impatientiæ frenum contrahat, & patientiam discat. 6. Columbinæsimplicitati prudentiam serpentinam misceat, vt caute hostissui natura perspecta ambulet. 7. Suspiret sub hac lucta, & quasi fatiscens liberationem à carne anhelet. 8. De virtute in virtutem eat, & à claritate ad claritatem perueniat. Prasidium in hac lucta est triplex Primum sertiple Deus, sancta & adoranda Trinitas, precibus nostris implorata. Opottes enim Deum Patrem inuocare, vt nobis condonet nostras infirmitates, suamque virtutem perficiat in nostra infirmitate. Christum Seruatorem oportet aduocare, vt promissum præstet patrocinium. Spiritui sando supplicare oportet, vt in hoc certamine sit maneatque spiritus consilii,& roboris. Secundum subministrat Dei verbum. Nam lex ostenditatrocitatem peccati, & inculcat v oluntatem Dei. Deinde euangelium docet fide in Christum, summum illum&fidissimum agonothetam, hanc, inquam, elle nostram victoriam. Tertium suppeditant vires nostrærenouatæper Spiriledi.

erein

folus.

piri-

limi.

o fuo

or hic

rege-

itos.

nsci.

ndo

fti.

Uş

Spiritum sanctum. Nam requiritur ab homine renato, vt vires mentis, voluntatis &affectuum exulcitet. Arma, quæin hac lucta requiruntur, alia funt mortificationis carnis, alia viuificationis spiritus. Mortificatio carniseft, quâ vis peccati in nobis paulatim moritur. Hæc in Scripturis appellatur contusto corporis.1. Cor. 9. abolitio corporis peccati, crucifixio carnis, depositio & exutio hominis veteris, membrorum terrestrium mortificatio, mors peccati, abstinentia à carnis concupiscentiis. Gal. 5. Eph. 4. coloss. 3. Rom. 5. & 8. Tit. 2. Hac mortificatione hoc consequimur, vt carni vinciamus manus & pedes, vulnusque lethale ipsi per gratiam Spiritus fanctiinfligamus. Hinc recte Lutherus : Licet caro sit viua, & adhuc le moueat, manibus tamen & pedibus cruci est affixa. Porrò mortificatio veteris hominis fit lege conterente, irritante & occidente. lex nos conterit, quando ad desperationem de proprià iustitià nos adducit. Deinde lex peccatum irritat; quia peccatum per legem detectum magis magisq; ferocit. Tertiò lex peccatorem occidit, denuntiando pænam ob peccatum. Quot verò partibus constat ista mortificatio? Resp. tribus. 1. Renuntiatione facta Satanæ & mundo, nostriq; abnegatione. 2. Communione mortis Christi, cuius virtute vetus noster homo crucifigitur, 3. Reliltendo carni, ne regnet. In qua porrò parte hominis heri debet hec mortificatior Resp. in toto homine. Necesse enimest, vt homo mortificet i. carnem mentis suæ, puta ignorantiam mysteriorum cœlestium, vanitatem, & propensionem ad malum. 2. carnem voluntatis suz, id est, iniustitiam, auaritiam, libidinem, & similia peccata. 3. carnem imaginationum luarum, id est, turpes & fædas imagines quæ phantaliam hominisregeniti molestant. 4. carnem inordinatorum affectuum, puta iræ, odii,amoris cæci.s.carnem sensuum suorum, qui sunt tanquam quinque portæciuitatis nostræ, quam à Deo regendam custodiendamq; accepimus. Viuificatio spiritus est, quâ homo regenitus dona Spiritus Sancti indies magis ac magis rectè collocat, hoc modo. 1. Viuificatio spiritus in mente, est posita in intelligentia rerum spiritualium, prudentia, (quæ colistit in discretione boni & mali, & in disudicatione spirituum) meditatione verbi ac operum Dei, & agnitione nostræ cæcitatis. 2. Viuificatio spiritus in conscientia cernitur in sinceritate & studio sanctitatis.3. Spiritus voluntatis viuificatur subiectione sancta, qua illa mentem iuxta Dei verbum informatam sequitur tanquam ducem suum. 4. Spiritus atteauum viuificatur timore Dei, odio peccati, amore Dei & proximi, zelo lanco ob gloriam Dei, tristitia oborta ex infirmitate nostra, & gaudio concepto ex iustitia Christiper sidem nobis applicata. 5. Viuisicatur spititus virium & membrorum corporis, si corpus nostrum sit domiciliu Spiritus sancti, & singula membra fiant sancta & pura instrumenta animæ puræ. Quâ dere vide in theol. naturali, quomodo Homo spirituali debeat este comparatus. Sed in pauca contrahamus totam hanc disterationem de luctà catnis & spiritus. Primò ne ista tentatio te reddat pussilanimem, quasi lucta carnis & spiritus sit nota regenitorum. Nonita est. Miles Christi hanc pugnam pugnat. In illo enim est pars regenita & pars non-regenita. Deinde si cadis in hâc luctà, resume animum, & hastam ne abiice. A dest enim tibi Christus, qui eum Satana fortiter consiixit Manh. 6. Tertiò si non satis videris pugnare in hostem, memineris hanc este Dei voluntatem, vi pugna nostra multis obnoxia sit infirmitatibus. Non sue rit ab re hoc loco proponere duodecim regulas sancti cuius dam viriidiotæ, de pugna Christianorum.

I. Si homini videtur dura via virtutis, quia continuè oportet nos pugnare aduerlus carnem, & diabolum & mundum, recordetur, quòd, quamcunq; elegerit viam, etiam secundum mundum, multa ipsiaduer-

sa, tristia, incommoda & laboriosa sint patienda.

II. Recordetur, quòd in rebus mundi diutiùs pugnatur, & laboriosiùs, & infructuosiùs, in quibus labor est sinis laboris, & tandem pona æterna.

III. Recordetur, stultum esse, credere ad cælum posse perueniri, nis per huiusmodi pugnam: sicut & caput nostrum Christus non ascenditin cælum, nisi per crucem. Nec debet serui conditio melior esse conditione Domini.

IV. Recordetur, non solum non ægrè ferendam esse hanc pugnam, sed optandam, etiamsi nullum inde nobis præmium proueniat, solumi conformemur Christo Deo & Domino nostro. Et quoties, resistendo alicui tentationi, alicui ex tuis sensib. vim facis, cogita cuinam particuicis Christi conformis reddaris: vr quando gulæ relistens gustum attligu, recordare illum felle potatum & aceto. Quando manus abstines à sapina aliculus rei, quæ tibi placet, cogita manus illius pro te figno crucisalixas. Et si resistis superbiæ, recordare illum, qui cum in forma Deielles pro te formam serui accepisse, & humiliatum vsq; ad mortem crucis, E cum de ira tentaris, recordare illum, qui Deus erar, & omnium homini iustissimus, cum se tamen videret quasi latronem & illudi, & conspui,& flagellari, & opprobriis omnibus affici, & cum latronibus deputari, nullum ramen vnquam autiræ, aut indignationis fignum oftendit, fed patientissime omnia ferens, omnibus mansuerissime respondit. Et sie discurrendo per singula, inuenies nullamesse passionem, que te Christoal qua ex parte conformem non efficiat.

V. In nullo humano remedio confidas, sed in sola virtute Iesu Christi, qui dixit: Confidite, ego vici mundum. Et alibi: Princeps mundi hu-

inseifeitur for as. Quare & nos sola eius virtute considamus & mundum posse vincere, & diabolum superare. Et ideo semper debemus ipsius auxilium petere.

VI. Recordare cum vnam vicisti tentationem, semper aliam esse exspectandam: quia diabolus semper circuit, quærens quem deuoret. Quareoportet semper seruire in timore, & dicere cum prophetà: Super cu-

fodiam meam stabo.

elis de

flerta.

ta eff.

k pars

Matth.

e Dei

nfue-

Iidi-

spu-

uòd,

uer-

orio.

œna

nife

itin

one

am,

nvi

ope

Æ.

et,

&

ti-

VII. Da operam, vt non solum non vincaris à diabolo, cum te tentat, sed vt ipsum etiam vincas. Hoc a. sit, quando non solum non peccas, sed exeâ re, vnde te tentauerat, occasionem sumis alicuius boni: vt si opus aliquod bonum, quod secisti, tibi offert, vt inde invanam gloriam incidas, tuillud statim non opus tuum, sed vt beneficium Dei cogitans, te ipsum humilia, & iudica parum gratum te esse Deo de beneficiis eius.

VIII. Cum pugnas, pugnes quasi vincendo, deinde perpetuam pace habiturus. Quia Deus hoctibi dabit ex gratia sua, & diabolus non ita citòredibit, confusus de tua victoria. Sed cum vicisti, geras te quasi mox pugnaturus, vt in pugna semper victoria, & in victoria semper sis me-

mor pugnæ.

IX. Quamuis te sentias vndique bene munitum & paratum, semper tamen sugias occasiones peccati: quia vt dicit Sapiens, Qui amat periculum, peribit in eo.

X. Intentationibus semper occurras principio, & allidas paruulos Babylonis ad petram. Petra autem est Christus. Quia sero medicina pa-

ratur, diligenter observa hanc regulam.

XI. Recordare, quò dicet in ipso constictu tentationis ardua videaturpugna, tamen longe dulcius est vincere tétationem, quàm ire ad peccatum, ad quod te inclinat. Et in hoc multidecipiuntur: quia non comparant dulcedinem victoriæ dulcedini peccati, sed comparant pugnam voluptati. V tinam homo qui millies expertus est, quid sit cedere tentationi, semel saltem experiatur, quid sit vincere tentationem! Prosectò ompibus visibas a solo de la la la comparant pugnam.

mnibus viribus resistere studebit tentationi.

XII. Propterea quòd tentaris, ne credas te à Deo derelictum, aut Deoparum gratum esse, aut parum pium. Memor sis, quòd post quam Paulus vidit diuinam essentiam, pariebatur tentationem carnis, quâ permittebat Deus eum tentari, ne de superbia tentaretur. In quo etiam homo debet aduertere, quòd Paulus, qui erat vas electionis, & raprus vsque ad tertium cœlum, tamen erat in periculo, ne de suis virtutibus superbiret, sicut ipse dicit de se, Ne magnitudo reuelationum extolleret me, datus est mihi stimulus carnis meæ, qui me colaphizet. Quare super omnes tentationes homo debet se maxime munire contra tentationem

Super-

superbiæ, quia radix infinitorum malorum est superbia. Contra quody. nicum remedium est, cogitare semper, quod Deus se humiliauit ptono. bis vique ad crucem, & mors nos vel inuitos eò vique humiliabit, vifi. mus esca vermium.

Tentatio ter rorum conmodo profli ftra. ganda.

III. Conscientiæ sauciatæ oportet applicare sanguinem scientia quo Christi, hostiam illam puram; idque manu Dei, & manuno-

> Quando conscientia, chirographum illud Dei, intra nos tumultua. tur, & nos accusat vel infinitorum peccatorum, vel vnius peccati, adéo. que nos torquet & flagellat, debemus omnium primò ita cogitare. Prastat nos conscientiæ stimulis pungi in hac vita, vbi medicina potestadhi. beri, quam post hanc vitam, vbi nulla amplius media haberipossunt. De. inde certissimum remedium sanandæ nostræ conscientiæ est sanguis Christi, qui in horto & in arâ crucis fuit fusus. Nam Christus in horto perfusus sanguineo sudore dixit: Tristis est anima mea vsq ad morte. Etipsus agonia non ram dolor fuit & cruciatus corporis, quam apprehensioira Dei infinitæ propter peccata generis humani in conscientia ipsius. Qui conscientiæ anxietatem Spiritus Sanctus diserte exprimit, quando ak, Iesum Christum deprecationes & supplicationes cum clamore valido & lachrymis Deo obtulisse, & exauditis precibus liberatum esse ex metu. Cæterum sicut sanguis Christi est sufficientissimum remedium:ita quoque solum & vnicum est omnibus conscientiæ vulneribus sanandis. Nihil enim est sub colo, quod terrores conscientia sistere possit, quam hostia pura, quæ pro nobis est oblata. Hinc Apostolus Heb. 9. ait: Christilanguisest, qui purgat conscientiam nostram à mortuis operibus ad seruiendum Deo viuo. Sed quemadmodum medicina nihil prodest nistapplicetur: ita & remedium istud sufficientissimum, sanguis Iesu Chritti non prodelt nobis, nisi conscientiæ nostræ applicetur. Ista verò applicatio fit manu Dei, & manu nostra. Manus Dei est euangelium, que Chit-Itus oftertur. Manus nostra est fides, qua Christus apprehenditur. Vtalltem fide possis Christum cum omnibus beneficiis vere apprehenders necesse est vt te coram Deo humilies pro omnibus conscientia tuz vulneribus & plagis, & confitearis peccata vehementius pungentia conscientiam tuam, & cum suspiriis ac desideriis cordis tui remissionemeo rum à Deoardenter precari pergas. Deinde requiritur, vt dubitationibus & hæsitationibus minimè cedas, sed iis fortiter & strenuè per Deigtatiam resistas, teque ipsum certum reddere studeas, promissionem salutis à Christo partæ ad te quoque pertinere. Sed, inquis, quomodo egomiser hoc facere possum, cum peccatorum meoruum numerus excedata

dy.

no.

vt fi.

nem

no-

ltua.

deo.

Præ.

dhi-

.De.

guis

orto

plius

oira

Quá

ait,

lido

etu.

juo-

Ni-

ho.

fan-

rui-

ap.

rifti,

ica-

hri-

au.

ere,

vul.

onco.

bus

gra-

utis

mi-

ta.

am

renam maris: & ingens magnitudo scelerum meorum me terreat: & diumina mea peccandi continuatio faciat ve trepidem, nec ausim accedere adthronum maiestatis Dei. Ah terret me tribunal illud, ex quo Deus in vltimo iudicio seueram pronuntiabit sententiam, adeo vt de minimo vel ocioso verbo mini sit ratio reddenda. Resp. 1. Ea est Dei liberalitas, vt ei sitzque facile milliones aliquot coronatorum atq; teruncium dare. Eadem est vis sanguinis Christi. Quare ne peccatorum tuoru numerum finitum fac maiorem infinito Dei amore & sanguine Iesu Christi. 2. Misericordia Dei est quali mare, in quod omnia ecclesiæ vitia tanquam flumina demerguntur. Et sicut sol nubes & tenebras etia densissimas discutitific nulla est tanta in animis nostris caligo, quam Deus sua luce illustrare;nulla tanta cordis malitia, quam ex immensa sua gratia condonare & corrigere non posfit. Num, amabo, vlla est ignorantia, quam Deus non erudiat, cum ei libuerit? num vlla infirmitas, quam non corroboret sua potentia? num vila tristitia & molestia, quam non exhilaret & console. tur sua clementia? num paupertas, quam non sua liberalitate ditet? Ergo nec dubita, quin eius misericordia vel atrocissimis tuis delictis ignoscerepossit adeoque etiam velit. 3. Nonest quod exanimeris. Verbum Dei & facramenta tibi confirmant perpetuam & continuatam peccatorum remissionem. Misericordia & veritas promissionum Dei, & virtus fanguinis Christi, & Ecclesiæ fides, & Christianoru spes, est continua & perpetua. Preces quoque tuæ funt continuæ, & lachrymæ pænitentiales. Quare ne trepida, quando cogitas peccatorum tuorum continuationem. Sanguis Iesu Christi purgat nos ab omni peccato: nos dico, qui perpetuò in nobis experimur luctam carnis & spiritus. Nametsi peccatumin nobis est condemnatum non tamen est extinctum. 4. Si peccata tua confiteris & ab iis fugis ad Christum, qui pro te subiit maledictioné zternam, non est quod metuas vllam accusationem in censorio illo die. Nulla enim est condemnatio iniis, qui sunt in Christo Iesu. Ro. 8. imo ne acculario quidem, quæ illis sit futura noxia.

IV. Tentatio desertionis, abiectionis & desperationis Tentatio deprofligatur tribus modis. Primò si cogitetur huius tentatio-sertionu adnis natura. Deinde si amor Dei recte perpendatur. Tertiò si consi quomagnitudo meriti Christiad animum reuocetur.

Natura huius tentationis cognoscitur ex sequentibus aphorismis. 1.Ali-getur? udest tentatio desertionis, abiectionis & desperationis, aliudipsa desertio, abiectio & desperatio: sicut aliud est mors & damnatio æterna, aliud tentatio mortis & damnationis æternæ. Nimirum aliud est res ipla, aliudrei apprehensio. 2. Tentatio desertionis est omnium grauissi-

modo profli;

ma: & dici folet suspensio gratia, agon conscienta, anxieras infernalis, Tentatio spiritualis desertionis etiam in sanctos cadit. Nam Deus illos interdum ad tempus destituit consolatione & sensu divini sui fauorissisnito; eos luctari cum sensu peccati, iræ Dei, & maledictionis legis, cum pauoribus conscientia, terroribus mortis, & ignitis Diaboli telisilles excarnificantis, denique cum doloribus inferni, in quos velutin profundiffimum gehennæ barathrum eos protrudit,vt quali in mediis inferorum flammis iacentes ingemiscant & tantum non rugiant; in quibus Dei permissu, spiritus infernalis adeo inflare solet ignem infernalem, vi homo fanctus vel maledicat Deo, aut diei natali suo, vel mortem exoptet, sæpeque manus violentas sibi inferre cogitet, vel Deum tyrannidis accuset quod ipsum tamdiu vitra vires excruciet, ita vt sapenumeroparum abelle videatur, quin homo fic tentarus adigaturad desperatione.4. Tentatio ista hunc in modum oritur. Primo Deus existimatura nobis recessisse. Deinde homo oculos in se tantum convertit, nihilque nisimmunditiem in animà & corpore suo vider. Tertiò hinc percellitur gravi fensu peccati & iræ Dei, adeo quidem, vt mens incipiat gustumæternz abiectionis percipere, qui dicitur προποτισμός dolorum infernalium, Quartò hunc sensim excipit horror mortis, & ingens pauor conscientiz propter sensum peccati & iræ Dei. Quintò accedit Satanas cum suocribro, & iam ante fatis tentatum amplius cribrat, agitat, & colaphizat. Exemplum illustre habemus in Dauide Ps. 6. vbi sex este cta huius anxietatis commemorat, dum ait: Languefactus sum: Conturbata sunt offa mea: Ammamu conturbata est valde: Defatigatus sum in gemitu meo : Feci vt natet totam nodem le-Etus meus: Lachrymis meis spondam meam liquefeci. Depastus est ab indignatione ocu-Innuitautem hanc tentationem profectam esse ex sento lus meus &c. & apprehensione Dei à se auersi, cum inquit : Reuertere Iehoua expediamma meam. Idem Pf.32. appellat hanc tentationem, Dei manum se aggrauantem. Et Pfal. 38. candem vocat fagittas Dei sibi infixas, & manum Dei se prementem. Pfal. 102. appellatur absconsio faciei Dei à nobis: & Psal. 130. profunditas q. d. carcer profundissimus. Estautem quadruplex ista profunditas. Prima est profunditas peccatorum, ex qua prosicimur in abyssum & profunditaté in Dei: & ex hâc rursus præcipitamur in profunditatem dolorum conscientiæ: & denique ex hac profundirate incidimus in abyffum Diabolicam, vbi soliciramur ad Deum blasphemandum, fugiendum, abnegandum.s. Tentatio hæc non est argumentum reprobationis tuæ, sed experimentum & adiumentum fidei & falutistuz, & veluti martyriu quoddam pii cordis. Nimirum ipse Christus subii t aleam huius tentationis. Et huic oportet vt fias conformis, semperq; cogites illud: Vix est vt feruetur homo, qui no subierit hoc examen, vel ante mortem, vel in morte. Adeo lis.

illos

is,fi-

cum

illes

fun-

-019

bus,

, vt

exo-

udis

pa-

ć.4.

obis

im-

aui

rnz

ım.

tig

Ti-

X-

nes

le.

Adeo verum est, quod dicunt theologi practici: Nemo cum Christo potes Mendere in calum, qui non ante descenderit cum eo in infernum. 6. In hac tentatione constitutus, firmiter crede in Christum, & indefinenter muoca Deu per Christum:humiliare sub potenti Dei manu: & si vel minimam amoris Dei guttam sentias, esto bono animo. 7. Deus non potest te deserere, quem semeladoptauit in Christo. Neig. dubita de finali rua perseueran tia: quia dona Dei sunt αμεταμέλητα. Et, si forte fructus tuæ electionis no sentias ad tempus, ne ideo desponde animum. Nam semen Dei semper manet inillis, qui funt in Christo Iesu, vt iam plurib. dicetur. Amoris Dei multiplex&firma est demonstratio, hoc modo.i. Deus ab zterno ex mero amore te elegit in Christo. Na qui side habet, Christu habet. Qui Chri flú habet, ab æterno est electus ad hoc vt sit Christi per fide. Sed, inquis, vnde scia me præditú esse vera side? Resp. Hoc nosti ex humiliatione tui ob peccarum, ex elucie iustitia Christi, & lancta vita studio quo duceris.2. Deus est ipla charitas & dilectio, & amat cor contritum: quale te habere sentis.3. Deus te amat; quia dedit tibi Filium suu, & quidem in morte.Hicest frater tuus, sponlus tuus, pastor tuus, sacerdos tuus, & rex tuus. 4. Deus te amat; quia te vosauit in Ecclesiam, ibiq; verà fide te donauit, & Spiritu S. arrhabone hæreditatis tuæ in cor tuu misit. Nisi n. haberes side & Spiritu S.non ita pugnares in hâc tuâ tentatione aduersus carnem & Diabolu:non ita gemeres ad Deu:non ita conareris emergeres. Deus te amat; quia te ornat variis beneficiis spiritualibus, que in corde tuo sentis. 6.Deus te amat; quia tibi angelos suos adiungit custodes. Quod quide ex co potes colligere; quia fortiter pugnas aduerfus Diabolum, & angelosiplius.7. Deus te amat; quia te vult ad finem vsque conseruare in verà lide. Na quicung; in Christi credunt, sunt instar domus ædificatæ in rupe validissima, qua nulla tempestas potest deiicere. Matt.7. Nemo potest oues Christi rapere ex manu ipsius. Ioh. 10. Deus arundinem quassatam no confringet, neq; linu fumigans extinguet. Efa. 42. Christus orat pro nobis, ne indes nostra deficiat. Luc. 22. Ioh. 17. Nihil potest nos separare à charitate Dei, quæ est in Iesu Christo. Rom. 8. Iam perpendamus magnitudinem meriti Christi, & illam opponamus magnitudini peccatorum; quorum attenta consideratio in nobis parit tam grauem tentationem. Verè languores nostros Christus pertulit, & dolores nostros ipse portauit. Nã quodin nobis meretur æternas pænas, illud in se transtulit. Onus, quod ad infernum vsque nos depressurum erat, ille in se recepit. Ille vulneratus elt propter iniquitates nostras, & attritus propter scelera nostra. Eius liuore sanati sumus. Posuit Dominus in illu iniquitates omniu nostrum. Illein se transtulit peccata nostra, & nobis suam donat iustitia. Ille morrem nobis debită subiit, & nobis donat vită. O mirabilis & amabilis co-

mutatio! Hic λύτρου pro nobis soluit. Quomodo igitur non accipiet pro tium, quod ipse persoluit? quomodo non sit sufficiens, quod est abipso Deo profe@um?quomodo non profit mihi medicina,quim ego exmanu Dei accipio, fideique manu mihi applico? Quid conturbaris, anima? Erigat te diuina misericordia, erigat etiam diuina iustitia. Nam Deusest adeo misericors, vt tibi Filium suum vnigenitum cum omnibus eius beneficiis doner. Idem adeo est iustus, vr pro vno delicto non exigat duplex pretium. Propter peccata nostra percussit Filium: quomodo itaque nos propter eadem percutier? Veritas Dei non labefactabitur in aternu. Clamat Deus noster, cœlestis illa veritas: Venite ad me, qui laboratis & oneratieftis, & ego reficiam vos. Num mendacii arguemus Dominum. & peccatorum nostrorum pondere misericordiam ipsius deprimere conabimur? Mendacii arguere Dominum, & misericordiam eius negare, maius est peccatum, quam omnia totius mundi peccata. Vnde etiamplus peccauit Iudas desperando, quam prodendo Christum. Peccara hominum sunt temporalia: misericordia Dei est ab æterno in æternum: Pecca. ta hominum sunt finita:misericordia Dei est immensa. Huic vesti teinuolue, si tempestas & anxietas desertionis tibi est molesta.

Tentatio fe-V. Tentatio securitatis & licentia peccandi profligatur curitatis & licentia pec-duodecim armis.

fligetur?

sandi vi pro Perpetua Diaboliars est, semper progrediad extrema: videl.autaddesperationem cordis, aut ad securitatem & licentiam carnis. Quomodo depellendus sit à prioristatione, sam vidimus. Nune breuiter videbimus, quomodo deiici possitabaltero præsidio. Hic verò necesse est, vemiles Christianus arripiat duodecim arma pugnæspiritualis, quæhomo, cum eum peccandi libido tenet, in promtu habere deber. Illa Iohannes Pion Mirandula Comes & Concordia Princeps hoc modo recenfer. 1. Voluptas peecati breuis & exigua.z. Comites peccati, fastidium & anxietas. 3. lactura maioris boni. 4. Vitæ breuitas. Vita quippe nostra somnus est & vmbra. 5. Mors instans & improuisa. 6. Suspicio impænitentiæ. 7. Æternum præmium, & æterna pæna. 8. Hominis dignitas & natura. 9. Pax bonz mentis. 10. Dei beneficia. 11. Crux Christi. 12. Testimonia marryrum,& exempla sanctorum. Alii hæcarma suppeditant. Si quis vexetur pruritu peccandi in mentem ipli veniant sequentia. 1. Amor Dei. 2. Crux Christi. 3. Ira Dei. 4. Angelorum sanctorum præsentia. 5. Turpitudo peccati, de qua supra. 6. Scandalum. 7. Fama mala, etiam apud posteritatem. 8. Pc. næ temporales innumeræ.9. Vitaæterna.10. Morsæterna. Sed paulòpleniùs hæc excutiamus. Cogita igitur, deuota anima, quod securè viuere sit ipsissima mors. Cogita, quòd indigni sint misericordia Dei, qui abutuntur misericordia eius ad peccandum, & dicunt: Longanimis est Do. minus, t pra

ma-

Ama?

Isch

sbe-

du-

ique

tnu.

is &

um,

CO-

arc,

Ste

mi-

ca-

in-

ur

e-

15,

minus, & multæ patientiæ. Non igitur succensebit mihi, si hoc leuiculu peccatum committam. Homo fum, no angelus. Non possum semper viuere vitam seueram. In mundo sum. Non possum plane abnegare mundum. O anima mea, si Diabolus huius modi suggestionibus tibi faciat negotium, oppone passionem Christi, & cogita saluandi difficultatem. Ita enim facile excuties licentiam peccandi & omnem securitatem. In has vità connexa funt timor & religio, necalterum debet effe fine altero. Cogita grauem peccatorum tuorum labem & turpitudinem omnium turpissimam. Time iustum peccatorum vindicem. Time tortorem domesticum, conscientiam. Ne sis securus in aduersis. Hæ siquidem sunt fagittæ ex dulci manu Dei emissæ; quibus te castigat ob peccatum, & inuitatad ponitentiam. Ne sis securus in prosperis. Nam res secunda sunt dona Dei, quibus reallicit ad sui amorem & timorem. Cogita successum felicitatis humanæ cum fecuritate iplissimam esse infelicitatem. Nihil profecto est intelicius felicitate peccantium: & nihil miserabilius eo, qui miseriam ignorat. Quocunque vertis oculos, materiam doloris inuenis, & contra securitatem remedia aspicis. Sursum Deum cogita, quem offendimus: deorfum infernum, quem meruimus; retrorfum peccata, quæ commissmus.antrorsum iudicium, quod timemus: introrsum conscientiam, quam foe dauimus: extrorsum mudum, quem amauimus: dextrorsum Christum in cruce pendentem, quem peccatis nostris denuò crucingimus: sinistrorsum Diabolum; quem peccando exhilarauimus. Vide, vnde venias, & erubesce: vbi sis, & ingemisce: quò iturus sis, & cotremisce. Arcta est porta salutis. Deus angelos sanctos tibi dedir custodes: vitz tuz. Sed illi fugiunt à te propter peccatum. Fugientibus sanctis angelisàte, maliangeli veniunt adte. Costitutus es in Dei gratia? Sedideo, vt fortiter pugnes aduersus carnem. Parata est in colo mansio? Sed iis, qui manent in Christo. Scriptus es in libro vitæ? Sed non vt in peccatis te volutes. Sanè miles inscriptus matriculæ, non ita ratiocinatur: Nomen meum professus sum apud imperatorem meum: Ergo impune grassari & omnis generis vitia perpetrare possum. Non mutat Deus suum promillum Sed nec tu mutare debes sanctæ vitæ studium. Non faciente seruo, quod mandatur, facier Dominus quod minatur. Nonte deseret Dominus? Sed caue, ne à te deseratur Deus. Dedit Deus gratiam? Rectè igitur illa vtere. Iubet Deus, vt sis certus de salute ? Sed non iubet, vt sis carnaliter securus. Pugnandum tibi est fortiter, vt tandem triumphes suauiter. Caro tua intra te contra te pugnat: hostis quò propinquior, eo periculosior. Mundus circa te contra te pugnat; hostis quò copiosior, eò formidabilior. Diabolus supra te contra te pugnat: hostis quò potentior, ed formidabilior. In virtute Deitui ne timeas cum hostibus tuis congredirin virtute Dei victoriam poteris consequi. Crede, non vinces tantos hostes securitate, sed pugnandi assiduitate: Tempus vitæ tuæ est tempus Tunç maxime impugnaris, cum te impugnari minime fentis, Tunc hostes tui potissimum colligunt vires suas, cum quasdam videntur concedere inducias. Vigilant illi, & tu dormis ? Parant se illiad nocendu, &tu non paras te ad relistendum? Multi deficiunt in viâ, antequam locus illis detur in patria, similes Ifraelitarum, qui in deserto moriebantur, & & in terram promissam non immittebantur. Tantum ergo cœlestis glo. riæ in nobis sit desiderium, & cò perueniendi tantus sit amor, tantus sit dolor quòd nondum peruenerimus: tantus fit timor ne perueniamus:vt nullam sentiamus lætitiam, nisi de his, quæ aut auxilium, aut spemperueniendi præstent. Quid iuuat in momento gaudere, si in æternum cogaris lugere ? Quæ possit in hac vita esse lætitia, si transit quod delectat. non autem transit quod cruciate Securi viuimus, quasi horam mortis & iudicii transferimus. Ah Dominus veniet in câ horâ, quâ non putamus. Simparati ad judicium accedimus: vbi manebimus ? Quodibi in vno momento amittitur, non poterit reparari in omni feculo. In vnius huius momenti iudicabitur breuitate, quales futuri simus in omniæternitate, In vno hoc momento vita & mors, damnatio & falus, pæna & gloria zterna cuilibet indicabitur. O Domine, qui dedifti ad bonum gratiam, da insuper ad bonum perseuerantiam! O Domine, qui me beasti securitate spiritus, excute à me omnem securitatem carnis! Ita liber à securitate corruptæ naturæ, securus perueniam à securitate gratiæ ad securitatem gloria.

## CAPVT X.

De casibus conscientiæ circa vndecimum Symboli Apostolici articulum, qui est de resurre-Etione carnis.

## PRÆCEPTA.

Orça hunc articulum dua sunt tentationes.

Prima est tentatio insidelitatis, An caro sit resurrectura.

Secunda est tentatio mortis, quâ mors terrore suo concutit animum hominis. Esta circa mortem ordinario vel extraordinario modo consideratam.

## REGVLA.

Tentatio infidelitatis circa resurrectionem carnis
en resurreprosligatur seria meditatione naturæ Dei & resurrectionis
stionem carthis.

Meli-

ntos

pus

ntis.

ntur

ndú.

ocus

r, &

glo.

s fit

S:Vt

co-

tat,

s&

no

lus

ite,

Meditatio natura Dei hic ita institui debet. Deus est omnipotens, qui ex nihilo produxir omnia. Ergo ide ex cinerib. nostris poterit reproducere corpora nostra. Deus est omniscius. Ergo scit quo quidq; repositum sit loco quemadmodum bonus paterfamilias supelle ctilem suam habet in numerato. Porro Deus est iustus. Ergonecesse est, vtaliquando præmia zterna det iis, qui zternam Christi iusticiam funt induti, & institiz vias provirili in Christo funt ingressi: item ve pænisafficiat eos, qui in bac vita corpore & anima le manciparunt Diabolo. Necesse, inquam, est, ve hæccaro eadem numero, quæ hîc fuit, vel gloriæ, vel ignominiæ statum zternum experiatur. Deinde resurrectio Christi est certifimum resurreationis nostræ pignus. Nam si caput resurrexit, oportet quoque membra refurgere. Si caput viuit, oportet quoque vt membra fint viua. Christianusitaque fi es, Christitui verbis fidem habe, qui ait Iohannis quinto: Veniethora, qua omnes qui in monumentis funt, audient vocemeius: & prodibunt, qui bona fecerunt, in refurrectionem vitæ! qui verò mala egerunt in resurrectionem condemnationis. Si filius De 1 es, crede verbis Ichouz, ita loquentis per Esaiam c, 26. Reuiuiscent tui mortui: cadauera quoque mea resurgent. Expergiscimini & cantate, qui inhabitatis puluerem. Et per Danielem cap. 12. Multi ex dormientibus in puluerulenta terra expergiscentur: hi ad vitam æternam, illi ad opprobria &contemtum æternum. Quamobrem die cum lobo ex cap. 19. Credo, quòd redetor mew viuit, & in nouissimo die resurgam, &c. Audi & amplectere illud Paulij. Corint. 15. Seminatur corpus corruptioni obnoxium, excitatur incorruprum,&c.Hec,inquam,amplectere,& ad Ielum Christum,principem vitz,italulpira: Creator & recreator animarum, Ielu Christe, qui me & alios cum hortationis clamore, voce archangeli & tuba Dei excitabis in aouillimo die, excita me hic ex peccatorum fomno, vt audiam vocem mam, & refurgam ad vitam nouam & spiritualem, quò futura refurrectio carnis mez mihi sit læta & salutaris. Ah Iesu, fac vt seria ad Deu comuerhone, agnitione peccatori, fide & noultate vita viuificatus hic refurgamante morté, vt post morté resurgam ad vita æternam. Ah lesu, talem mepara, quales esse debent ii, qui resurgunt ad gloria. Da mihi firmiter credere refurrectionécarnis, vtista resurrectio sit mea cosolatio. Da mihi himiter credere excitatione carnis, vt ista consideratio sir excitatio mei spiritus. Non prodest mihi Domine, tua resurrectio, nisi in me quoque relurgas. Ita enim est, Domine lesu Christe : Sicut te oportet in nobis concipi, nasci, viuere: ita quo que oporter te in nobis resurgere. mnem refurrectionem precedit mors:quia no refurgit, nisi quod cecidit. Nonitaq;, Domine Iesu, in me resurges, nisi prius in me moriatur vetus & nequam

nequam ille Adam. Non resurgit homo interior, nisi sepeliatur priuser. terior. Non prodit nouitas spiritus, nisi priùs abscondatur vetustas carnis. Sed non sufficit, Domine, vt semel in me resurgas. Nam quia vetus A. dam quotidie mihifacit negotium, tu quelo quotidie in me resurge, Hæç est resurrectio prima. Beatus & sanctus, qui habet parteministapii. mâ resurrectione. Habet enim etiam parrem in secunda, Qui hîchabet Christum in se viuentem, postea habebit vitam æternam. Qui hic quo. tidie cum Christo resurgit, idem cum illo ascendet in cœlum. Resurrezit Christus oriente sole. Ita si Christus in te resurgat, orietur lux sapientiz, iustitiæ, charitatis, & pellentur tenebræ ignorantiæ, iniustitiæ, odii& crudelitatis. Qui præditus est hac luce gratiæ, is proculdubio videbitlu. men gloriæ. Christus resurgens triumphauit de morte:itasi cum Christo vis resurgere, anima mea, necesse est ve à morte spirituali ad vitam transeas. Christus resurgens, attulit è sepulchro iustitiam perfectam Hanctibi per fidem applica, si vis cum Christo resurgere. Christuste. Surgens, destruxit regnum Satanz. Caue igitur ædifices hoc regnum, velis cum Christo resurgere. Christo resurgente terramotus est factus. Ita si vis Christum in te resurgere, seria contritione & commotione cordis tui afficiaris oportet. Christo resurgente, angelus Domini adfuit. In si spiritualiter Christus in teresurgit, angeli veniunt ad te, & tecumhabitare gaudent. E contrario vbi viuit vetus Adam, ibiest cubile & puluinar Saranæ. Christus refurgens apparuit discipulis. Itali vis vr Christus in te resurgat, seque viuum tibi exhibeat, oportet vt per spiritualem re-Surrectionem fias ipsius discipulus & amicus. Ecce, anima mea, hacel spiritualis resurrectio! Felix illa & gloriosa. Nam vbi Christus resurgi spiritualiter, ibi est gratia Dei, ibi est auxilium Spiritus sancti, ibi est sub fidium fanctorum angelorum, ibi est peccatorum remissio, veteris Adami crucifixio, debitorum persolutio. Sed tu, Christe, viuifica nos, vilzti hac omnia experiamur.

Ars moriendi compendi compendiosè tradita missa profligatur præceptis artis moriendi, si quidem theoria vertaturin praxin.

> Ars meriendi præcipit derecta præparatione ad mortem, & de boni hominis Christiani in morte constitutione.

> Recta praparatio ad mortem est, quâ homo Christianus solicite vigilando se componitad beate moriendum.

Praparationis huius occurrit necessitas & modus.

Praparatio

Mecessitas praparationis ad mortem ex sequentibus discitur. Nihilad mormecessaria. tem pio, forti & libenti animo obeundam, plus adfert adiumenti, quam
seria.

seria & assidua ante mortem ad mortem hominis præparatio. Ita enim est, vt poeta canit:

Vna est viuendi & moriendi regula rectè: V i moriare pius, viuere disce piè.

us ex-

as care

tusA.

lurge.

tâ pri-

habet

quo-

rrexit

entia,

dii& bitlu.

Chri-

vitam

Ctam.

us re-

um,fi

ctus.

COT-

t. Ita

n ha-

uluiiftus

re.

ceft

irgit

dalæti

m-

ni

do

ia

Ita,inquam, est hic comparatum, vt in bello & aliis actionibus, quas feliciter aggredi non poslumus, nisi diligenter nos præparemus, iuxta illud: In omnibus rebus diligens facienda est praparatio. Si in omnibus rebus, maximè omnium in arduis & momentolis, qualis est resilla, qua de agere instituimus. Quid verò causæ sit mirari aliquis possir, cur attem motiendi, quæ notissima esse debebat, paucissimi addiscere studeant. Hic nihiloccurrit aliud, nisi quod sapiens ait Ecclesiast. 1. Stultorum infinitum essenumerum. Quæ potest enim fingi, vel cogitari maior stultitia, quam artem illam negligere, ex qua bona summa & sempiterna dependent:& artesalias magno labore, addo & periculo, perdifcere, & non minore Audioexercere, quibus bona caduca acquiruntur? Porrò artem moriendieffe artium omnium maximam, nemo negabit, qui attente cogitate voluerit, in morte Deo reddendam esse rationem de omnibus, quæ toto vitæ spatio egerimus, dixerimus, cogitauerimus, vsque ad verbum minimum otiosè prolatum, Diabolo acculante, conscientià testificante, Deo indicante, pæna mortis æternæ vel præmio sempiterno nos expectante. Quòdiactores & rei, cùm iudicium peremtorium expectatur, nullam quietem capiunt, sed hinc inde discurrent, & nunc ad procuratores, nuc adaduocatos, nunc ad iudices, nunc ad ipsorum cognatos & affines se conferunt: quid putas nostrierit officii, qui peremptoriè citabimurà Domino in hora mortis? Profecto nostrum est probe discere artem motiendi.Ita enim per Dei gratiam hoc consequemur, vt bene moriamur, hocest, à vita mortali & misera ad vitamæternam & omni ex parte beatillimam transeamus: cum è contrario ii, qui hanc artem no dedicerunt, male moriantur, hoc est, transeant à vita, quæ videtur diuturna & felix, ad vitam omni labore & dolore plenissimam, quæque finem laboris & doloris nullum inueniet, vt inde mors æterna lit potius dicenda, quam vita. Erunt enim homines reprobi mortui ad omnem lætitiam & voluptatem, sed viui ad omnem laborem & dolorem.

Modus praparationis ad mortem est vel ante mortem vitâ adhuc robustâ & sanâ, vel in morbo vicina iam morte. Ibi sunt pracepta, quibus vti oportet dum bene valemus: hîc sunt pracepta, quibus vti opus erit, cum morbo periculoso laboramus, vt credibile sit mortem esse prac soribus.

Preparatio ante mortem, dum bene valemus, ideo est necessaria; quia nihil certius est morte, & nihil illà ipsa incertius. Nihil certius est morte; quia omnibus statutum est semel mori. Nihil incertius est morte; quia

X

locum.

locum, tempus & modum siue genus mortis nemo nouit. Nullienim hora mortis est certa, vt eousque hanc artem possit differre. Et nullus præuidere potest, cità an lentà, naturalian violentà mortesit occupan. dus. Quilibet itaque Christianus voique & semper debet se praparate ad mortem, etiam tunc, quando integrâ vritur valetudine. Cæterumilla præparatio tribus absoluitur partibus: videl. meditatione causa morti, natu raipfius, & remediraduer sus ipfam.

Caufa mor-Zu.

Causamortis diverso respectu est Deus, Diabolus & iple homo. Et Deus quidem infligit morte, tanquam pænam: idque ex formula cominatio. nis Gen. 2. Quocunque die comederis de eo (fructu arboris scientia boni & mali) vtique moriturus es. Diabolus autem est causa mortis duplicino. mine. Primo quia protoplastis suasit & persuasit peccatu, quodest mortis causa proxima, Hinc Diabolus Ioh. 8, appellatur homicida à principio, Deinde idem impurus spiritus sapenumero homines eòadigit, vtsibi manus violentas inferant, vel temere variis periculis caputsuum obiici. ant, & in iis pereant. Homo deniq; est causa mortis, quatenus peccatissuis hane pænam fibi accerfit. Nam per vnum hominem peccatum intrauit in mundum, & per peccatum mors. Rom. s. Et stipendium peccatimors est, Rom. 6. Et peccatum peractum gignit mortem. Iac. 1. Hanc mortis caufam oportet diligenter ad animum reuocare, vt peccatum magis magila, odio habeamus & fugiamus, tanquam præsentissimum venenum, quod corpori & animæ certissimum adfert exitium,

Mors in fe lis fit?

Natura mortis spectatur vel per se, vel exaccidenti. Morsin se spectata spedata qua horrendam habet imaginem, quæ omnibus in vniuersum hominibus est maximo terrori. Principiò enim quia mors opponitur vitæ, quamomnes appetunt, necesse est ipsam non esse desiderabilem. Deinde quie mors est poena divinitus immissa, oportet ve sit in illarum rerum genere, quæ homini funt molestæ. Denique mors corporis est omnium tertibilium terribilissimum inter ea, quæ hanc vitam demoliuntur. Separate nimà se inuicem amicos coniunctissimos, corpus & animam: & corpus insuper facit escam vermium.

Mors corpofti mortem mutata, qualis sit?

Quamuis autem mors in se bona non sit:tamen sapientia, potentia & ris per Chri- clementia Dei sic mortem quasi condire nouit, vt ex morte multa bona oriri posiint. Mors itaque spectata per accidens, vti per mortem Christi pretiosissimam mutata est, electis Dei filiis est bona. Hinc Dauid Psalm. 116, canit: Pretiosa in conspectu Domini mors sanctorum eius. Et Ecclesia de Christo loquens eleganter ait : Qui mortem nostram moriendo destruxit, & vitamresurgendo reparauit. Certe mors, quæ mortem destruxit, & vitam reparauit, nih valde bona esse non potest. Proinde si non omnis, aliqua saltem mors bona fuisse dicenda est: mors videlicer Christi. Et hæc mors facit, vt no-

ftra

ftra quoque mors fiat bona. Quid enim? Magnum bonum ex morte colligimus, cum ea finem imponit miseriis plurimis & maximis huius vita; &bonum excellentissimum adfert, cum ianua efficitur à carcere ad regnum.Ideo Sanctus Iohannes audiuit vocem illam de cœlo:Beati mortui, qui in Domino moriuntur. Etiam dicit spiritus. Nam requiescunt à laboribus suis, & operaillorum fequuntur illos, Apocal.14. Beata plane mors fanctorum est, quaiussuccelestis regis ab ergastulo carnis animam educit, & ad regnu coleste perducit. Propter hanc egregiam vtilitatem mors hominibus piis non ostendit faciem horrendam, sed blandam; non terribilem, sed amabilem. Hinc Apostolus Paulus secure ait Philip. 1. Mihi est Christus vita, & mori lucrum, cupioque diffolui, & effe cum Christo. Hinc Catharina Adorna, incredibili Christiamore ardens, quotidie cupiebat dissolui, & ad diledum migrare, mortisque amore quali capta, eam sæpe vt pulcherrimam & speciosissimam laudabat; id solum in ea reprehendens, quod se quærentes fugeret, & le fugientes quæreret. Vide Ambrolii librum de bono mortisin quò aperre demonstrat, mortem, quamuis ex peccato natam, suas habere non exiguas vtilitates.

Remedium mortis est mors Christi. Christus enim mortem moriendo Remedium destruxit, & resurgendo vitam reparauit, vt Ecclesiam canere paulò an - mortis, tèdiximus. Nimirum absorpta est mors in victoriam. Metus eius sublatus, & aculeus ipfi ablatus eft, vt nihil aliud fit fidelibus, quam transitus in vitam æternam. Sed quomodo illud remedium est applicandum animæ fauciatæ? Vera fide, quæ ex fe gignat fanctam vitam, qua Christianus quilibet quotidie vim roburque suæ mortis infringat & imminuat.Roburillud est peccatum, vt docet Apostolus 1. Cor. 15. vbi ait: Aculeus mortis est peccatum. Hic aculeus adimitur morti armis quotidianæ resipiscentiæ

iuxta tredecim iltas regulas.

iemm

nullus

upan.

parare

milta

natu

Deue 1

atio-

boni

ino.

nor-

ipio.

libi

ilci-

luis

auit

sion au

ila

10d

ata

ous

0-

112

1

I. Qui bene cupit mori, bene viuat. Ita enim est, vt Augustinus ait: Nonpotest male mori, qui bene vixit. Nam cum mors sit vitæ finis, certe o mnis, qui vsq; infinem bene viuit, bene moritur; neque potest male mori,qui nunquam malè vixit : quemadmodum etiam qui malè semper vixit malè moritur, nec potest non malè mori, qui nun quam bene vixit. ordinarie. Nimirum hîc idem accidit, quod viatoribus, qui si rectam viam teneant, ad locum, quem sibi prestitue runt, sine errore pertingunt: li vetò à rectà vià aberrent, nunquam exitum viæ inueniunt. Ita qui diligenter in studia scientiarum incumbit, breui doctus euadit: at qui scholas trequentat, ledad percipiendas disciplinas animum non adiicit, oleu & operam perdit. Sed obiiciet fortasse aliquis exemplum latronis, qui demper malè vixit & bene beateque vitam finiuit. Verum hoc exemplumest extraordinarium, ac proinde non constituit regulam. Deinde

del

niti

CIT

do

m

m

11

latro ille iam in cruce pendens incepit bene viuere. Nam & charitatein Deum flagrans, Christum ab impiorum calumniis palam desendit, & charitate proximi præditus, sodalem suum blasphemantem admonuit, & corripuit, atq; ad meliorem vitam reuocare conatus est. Sidicis, & ego disseram pænitentiam in horam mortis: hoc tibi responsum habe. Pænitentia vera nunquam est sera, & pænitentia sera rardest vera. Et quis tibi reuelauit, te in vltima vitæ tuæ hora posse emendare vitam tuam?

IL Qui cupit bene mori, quotidie discat mori mundo. Diximus ad regulam præcedentem, regulam bene moriendi pendere à regula bene viuendi. Iam verò ve quis bene viuat, necesse inprimis est, ve moriatur mundo. antequam moriatur vitæ corporali. Omnes enim, qui mundo viuunt. mortui sunt Deo. Neque fieri vllo modo potest, ve quis incipiat vinere Deo, nisi moriatur mundo. Quod quidem negotium non est ludus pue. rorum, sed res maxima & difficillima. Quid enim? Annon difficile est, in mundo viuere, & mundi bona contemnere: videre res pulchras, & non amare: gustare dulcia, & non delectari: honores contemnere, labores appetere, infimum locum libenter tenere, gradus altiores aliis concede. re: denique in carne quasi sine carne viuere. Angelica potius quam humana vita hæc effe videtur, esse in mundo, sed non de mundo. Quadere apostolus 1. Cor. 7. concionatur : vbi hortatur fideles, vt erectiad spem cœlestis felicitatis, rebus terrenis tam parum afficiantur, acsiadeos non pertineant: ament yxores, sed amore tam moderato, ac si eas non habeat: si flere necesse sit, putà ob amissionem liberorum, bonorum, &c.tam moderate fleant, ac si non tristentur, neque fleant: si gaudium se offerat, putà ob lucrum vel honorem, tam modice gaudeant, ac si non gaudeant si domum vel agrum emant, ita modicè rebus illis afficiantur, ac si eas no possideant. Denique inbet Apostolus sic nos in mundo degere, acsihospites & peregrini, non ciues simus. Quod ipsum etiam præcipitur, 1. Pt. 2. At, inquiunt amatores mundi, nimis difficile est, mori mundo, dumin mundo sumus, & ea bona negligere, quæ Deus hominibus ad fruendum creauit. His respondeo, non hoc Deum velle, vt opes, honores, & alia mundi bona penitus negligamus vel abiiciamus: sed hoc, vt amoremimmoderatum ferum huius mundi, qui concupiscentia carnis, concupiscentia oculorum, & superbia vitæ à Iohanne appellatur; vt, inquam, ftum amorem fugiamus, exemplo Abrahami, Dauidis, Ezechiz & Ioliz, qui fuerunt ditissimi simul & Deo amicissimi. Divites opum erantpil isti viri, sed ditiores fide & charitate, & ideo non erant de hoc mundo, quin potius mundo mortui erant, Itaque non abundantia opum, neque cellitudo honoris, neque regnum aut imperium faciunt hominemelle demundo, sed concupiscentia siue cupiditas, quæ divinæ charitati opponitur. Proinde si quis incipiat, Deo aspirante, ipsum Deum verè diligerepropter se, & proximum propter Deum, is incipiet exire de mundo: & crescente charitate minuetur cupiditas, & incipiet ille idem mori mundo. Non enim potest charitas crescere, quin cupiditas minuatur. Ita fiet, viquod regnante cupiditate videbatur non posse fieri, vt videlicet homoinmundo viuens non esset de mundo, crescente charitate, & imminuta cupiditate, reddatur facillimum. Quod enim cupiditati est onus importabile & durum, id charitati est jugum suaue & onus leue. Nam

gustato spiritu desipit omnis caro.

it.

15,

e.

Ė

m

III. Qui cupit bene mori, summam bene viuendi positam esse nouerit in tribus virtutibus theologicis, fide, spe & charitate. Quæ virtutes continentur in illo Apostoli 1:Tim.1. Finis pracepti est charitas de corde puro, & conscientia bona, & fide non sida. V bi per bonam conscientiam cum Augustino intelligimus spe, quippe quæ nascitur ex bona conscientia, quemadmodum desperatio ex conscientia mala. Tres illas virtutes idem Apostolus etiam coniungit 1. Cor.13. Nune manent fides spes, charitas. Fidem quod attinet, illa debet esse vera & sincera, non verò sicta. Dicitur autem sides sicta duobus modis: quando vel reuera aliquis non credit, sed fingit se credere: vel credit quidem, sed non viuit, vt credit esse viuendum. Ex fide, regina illa virtutum, nascitur spes. Non enim sperare potest in Deo, qui vel Deum verum non nouit, veleum potentem & misericordem esse non credit. Quis enim ab inimico beneficia petatequis ab eo speret se adiuuandum, quem sibi iratum elle non dubitat? Denique charitas requiritur ab co, qui vult bene viuere. Charitas, inquam, ex corde puro, quia charitas non accenditur in corde impuro, sed purificato per fidem. Quemadmodum enim ignis no accenditur in lignis viridibus, aqueo humore plenis, sed in lignis aridis: licetiam ignis charitatis exigir corda purificata ab amore terreno & ab inani fiducia in viribus propriis.

IV. Qui bene cupit mori, obseruet quam diligentissime tria documenta euangelica, qua vocant. Illa funt Luc. 12. vbi Seruator att: Sint lumbi vestri pracincti, & lucerna ardentes in manibus vestris, & vos similes hominibus expectantibus dominum Juum, quando reuertatur à nuptiis, vt cum venerit & pulsauerit, confestim aperiant es: Beatiferui illi, quos cum venerit dominus, inuenerit vigilantes. Quibus verbis Seruator nos docet præparationem ad aduentum suum geminum, vnum in die obitus nostri, alterum in die nouissimo, quem semper iubemur expecare capite exserto. Tria autem documenta, quæ vulgo euangelica dicuntur, almus noster Saluator proponit. Primò air, Sint lumbi vestri pracindi, hoc est, sitis parati & expediti ad currendum obuiam Domino, cum vos vocauerit vel per mortem adiudicium particulare, vel per refurre-

ctio-

tia

Tac

8

ca

Rionem carnis ad iudicium vniuersale. Similitudo præcinctorum lum borum sumpta est ex more orientalium, qui longis vestibus vtebantur,& cum celeriter ambulare vellent, colligebant vestem, & lumbos pracin. gebant, ne vestis longitudo cursum impediret. Sententia igitur Christi est, vt negotia omnia huius vitæ, etiam optima &necessaria nonita occupent animos nostros, vt impediant cogitationem primariam occurrendi Christo. Hoc est, quod Christus alibi iuber: Quarite primum regnum Deide eius iustitiam. Matt. 6. quod vnum est necessarium. Luc. 10. Deinde ait, sim lucerna ardentes in manibus vestris. Non n. satis est servo fideli, succingi lumbos, vt libere & expedite currat obuiam domino; sed insuper requiritur lucerna ardens, quæ viam ostendat, cum nocturno tempore dominusà nuptiali conuiuio rediens expectatur. Lucerna hoc loco est verbum Dei quod viam bonam oftendit. Pfalm. 119. Pro. 6. Sed hac lucerna non il. luminat, neg; via oftédit, si relinquatur in cubiculo, aut in domo. Inmanib.eft habenda, vt viam rectam demonstret:hoc est, scientia legis applicanda est ad opera. Hanc lucernam qui semper ante oculos habet, Domino suo venienti securus occurrer. Sed qu'am multi sint viri peritisacrarum literarum, qui peccata grauissima perpetrant: quia cum operan. tur, non consulunt legem Domini, sed iram, libidinem, autaliam perturbationem. Si David, cum nudam aspexit Bathsabam, consuluisset legem Domini, Non concupisces vxorem proximitui, nunquam in tam grande scelus incidisset. Sed quia consuluit pulchritudinem mulieris, oblitus divinz legis, vir alioqui sanctus, adulterium perpetrauit. Tertium officium positum est in vigilantia. Noluit Dominus noster id efficere, vt hominessirent diem mortis, ne toto præcedente tempore indulgerent vitiis, & paulò ante mortem inciperent meditari pænitentiam. Voluitigiturdiuina prouidentia, vt nihil esset incertius hora mortis, dum alii moriutut in vtero matris, alii vix dum nati, alii in flore iuuentutis, alii in extreme fenio, & rurfum alii diu decumbunt, alii repente moriuntur; alii agrani morbo conualescunt, alii leuiter ægrotant, & cum videntur à mortelecuri, crescit morbi vis & eos extinguit. Hanc incertitudinem delignat Seruator Luc. 12. vbi vtitur similitudine furis, qui de improniso inuadit patremfamilias, & venire solet, quando minus creditur esseventurus. Cæteroqui Scriptura frequenter vtitur verbo Vigilate Mat. 24. 6 25. Mat. 13. Luc. 12. 6 21.1. Theff. 5.2. Petr. 3. Apoc. 3. 6 16. Illivero recte vigilant, qui quotidie per lerium conscientiæ examen ad mortem se præparant, hoc est, qui subinde, inprimis autem mane & vesperi, conscientiam suamdilcutiunt, quidegerint, dixerint, cupiuerint, cogitauerint die vel nocte præcedente: & si quid eiusmodi repererint, quod peccati labi sit infectu, cogitent peccati gravitatem, detestentur ex animo culpam suam, discu-

tient feriò quis, quem offenderit, homunculus videlicet Deum omnipotentem, & seruus inutilis Dominum cæli & terræ: non parcat oculus Jachrymis, nec manus compunctioni pectoris: denique propositum seriu &efficax concipiant, Deum, Patrem optimum, nunquam amplius peccando offendendi.

V. Qui cupit bene mori, frequenter meditetur ethicam Paulinam, qua est Tit. 2. Apparuit gratia Dei salutaris omnibus hominibus, erudiens nos, vt abnegantes impietatem & fecularia desideria, sobrie, iuste & piè viuamus in hoc feculo, expectantes beatam sem, & aduentum gloria magni Dei & Saluatoris nostri Iesu Christi. Habemus hic lummam diuinæ legis ad tria verba contractam. Primo oportet viuere sobrie, hoc est, ita, vt ea, quæ necessaria sunt ad corpus curandum vel conservandum, metiamur secundum rationem, & non secundum eupiditatem. Atque hæc virtus respicit nos. Deinde iubemur viuere iuflè, hoc est, ita, vt vnicuique tribuamus suum; cui tributum, tributum; cui vedigal, vectigal; cui timorem, timorem; cui honorem, honorem. Rom. 13. Atque hæc virtus respicit proximum. Denique opørtet viuere pie, hocest, ita, vt Deum rectè cognoscamus, & rectè cognitum rectè colamus,amore, timore, obsequio, patientia, prece, gratiarum actione. Atque hacest virtus, quæ respicit Deum. Iubemurautem hæc omnia sic facere, vrabnegemus impietatem & desideria secularia, vr intelligamus, debere nos, si volumus placere Deo, sie colere pietatem, vt nullam admixtam habeat impietatem: sic studere iustitiæ & sobrietati; yt secularia desideria.

procul facellere inbeamus.

1,8

in-

ifti

cu-

ndi

0

m-

ur sà

CI, il.

2-

VI. Qui vult bene mori, studeat orationi, eleemosyna & ieiunio. Qui ternarius bonorum operum respondet ternario ethicæ Paulinæ, hunc in modum. Quemadmodum pietas respicit Deum, iustitia proximum, sobrietas nos iplos: sie oratio respicit Deum, eleemos yna proximum, ieunium nosiplos: Ad orationem quod attinet, illa potissimum contine. turratio bene viuendi, ac proinde etiam ars moriendi. Nam quicunque bene petit à Deo donum viuendi, vrique accipiet: & qui bene perit perseuerantiam bene viuendi vsque ad finem sine mortem, sine omni dubitatione accipiet hocipsum, & ita etiam bene morietur. Deindeeleemosyna fiduciam auger apud Deum, & gaudium spirituale producit, cum per eam Deo præstemus obsequium, & multorum beneuolentiam nobis conciliemus, inprimis illorum piorum, qui sunt pauperes. Namilli pro benefactoribus suis orant Dominum, iisque precantur dona spiritualia & corporalia. Quò pertinet illud Christi Luc. 16. Facite vobis amicos de iniusto Mammona, vt cum defeceritis, recipiant vos in aternatabernacula. Denique per ieiunium caro nostra restringitur, & concupiscentia magis magisque extinguitur. Præparat enim nosad orationema.

tionem, rerum cœlestium contemplationem, miseræ huius vitæ con-

temptum, meditationem mortis, & similias

VII. Qui bene cupit mori, sancte meditetur & tractet sacramentum baptismie S.cana. Sic enim fiet, vt in arte bene viuendi proficiat, indeque artembe. Primò itaque qui bene viuere cupit, & bene mori ne moriendi discat. desiderat, ingrediatur in cubiculum cordis sui, non ipse se fallat, sed seriò & attente cogitet & recogitet, quid Deo promiserit in baptismo, & an promissis suis steterit. Promittimus autem Deo cum baptizamur, nos velle confiteri fidem veram, & abrenuntiare Diabolo & eius pompisat. que operibus, & è contrario studere innocentiæ vitæ. Discuriatere vnusquisque opera sua, & vitam, ac mores suos diligenter examinet, an voto & iuramento suo, quo se in baptismo obstrinxit, satisfecerit. Quòd si conscientia accurate discussa deprehendat, se violasse fidem celett imperatori datam, protinus confugiat ad ponitentiam, discatqueinpo sterum rectius memorià repetere baptismum suum. Deinde sacramentum cœnæ subinde oportet sumere iuxta præceptum Domini : Hotfain in meirecordationem. Si enim frequenter & deuote accedimus ad hocye. nerandum facramentum, recordatio passionis Dominica nos plurimum iuuabit vt artem bene viuendi & moriendi discamus.

VIII. Qui vult bene mori, panitentiam agat in genere & in specie. Illa dicitu pænitentia vniuersalis, cum dolemus ob omnia peccata à nobis commi fa: hæc particularis, cum dolemus ob hoc vel illud peccatum. Estauten polita pænitentia in tribus : videlicet in contritione seu humiliation, confessione peccati, & emendatione vita. Adferamus itaque omnium primò cor contritum cum Dauide P[al.51.& intremus in cor nostrumin contritum, clausoque ostio negotiis aliis, hæc aut similia attentissimes pud nos voluamus, & finguli fic dicamus: Hei mihi, quid miser egi, cum tale flagitium perpetraui? Primum Patrem illum dulciffimum, authorm omnis boni & mei amantissimum offendi, qui me vndig; beneficiissus vallauit, & dona lua in me coronauit, cuius tot figna charitatis video quot bona in me vel in aliis video. Sed quid de Christo meo dicam, qui dilexit me inimicum & indignum, & tradidit semetipsum pro me oblationem, & hostiam Deo in odorem suauitatis: & ego ingratus & mile abeius offensione non cesso? Quætanta est mea crudelitas? Dominu meus virgis fuit cælus, spinis coronatus, clauis in cruce suffixus, vt pecca tis & sceleribus meis medicinam faceret, & ego non cesso noua sempe addere? Ille nudus in cruce salutem meam sitire se clamat, & ego sempe pergo acetumei & fel amarissimum propinare? Præterea Spiritum fanctum contriftaui, vt & fanctos angelos. Quis mihi præterea explica bit, de quanta gloria excidere faciant peccata mea? Hæres eram regu cæle con.

mig

n be.

mori

(eriò

k an

,nos

is at.

ergo

, an

uòd

lesti

po.

en-

Acitt

vc.

um

itut

celestis:ab hac tahta felicitate per breuissimam illam voluptatem miser excidi. Et ab illa tanta felicitate ad quam fortem deueni? Ad capriuitatem Diaboli, hostis mei crudelissimi. Et quam citò frangetur putrida ifamaceries corporis mei, quæ momentis singulis ruinam minatur? Heu me milerum? Fortasse cras, vel hocipso momento Deus me auocabit. Sed super hæc omnia cor meum me torquet, & ingratitudo lancinat filii & seruideterrimi in Patrem & Dominum amantissimum & optimum. Nam quò magis ille me beneficiis cumulauit, hoc ego magis illum peccatis offendi. Hæc & similia si attentè cogitare volueris in cubiculo cordistui clausus, non sine fructu, spero, adferes Deo cor contritum, eique peccata tua confiteberis. Quòd si conscientia te vrgeat, vt proximo tuo, inprimis pastori ecclesia, confitearis peccata rua, hoc ipsum facito, sed itafacito, ne idolum facias ex homine. Denique loco fatisfactionis, quam Papiltærequirunt in pænitentia, tu adfer propolitum sancte viuendi, & illud quidem serium & efficax. Quid enim iuuat dolere ob peccata, & illa confiteri, si pergis in peccatis, & instar suis redis ad lotum, vel tanquam canis ad vomitum?

IX. Qui vult bene mori, diligenter custodiat portas quinque sensum, per quas ingrediuntur peccata in animum. Ita enim fiet, vt vitemus ingentem peccatoru multitudinem. Prima porta est oculus, per quam intrat tentatio luxuriæ, vtin Davide videmus. Contra hanc tentationem Augustinus hoc suggetitremedium: Oculi vestri si iaciantur in aliquem, figantur in neminem. Neque enim conspectus, vr idem ait, sed mora in aspiciendo est periculosa. Pangamus itaque fœdus cum oculis nostris, imitati Iobum cap. 31. & si oculus noster nos scandalizat, eruamus eum Matth. 5. hoc est, sic eum possideamus, ac si non possideremus. Simplex aspectus non scandalizabit nos, led aspectus continuatus. Hunc igitur vitemus. Secunda porta est auditus,per quam intrant verba mala, quorum instrumentum est lingua. Hæch mala sit, vniuersitas iniquitatis ex illa redundat, vt est Iacobi tertio. Nam per linguam peccat homo contra Deum, blasphemando, & peietando; contra proximum detrahendo & conuitiando; contra leiplum, iacando se fecisse bona opera, que reuera non fecit, & mentiendo, se no fecille mala, quæ fecit. Remedium, quod adhiberi debet peccatis lingue, exprimitur à Dauide Pf.9. Dixi custodiam vias meas, ne peccem linguâ mea. Cu-Itodia illa est præcogitatio, siue præmeditatio eosu, quæ dicturi sumus. Atque hoc est hominis proprium, non temere aliquid agere, sed restectère considerationem ad ea, quæ agenda vel dicenda sunt. Sed quia difficile nobis accidit præmeditari sermones nostros, oportet hanc gratiam à Deo petere. Quodiam artinet ad sensum audiendi, quaruor sunt genera verborum, quibus maximè claudendum est ostium auditus, ne per aures ad corpenetrent. Primum locum obtinent verba contra fidem, que ob curiositatem humanam non illibenter audiuntur. Hæc verbasi penetrent animum, tollunt de corde fidem, quæ est radix & principiumo. mnium bonorum. Sed inter verba infidelicatis nulla funt magis perniciosa, quam eorum, qui negant vel pronidentiam Dei, vel animaimmortalitatem. Istaenim verbafaciunt atheos, & omnibus sceleribusaditum latissimum aperiunt. Alterum genus verborum malorum postrum est in detractionibus, quæ charitatem fraternam tollunt è medio.& satis auide audiuntur ab hominibus curiosis. Tertium genus est positum in adulationibus, quæ libenter audiuntur & gignunt superbiam, quæ est regina vitiorum, Quartum genus verborum malorum positum est in sermonibus & canticis amatoriis & lasciuis, quibus dele danteramatores huius mundi; cum his verbis nihil fit nocentius. Similia enim funt canticis Sirenum, quæ homines delectabant, vt eos in mare delicerent & deuorarent. Aduersus hæc omnia pericula salutare remedium est, amicos probos habere, cum bonis conuersari, & ab improbis omni studio sibi cauere. Neque enim homines ignoti facile audent misere verba hærerica, detractoria, allentatoria vel lasciua cum iis, quos vel non videruntantea, velillis familiares non funt. Itaque Salomon primum præceptum Prouerb. 1. his verbis expressit: Audi fili mi, disciplinam patris tui: si te la ctauerint peccatores, ne acquies cas eis, & c. Tertia porta est odo. ratus; quam oportet ita claudere, ne per illam intrent odores, qui ini tant ad libidinem. Quarta porta est gustus, per quam duo intrant peccata ebrietas & ingluies. Remedium hicest exemplum Christi & omnium fanctorum, qui sobrierati fuerunt dediti. Christus certe, rexcell & terræ, in euangelio simplicitate cibi gaudet, sobrietate dele ctatur, deani, mâ locuplerandâ, replendâ, & exhilarandâ inprimis est solicitus. Eius actio fit nostra institutio. Restat quintaporta, quæ est tactus. Per hancingrediuntur opera carnis, fornicario, immundicies, impudicitia. Gal. s.Remedia aduersus hæc peccata sunt fere illa ipsa quibus medici vtunturad curandos agrotos, Primum enim oportet hic incipere aieiunio, fiue abf tinere à nimio cibo & potu. Deinde potiones amaræ, incisio venæ, & lia id genus naturæ ingrata, sunt adhibenda. Nimirum oportet cuma postolo corpus suum castigare, & in seruitutem redigere. 1. Corimb. 9. Adhæc medici corporum exercitationem moderatam, vt deambulationem, vel pilæ ludum, vel aliud eiufmodiad fanitatem conferuandam Idipfum ad animæ fanitatem conservandam valde conducit, si videlicet homo seipsum exerceat precando, gratias agendo, canendo, verbum Dei meditando, Denique remedium efficax valde ad omnes carnis tentationes & peccata luxuriæ superanda, est otium

fugere. Nullus enim tam est obnoxius surpibus cogitationibus, quam is qui nihil habet quod agat. Contra verò nulli sunt magis immmunes à cogitationibus sordidis, quam ii, qui totos dies in laboribus occupantur.

, qua

pene-

mo-

erni-

æim.

isad-

poli-

10,8

poli-

iam,

tum

ma-

nım

ce-

um

nni

ere

ion

ris

04

X. Qui vult bene mori, diligenter & frequenter meditetur mortem. Nam hæc meditatio, tradente Bonauentura, parit sex bona. 1. Facit peccata fugere. 2. Mundum contemnere. 3. Seiplum contemnere. 4. Vitam præsentem recte regere. 5. Recte temperare præsentem lætitiam. 6. Redè dividere præsentem & futuram vitam. Qui enim se ponit in articulo mortis, quali in medio præsentis & futuræ vitæ se collocat. Cæterum meditatio mortis gubernatur his regulis, 1. Cogitandum nobis est, in morte fieri separationem animæ à corpore : sed neque animam extingui, neque corpus fine spe resurgendi cadere, & in puluerem redigi. 2. Quamuis mors sit certiffima, tamen nihil est incertius hora, vel die. Opusigitur est vigilato. 3. Eth semper cogitandum est de morte tamen inprimis hoc fieri debet mane & vesperi. Ita enim seriò examinabimus conscientiam, & hoc obtinebimus vt mors nunquam nos inueniat imparatos. Et frequens meditatio mortis erit frænum peccati. Nec enim facile peccato le contaminat, qui quidquid agit, expendit ad trutinam diuini iudicii quod in morte het. Hinc ille Eremita: Nemo, inquit, qui reuera mortis mer. init, peccare poterit. 4. Larua morti est detrahenda: hoc est, no tantum oculis carnis est aspicienda, sed etiam oculis fidei. Cum mortis metus in nobis existit, mors seper laruata est. Ita fit, vt primo intuitu (cospecta tam horribili persona) perterriti illam fugiamus, tanquam nuntium aliquem Plutonis. At si metu depulso, propiùs ad illam accedamus, & laruam detrahamus, amicæ optimæ nostrique amantishimæ taciem conspicimus. Quid enim? Mors est finis miseriæ, & initium lætitiæ: est lomnus corporis, & gloria animæ: est portus viatorum, & porta comprehenlorum. Mors itaque nobis potius fuerit optanda, quam formidanda. Intellige nimiam & fæmineam formidinem. Aliâs naturalis timor mortisomnibus omnino hominibus inelt.

XI. Quivult bene mori, sepe & attente cogitet iudicium extremum. Quatuor sunt nouissima, quorum cogitatio attenta facit vt ad mortem nos præparemus: videlicet ipsa mors, iudicium, gehenna & vitaæterna. Quod attinet ad iudicium, illud est duplex: vnum particulare, quo singulæ animæ iudicantur statim, postquam de corpore exiuerunt: alterum generale, quod siet in die nouissimo. Vtrumque est horribile & tremendum valdeimpiis, sed amabile & gloriosum electis. De vtroque attente & sæpissimè cogitare vtilissimum est iis, qui feliciter mori cupiunt. Quomodo autem oporteat meditari extremum iudicium, dicemus cap, sequenti.

Y 2 XII. Qui

TI

re

XII. Qui vult bene mori, sape & attente cogitet cruciatus gehenna, & paralisis gaudia. Quomodo vtriusque meditatio fructuosa debeat institui, vide

cap.feq.

XIII. Qui vult bene mori, tabulam breuitatis vita humana quotidie sibi ponato oculos, In tabula ista tres depinguntur testes breuitatis & fragilitatis vita nostræ:videlicet Scriptura, Natura & Experientia. Principio enim Soi. ptura testatur, hominem esse fænum & gramen, & ipsius dies auolareinstar auis, & fluere instar aquæ, & præterire instar soni. Psalm. 90. & alibi. Deinde si inspicimus naturam corporis nostri, halitus, somnium, vmbra, vestis, quæ vsu atteritur, & similia, quæ sunt in nobis vel circa nos, suntimagines breuitatis vitæ nostræ. Rursus si inspicimus naturam creaturarum iuxta ordinem hexaemeri, deprehendemus varia testimonia fragia litatis vitæ nostræ. Primo die Deus creauit diem & noctem. Vita nostra est veluti dies, qui est paucarum horarum: & veluti nox, quæ est paucari vigiliaru, plenaq; horroris& timoris. Secundo die Deus separauit aquas inferiores & superiores, quarum fluxus nobis ob oculos ponit incon-Tertio die Deus separauit terram, & aquam, & herbas stantiam vitæ. produxit. Cum verram intuemur, nobis in mentem veniet, quòd pulus fumus, & in terram reuerti necesse habemus. Genes.3. A quæ decursusfugacitatem vitæ nobis reuocat in memoriam. lob.9, Pfalm. 90. Herbain campis & hortis nostris eandem nobis proponunt do ctrinam. Pfalm. 90. E[a.40.P[alm.103.Iacob.r.1.Petr.1.Similiter arbores putrescentes, velamputatæ. Iob. 13. Luc. 13. Quarto die Deus creauit stellas, adeoque solem& lunam. Sol motu luo efficit ver, æltatem, autumnum & hyemem: quarum vicissitudo nobis ob oculos ponitætates vite, illarumque vicissitudinem & finem. Lunæ mutatio idem docet. Vtriusque eclipsis est pictura morborum & mortis. Quintus dies nobis exhibet aues, pisces & reptilize quibus illæ & isti reti & laqueo repente capiuntur, illæ citò auolant, illi hinc inde natant, hæc(in quibus funt vermes) è corpore nostro putreta-Co oriuntur, Sexta dies ducit nos ad considerationem bestiarum tetteftrium, quarum longæuitas fæpe nostram vitam superat: quanquam &1. plæ etiam subiacent imperio mortis. Denique experientia vniuersalis& particularis hic etiam est testis omni exceptione maior. Quidenim, amabo, est infantia nostra, nisi primus ad mortem gradus? Quid est iuuentus? Mors nostræ infantiæ, & secundus ad mortem gradus. Quid senectus ? Est mors iuuentutis, & postremus ad mortem gradus. Sed multi opprimuntur in primo gradu, qui ad secundum non perueniunt, & multi in secundo, qui ad tertium non pertingunt. Hoc ipsum etiam testantur exempla hominum, qui vixerunt inde ab Adamo: & exempla familiaria domesticorum & amicorum. Hæc, & similia, quoties expendimus, meparadifi

1, vide

onat ob

s vitæ

reinalibi.

nbra.

ınti-

ura-

agia

oftra

caru

luas

on-

bas

luis

in

0.

n-

&

m

ritò exclamamus: Quam verè dicitur, vitam nostram esse lapidem molatemà filo serico suspensum!

Praparatio ad mortem vicinà iam morte est, quando mors præforibus Praparatio esse & imminere colligitur vel ex morbo, vel ex ætate iam deuexà. Ista admortem præparatio consistit in tribus, videlicet in curà animæ, corporis, & pro-vicinà iam morte.

Cura anima spectat reconciliationem cum Deo, & profligationem tentationum.

Reconciliationem cum Déo quod attinet, illam homo Christianus vicina iam morte sibi ponet ob oculos, opera tum propria, tum aliena.

Opera propria reconciliationem sui cum Deo ita redintegrabit Christianus. 1. Vbise morbo corripi persentiscit, indagabit vnde is veniata nimirum non sortuitò, sed à prouidentia Dei. 2. Considerabit causam, propter quam morbus à Deo immittitur: videlicet peccatum.3. Totam vitam suam accurate examinabit, 4. Peccata sua consitebitur Deo. 5. Fundet preces lachrymis & suspiriis plenas, quibus à Deo precabitur remissionem peccatorum per sidem in Christum. Sicitaque Christianus accusatoris primum partibus sungetur, deinde iudicis, tandem deprecatoris.

Operam alienam adhibebit Christianus æger vt à suis fratribus, inprimisautem à pastoribus, iuuetur, partim ipsorum precibus, partim ipsorum colloquiis piis, partim denique ipsorum præsentia & conuersatione. Iac. 5. Vtile etiam hîc fuerit ægroto administrare Sacramentum Eucharistiæ in præsentia plurium: sed ita, ne illud habeatur pro sacro viatico, sed pro sidei signaculo. Christi enim caro & sanguis est nostrum viaticum.

Profligatio tentationum similiter siet opera tum propria, tum aliena. Quatuor autem inprimis tentationes hic oriuntur. Primò Diabolus (aduersarius non solùm doctissimus & acutissimus, sed etiam eiusmodi præliis assuetus ab exordio mundi) prælium inchoat à tentatione circasidem. Nam & res, quas credimus, non solùm supra sensum sed etiam supra rationem naturalem ascendunt: & ipsa eadem sides est sundamentu instificationis nostræ, quo subuerso totum ædiscium bonorum operum cerruit. Secunda tentatio est de desperatione: qua tentatione Diabolus non solùm improbos homines, sed etiam valde pios solet aliquando vexare. Subiscit enim ante oculos mentis omnia propemodum crimina, ex ex illis in vnum congestis magnum facit montem, qui eripit aspectum solis institiæ. Tertiò Diabolus contendit amicos Dei ab amicitia eius separare, & inducere in odium Dei & blasphemias. Quo sit, vt isti homines vt plurimum non timeant mortem, nec pænas gehennæ. Quartò so-

let Diabolus horribilem mortis imaginem pingere moribundis, adde quidem, vt læpe iple terribili facie le ostendat. Contra has tentationesi. tase munier homo Christianus. 1. Quitentationes experieur circasidem, ducet captiua rationem, & profligabit argumenta Satanæiisarmisque hine inde circa articulos fidei suppeditauimus. 2. Qui tentationes experi. tur circa spem, illi proponenda est magnitudo planè infinita miserio. diæ Dei, quæ longè superat numerum & molem omnium peccatorum Proponenda etiam est propitiatio mediatoris & vis pœnitentiæ: exem pla denique magnorum peccatorum qui in gratiam sunt recepti. Quao. mnia in hoc tractatu sparsim leges.3. Qui tentatur cotra charitatem Dei & incitatur ad odium Dei, & amorem Diaboli, primò docendus est, Diabolu esse mendacem; deinde ipsum iam iudicatum esse ad ignemater. num, cu omnibus qui illufequuntur; deniq; experientiam docere,omnia Diaboli promissa esse vana & fallacia, 4. Magnum & salutare remedium aduerlus omnes tentationes politum est in oratione: siue ipse agrotus pro se orare possit, sine alis pro ipso orent, sine denique ipsius agroit affantium oratio coniungatur. Idenim constat, multum valere orationem timentium Dominum : præsertim cum pro comperto habeant, non posse Diabolum tentare, nisi quantum Deus illi permittit. Estenim quasi leo rugiens, vel canis rabidus catena ferrea alligatus, qui nonpotest pro arbitrio mordere, sed quantum Deus, qui potentissima suama nu catenam regit, illum mordere finit. Cuius rei exemplumeft loni. Christianus mortem expectans, mortem non debet intueriin speculo legis, fiue in Mole, sed in speculo Euangelii, siue in Christo. Ita enim set vt cogitationes suas non defigat inangores & cruciatus mortis, sedit mortem Christi, & felicem statum, ad quem per mortem tanquampa ianuam peruenit, assistente Spiritu S. & comitantibus sanctis angelis Hicteneantur argumenta, quibus Christiana Lavaro Couxia, siue lanta desiderium beate moriendi ex beneplacito voluntatis Dei infide less Christi excitatur. Suntautem summatim ifta. 1. Christianus habet propitium & reconciliatum in cœlis Patrem, & ideo ad eum vocatusact dere non veretur. 2. Christianus mundo est crucifixus, & ideo iplum non grauate deserit.3. Christianus per mortem liberatur ab infinitismo lestiis, & ab ipso peccato. Libens itaque moritur. Quis enim non cupit liberarià iugo & tyrannide Satanæ, à carnificina peccati, à turba implorum, à tristitia quotidiana, à contemtu malorum hominum, odio, co lumniâ, iniuriâ, à pauore conscientiæ? 4. Christianus in hoc mundo otto vigilat & militat bonam militiam : & ideo non trepidat adire morten Nouir enim, se coram Filio hominis posse consistere per fidem. 5. Philosophi infigniores non metuerunt mortem, vt & meliores ethnicoonesi.

a fidem.

nisque sexperi.

torun.

exem. Quao.

m Dei.

ft, Dia.

ater.

omnia

dium

rotus oti &

tatio-

eant,

enim

n po-

obis.

culo

fiet,

dia

mm. Mukò igitur magis homo Christianus contemnet mortem in Chriho.6. Statutum est omnibus hominibus semel mori. Non igitur decreto Deioportet repugnare. 7. Mors fanctorum in conspectu Dei est precio-6. 8. Mors est somnus, qui reficit lassos. 9. Per mortem colligimur in Concilium omnium Sanctorum. 10. Morselt vehiculum quo fanctianrelinos vehunt in cœlum.11. Mors est lucrum, & permutatio temporalis. felicitatis cum æternâ.12. Ex articulis Symboli sumuntur argumenta sanθα βανατοβυλίας, hoc modo. Quicunque credit in Deum, ipsum agnoseit, amat & colit tanquam summum bonum, ipsumque habet pro Patre Opt. Max, & omnipotente creatore arque gubernatore cœli & terræ: quieredit in IESYM Christum, Filium Dei, Dominum suum, qui propter fe & salutem suam è cœlo descenderit, ita vt sit conceptus è Spiritu S. na. tus ex MAR I A Virgine, passus sub Pontio Pilato, &c. qui porro credit in Spiritum S.paracletum fuum in vita & in morte: qui credit fanctam Ecclesiam triumphantem & militantem, quæ sir lota sanguine Christi, & euius iple fit conciuis: qui denique credit remissionem peccatorum, catnisresurrectionem & vitam æternam: ille per mortem libens lætusque excedit ex hac miteriarum valle. Atqui homo Christianus hæc omnia credit. Ergo homo Christianus libens lætusque per mortem excedit ex hâcmiferiarum valle. Atque hæc etiam funt argumenta sancti huius defiderii moriendi. Dico fanctum defiderium. Datur enim etiam delideriu moriendi impium: quod nempe diffidente & murmurante animi impatientia exardescit; cum homo non acquiescit in voluntate Dei, sed impatientià calamitatum victus optat mortem. Huiusmodi desiderium moriendi non debet cadere in hominem Christianum, sed sanctum & limitatum, hoc est rale, quod consistit intra duos hosce limites, si Deo italic wium, & expediat faluti nostræ.

Curamanimæ excipere debet cura corporis, quâ Christianus vitæ & valetudinis su tuendæ tantisper, dum prorsus à Deo tollatur, dat operame idq; per media legitime præparata, recteque vsurpata. Legitime praparata media sunt, quæ à medicis peritis præscribuntur, non autem à magis & superstitiosis hominibus adferuntur. Reste vsurpata media voco, quæ precibus sanctisicata sunt, & ita adhibentur, vt non collocetur in ipsis siducia. Quòd si media prosuerint, Deo sunt agendæ gratiæ: sin minus, vel cura repetenda suerit, vel alia remedia adhibenda, si spes sit restitutionis, vel

euentus Deo committendus, si res sit deplorata.

Cura proximi cernitur in duobus. Primò Christianus moribundus omnibus omnino omnes offensas exanimo condonabit, venia vicissim abomnibus rogata. Deinde ante mortem suam res suas omnes accurate, qua fieri potest, disponet, Ita magistratus prouidebit Reip, de statu tranquillo: quillo:paftor relinquet Ecclesiam pacatam : paterfamilias in familiasia omnia vriliter disponet, exemplo Ezechiæ. 2. Rege 20. Esa. 38. Quò ciam pertinet factio Testamenti, quæ debet fieri hoc modo. Oportet, vrotimum omnium de ære alieno, si quo forte grauerur æger, restituendo : gitet. Deinde opes suas illis relinquet, ad quos de iure pertinere inteligit:neque finet se trahi ad personas, quas magis diligit, si quomodo repu gnet iustitia. In iis deniq;, quæ ab ipsius pedent arbitrio, consulet inprimis gloriam Dei, deinde proximorum necessitates, & leget prosuafa. cultate tot & tanta, quæ ad pias causas & vsus, & aliorum commoda faciant prouehenda.

nis Christiain agone mortis.

riam.

Hactenus egimus de præparatione hominis Christiani ad mortem: Bona homi- superest eiusdem bona in agone mortis constitutio, quæ est sancta & religiosa ni costitutio animi ad Deum eleuatio in ipsa cum morte lucta. Constitutio ista costat tribus membris; videlic. fide, desiderio & depositione anima. Primo enimo. portet vt Christianus, quemadmodum in fide IE sv Christivixitita& moriatur. Hæc fides facit, vt Christianus agonizans seipsum ponatexta se in Christo, ita vt seipsum abneget atque exuat, solatiis & prasidiiste. rum humanarum omnibus abiectis, & vniuerla vi impetuque cordisin gratiam & misericordiam Dei in lesv Christo directo. Hinc Theologus Homines pii in morte sunt summe Christiani. Roboratur autem ista fides, sub inde repetito verbo promissionis, & exercetur ardente inuocatione quam testatur agonizans vel clarà voce, vel tertiatis verbis, vel gemitibus, vellachrymis, vel manuum eleuatione, vel nutu, vel cordis pullatio ne lætå. Deinde requiritur in agonizante ardens defiderium vitæ æterne, atque adeo oblequium filiale, quo ille paratus est sequi Deum vocanti Denique Christianus in agone constitutus, animam suam deponit & com mendat in manus Dei, Patris sui potentissimi & fidelissimi: idqueexemplo Christi, qui moribundus in hæc erupit verba: Pater, in manus tuas ummendo Spiritum meum: & exemplo Stephani, qui iam iam moriturus aiebat, Domine IESV , suscipe spiritum meum.

III. Tentatio orta ex terrore mortis extraordinario mo-Dua quado à Deo immissa, est duplex : vna circa mortem cumhor Riones conscientiacirca ribilibus morientium gestibus coniunctam : altera circa mortem ex- mortem, quæ vel subitò, vel citra morbum contingit. traordina-

Docuimus hactenus, qua ratione ad mortem, quæ ordinario modo à Deo immittitur, nos præparare debeamus: consequens est, vt nunc disseramus de morte, quæ extraordinario modo à Deo infligitur: vbi primò nobis sermo erit de morte, quæ cum horribilibus gestibus morientium est coniuncta, Videas enim dissimiles hominum exitus, ita vt mul-

tis,

iâloà

ctiam

tori-

0 10.

teli.

epu-

pri.

â faa fa-

tem:

iofa

ftat

no.

2&

ttra

re-

sin

16

ti.

tis, qui piè etiam vixerunt, sæpe lugubres & miserandi contingant exirus, Inuenias quosdam desperabundos, alios inter furores & execrationes, nonnullos cruciatu maximorum dolorum confectos vitam finiuiffe. Harum profecto rerum consideratio immane quantum perturbatcor hominis Christiani. Cui perturbationi sic mederi oportet. Non effaciendum iudicium de homine, quo sit apud Deum loco, ex rebus externis, siue sint beneficia, siue iudicia Dei, siue in vità, siue in morte. Deinde diffidentia & desperatio, siue à naturæ imbecillitate proficiscatur siue à peccati conscienția oriatur, sepenumero concutit filios Dei agonizantes,adeo quidem vt exclament, sese ipsissima inferni tormenta experiri. Hoc autem ideo fit, vt cum Christo descendant priùs in infernum, quam cum illo ascendant in cœlum. Nempe Deus è tenebris lucem, & ex morte vitam profert, iuxta regulam : Deus admiranda opera per contrarias causas peragit, Ita in concione verbi primò vulnerat conscientia perlegem, vt postea illam sanet per euangelium. Ita quando homines eo affecturus est beneficio, ve toti ab eius prouidentia pendeant, prius iram fuam illis præbet gustandam, facit que ve experiantur se nihil per seipsos esse aut posse:idque propterez, vt ipso solo nitantur. Atque ita quando seruos suos in cœlum euecturus est, per portas inferorum illos deducit. Quod porro attinet ad furores, execrationes, labiorum contractionem, ceruicem contortam, neruorum conuultionem, & fimiles motus qui in hominibus quibuldam piis animam agentibus cernuntur, illifere funt effectus morborum. Idem iudicium est de insolito robore, quod nonullis zgrotantibus inest tantum, vt iis singulis cohibendis terni, quaterni, veletiam plures robusti viri vix sufficiant. Ad furores moribundorum quodattinet, illi sunt vel melancholici, vel Cyclopici. Illi cadere possunt inclectos: hi minime. Hæc talia non funt tribuenda cú vulgo incantationibus Satanæ, sed inflammationi cerebri, melancholiæ & similibus morbisatquelymptomaris. Nostri officii hic est, regulam charitatis adhibere,neque damnare vilum hominem, in quo est aliquid Christi. Grauiter staque peccant, qui cum vulgo talem paralogilmum formant: Ille placide obiit. Ergo est filius Dei. Hic obiit inter varios dolores & furores. Ergotuit impiusaut hypocrita. Resaliter se habet. Potest enim impius aliquis laborare atrophia siue tabe, & placide mori: & è contrario pius aliquis laborare potest ardentissima febri, & inter dira tormenta extingui. Víque adeò scilicet iudicium vulgi fallit! Nunc videamus, quid illis faciendum sit, qui non ex morbo diuturno, sed aliunde in periculo mortis versantur. Sunt autem tria hominum genera, quibus extra morbum consuetum imminet mortis discrimen. Aliis enim adest mors propinqua, improuisa & certa: quales sunt, qui corripiuntur apoplexià, vel cœ-

plic

det

dic

8

ai

lesti feriuntur fulmine. Aliis adest mors propinqua, nec improvisa, nec certa, sed valde probabilis: quales sunt, qui vel bellum gerunt cum hostibus, vel in mari cum fluctibus pugnant. Aliis denique propinqua mois est, nec improuisa, nec incerta: quales sunt, qui decreto iudicis à carnifice feriuntur. Primi generis homines nullum aliud remedium habent, nist quotidianam, vel potius continuatam mortis memoriam. Atquead hos vel inprimis pertinet vox Seruatoris Matth. 25. Vigilate, quia nestitie diem. neque horam. Si diceret Dominus, Vigilate nudi in aere frigidissimo, donec congeletis & extinguamini:nonne id faciendu effet, vt fecuriad felicitatem æteri am perueniremus? Et si diceret, Vigilate nudi & craticulæ alligati, donec à subiecto igne consumamini: nonne id quoque alacria. nimo faciendum esfet, vt ignis infernalis pænam euaderemus? Atnonhoc inbet Dominustled vt vigilemus, ne dormientib. nobis fur nocturnus adueniat, & aurum charitatis, vel gemmam castitatis, vel the saurum fidei nobis dormientibus eripiat: & somno lethali oppressi iacturam fa-Sed, inquis, pauci admodum funt, qui fic repente. ciamus vitæ æternæ. moriuntur. Esto, pauci sint: vnde nosti te non futurum v num ex illis? Et si de illis paucis vnus eris, quid tibi proderit multitudo corum, quicius modi periculu eualerunt? Alteri generi hominuttia funt necessaria, vi feliciter moriantur. Et primo iis qui ad bellum accedunt, incumbit vt sciant bellu effe inftum, aut faltem non sciant bellu effe iniustum: tum vt in bello obseruent leges Iohannis Baptistæ Luc. 3. denig; vt, si quando peccatis se inuoluant, tempestiue pænitentiam agat. Similiter illi, qui non sine periculo nauigant, primum cauere debent, ne ad malum finem nauigare incipiant, vt ad capiendos & spoliandos obuios quoscunque, vt piratæ faciunt. Et si bellandi causa suscipiatur nauigatio, ita se gerant, vt paulò antè diximus de militibus. Eadem enim hîc est ratio militiz terreftris & naualis. Tertii generis homines felices dici posse videntur, sibona sua norint, Nam vel occiduntur iam damnati, vel iniuria. Si iure, possunt se præparare ad mortem, atque ita pænitentiam agere. Si iniuria, felices censendi sunt, si imitentur redemptorem, & hostibus suis igno-Adde, quòd isti homines minus patiuntur, quàmii, qui graui & diuturno morbo laborant. Deindeisti integris sunt sensibus, & cerebro non vitiato, ideoque meliùs possunt orationibus & similibus exercitiis piis vacare, quamilli quid detinentur in lecto, variis dolorib.occupati. Denique non desunt homines pii & docti, qui summa diligentia & solicitudine assistunt eiusmodi hominibus maleficantibus, vt vocant,eosq; docent, quomodo se comparare debeant ad mortem piè suscipiendam, vi cum mori incipiunt vitæ mortali, viuere incipiant vitæ immortali. Hîc autem magna opus est prudentia, qua diuerfis ingeniis diuerfa applicenplicentur remedia. Sunt enim quidam, qui negant factum: factum sunt qui non negant, sed eleuant: sunt, qui fatentur factum, & insultant: sunt, qui planè silent, nec adduci possunt vt loquantur: sunt, qui planè despondent animum: sunt, qui fatentur factum, sed pænam subire detrectant. Prout itaque diuersa tibi occurrent ingenia, sic diuersam adhibebis medicinam, ita vt peccati naturam exaggeres, prout requirit meritum facti & fert ingenium rei: & misericordiam Dei amplisices, in medium addutis insignibus Scripturæ dictis & exemplis.

#### CAPYT XI.

De casibus conscientiæ circa duodecimum Symboli Apostolici articulum, qui est de vita æterna.

#### PRÆCEPTA.

Circa hunc articulum tres sunt tentationes: prima circa vitimum iudicium, secunda circa vitam aternam, & tertia circa mortem aternam.

In singulis autem est tentatio dubitationis & teporis. Illa est, quâ dubitatur rel dexistentia, vel de personis, ad quas pertinent, putà an nos simus absoluendi in iudicio, an vita aterna sit nostra hareditas, an gebenna nobis sit metuenda: hac est, quâ frigidè, absque singulari assectu, materia proposita consideratur.

### REGVLA.

I. Circa do crinam de vltimo iudicio conscientia quærit Casus conscientia sistius iudicii, & modum: & inuestigat, quomodo pos-entia circa extremum simus nos præparare ad hoc iudicium.

Causa, cur necesse sit iterum iudicarieos, qui iam sunt non solum iudicati, cum anima discederet à corpore, sed etiam præmio vel pæna affecti, hæ sunt. Primò necesse est, vt totum genus humanum intelligat, Deum esse iustium. Iam verò in hac vita non desunt, qui cum videant multos pios ab impiis iniustè assigi , & contrà multos impios assiluere bonis temporalibus, suspicantur, Deum aut ista non videre aut non curare. Quare vt totus mundus intelligat, omnia à Deo iustè ac sapienter gubernari, placuit Deo in die nouissimo coram omnibus angelis & hominibus reddere præmia bonis, & supplicia malis: vnde omnes cogantur vel inuiti dicere, sustues, Domine: vera é iusta iudicia tua Apocalyps. 16. Altera ratio est, vt Christus, qui coram hominibus iniustè fuit iudicatus, & supplicio grauissimo indignissimo que assectus, ipse coram toto mundo cernatur in throno maiestatis sux. Oportet enim vt ignominia passionis Filii Dei compensetur per gloriam iudicantis in theatro

pios,

& zt

Bac

fugi

fum

mo

Acc

fab

COL

cul

àd

co

an bi

u fu

fi

totius mundi. Tertia ratio est, ve retributio iustorum integrasit: ve inquam, honor & gloria ipsorum manifesterur etiam coram impiis. Et quoniam multi homines eximie pii, quasi scelesti & impii publice interfecti sunt,æquum est,vt in publico totius mundi theatro iustitiaipso. rum prædicetur. Quarta ratio est, vt confundantur impii, inprimis hypo. critz, qui in hac vità imposuerunt alis larua sanctitatis. Quinta ratioest, vt animæ simul & corpora iudicentur. Siquidem in iudicio particulari solæanimæiudicantur, & præmium vel pænam accipiunt. Sed in judicio vniuersali totus homo comparebit. Et hoc æquum est. Nam quia a. nimæ cum corporibus peccauerunt, vel bene egerunt, iustiria postulat, ve post resurrectionem animæ cum corporibus præmia vel pænas accipiant. Hæ sunt igitur causæ, cur præter judicium particulare, quodsit in morte singulorum, expectandum sit iudicium vniuersale in consummatione leculi. Modus istius iudicii consistit in his: quis sit futurus iudex, vnde veniet, ad quem locum veniet, quos iudicabit, & quæ erit sententia iudicantis. Iudex erit Christus Dominus noster. Matth. 25. Actor. 10. 617. Is venier è calo, & apparebit in nubibus. Matth. 26.1. Theff. 4. Venier cumomnibus angelis & multitudine sanctorum hominum in corporibus gloriosis. Apoc. 7. Erit igitur in hoc iudicio spectaculum, quale non suitabinitio mundi, neque fiet. Porro iudicabuntur omnes homines, bont & mali, & ipsi etiam impuri angeli. Iudicabuntur, inquam, philosophi, sophista, theologi, iurista, medici, agroti, diuites, pauperes, domini, subditi, infimi, supremi, lenes, infantes, patres, matres, excluso prorsus nemine. His ita constitutis proferentur & aperientur libri rationum Daniel. 7. & Apocal. 20. hoc est, conscientiæ hominum patescent. 1. Corinth. 4. Estundetenim Deus eiusmodi lumen, vt in eo cernantur conscientiæ impiorum & piorum. O quale spectaculum erit, videre conscientias hypocritarum, proditorum, cavillatorum, scortatorum, & similium? Ex hac publicatione scelerum scquetur præiudicium futuræ sententiæ, & id fiet, quodin Apocalypsi legitur cap. 6. reges terræ, & principes, & tribuni, & divites, & fortes, & omnes serui, & liberi abscondent se in speluncis, & petris montium, & dicent montibus, Cadite super nos, & abscondite nos à facie ledentis luper thronum, & abira Agni. Ad extremum feretur sententia à iudice dicente, Venite benedicti, ite maledicti. Matth. 25. Et ibunt iustiin vitam æternam, & iniusti in ignem æternum. Sed i videamus, quomodo nos præparare debeamus ad hoc iudicium, vr in illo absoluamur. Obsecro, anima mea, cogita & recogita sape & attentè hoc iudicium, in quo supra erit iudex seuerus, subtus patens infernus, intus conscientia mordens, extra ignis ardens, à dextris peccata accusantia, à sinistris dæmonia terrentia:adei unt circa nos boni & mali angeli, illi à cœlis pellentes im-

pios, hi ad infernum trahentes. Poneris ibi, dilecta mea, inter tempus & zternitatem. Maligni spiritus sua requirent mala, quæ suaserunt,& producent omnia. Tabescet omnis militia cœlorum. Erubescet sol, & lunaconfundetur, opera illa Dei, quæ nihil deliquerunt. Quò itaque tu fugies, anima mea, quæ peccatis es contaminata? Quò fugies nisi ad lefumtuum? Hic peccatorum tuorum erit iudex, qui pro peccatis tuis est mortuus. Accusabunt te peccata tua? Sed Christus peccata tua deleuit. Accusabunt te dæmones? Sed iudicatus est princeps huius mundi. Accufabit me lex? At Christus te liberauit à maledictione legis. Accusabit te conscientia? Sed bene habet, quòd l'am lauit Christus suo sanguine. Acensabunt te damnati, & similis culpæ ream te proclamabunt, ô dilecta mea? Sed made esto fide in Christum, quæ te cum Christo coniungit, & àdamnatis dissungit. Etsi ergo tot sint & tanti accusatores tui : tu tamen confide in Christo tuo. Nam quia hostes & accusatores tui accusant me amicum, fratremque Christi, & filium Dei, Christus non seuere iudicabit, sed absoluet amicum fratremque suum, & filium Dei. Sed probè aduerte, anima mea, vt semper sis in expectatione tanti iudicii, in quo de summa rei agitur. Seriò, in quam, implora Aduocatum, qui idem iudex futurus est. Aduocatus hic est Iesus Christus 1. Johan. 2. Rursum amicos Advocatitibi commendatos habe, id est pauperes Iesu Christi. Quidquid enim in illos hic conferes, id omne Christus sibi collatum esse pronuntiabit in magno illo die. Matth. 25. Denique si non vis iudicari seuerè à Christo post hanc vitam, tu in hâc vitâ incipe seuerè te iudicare ob peccatatua:condemna te:castiga te: contunde te: mortifica carnem tuam perfidem. Nam si kic inchoas judicium condemnationis, ibi subibis judicium absolutionis.

II. In vità aterna oportet attendere eius locum, tempus, Onastiones & modum; & vnde colligere possimus illam esse nostram conscientia hæreditatem:vt ita quæstionibus conscientiæ satissiat.

de vità aternâ.

Locus gloriæ beatorum est paradilus cœlestis:tempus, æternitas: modus, felicitas excedens omnem modum. Paradisum cœlestem quod attinet, ille eft supra omnes stellas. Inde in Scripturis appellatur regnum cœlorum, domus Dei, ciuitas regis magni, ciuitas Dei viuentis, cœlestis Ierusalem. Ex hoc sublimissimo situ paradisi cœlestis facile possumus intelligere, multa esse priuilegia siue prærogativas huius loci præ omnibus locis mundi totius. Primò enim quò locus in hac rerum vniuersitate est altior, eò quoque est maior atque capacior. Locus igitur beatorum vt est altissimus, sic etiam amplissimus. Deinde locus altissimus est etiam purisimus. Denique idem est tutissimus. Tempus habitandi colestem Hiero-

foly-

folymam, est tempus fine tempore, id est, duratio perpetua fine fluxu dierum & noctium. Apoc. 10. Modu, quo se habebunt beati in paradiso post resurrectionem, est vacare omni malo, & abundare omni bono. Vacabimus ibi malis animi, corporis & fortunæ. Abundabimus ibi hone. re,potestate, diuitiis & deliciis, quæ quatuor mundus magnifacit:cum tamen in terris bona illa non possideantur sine admixtione malorum. Atincelo ista bona erunt sincera & perfecta. Honor enim beatorum in colo erit incredibilis: quia sedebunt cum Christo in throno ipsius. Apoc. 3. Quid obsecto ad hunchonorem addi potest? Thronus certè Filii Dei incolo altissimus est, & qui in eo sedet, honorem planè incredibilem est consecutus. Quis plausus? quæ laudes resonabut in cælo coram Deo, & omnibus angelis, quando homo, quondam mortalis & fragilis, Dei manibus collocabitur in throno Filii Dei, qui est princeps regum terra, & rexre. gum, ac dominus dominantium? Potestas illius hominis tanta erit, quantam animo nostro hic concipere non possumus. Christus enim nos constituet super omnia bona sua, Matth 24. Erimus itaque incolo reges mundi totius; idque non adannos paucos, sed in omnem aternitatem. Atque hoc est regnum, in quod Christus nos introducet. Matth.25. De divitiu beatorum lichabe, quod illæ fint futuræ ampliffiraz & perpetuz. Nam Deus ibi erit omnia in omnibus. 1. Corinth.16. Hic in terris res vna nobis est cibus, alia potus, alia vestis, alia domus, alia diuitiz, alia voluptas, alia honor, alia potestas. Sed incelo Deus nobis erit cibus, potus, vestis, domus, diuitiæ, voluptas, honor, potestas. In hac vita datur vni sapientia, alteri patientia, alteri iustitia. Cùm autem rerum omnium finis aduenerit, tunc omnia erunt in omnibus, vt singuli possideant omnes virtutes & dona san & orum. Quid, quæso, daret in hoc mundo auarus, vt divitias omnes omnium polfideret a quid luxuriosus, ve voluptates, quas cupit, omnes consequeretur? quid ambitiolus, vt honores & dignitates, quas ambit, confequi posset? Et tamen ista temporalia sunt, & citò peritura, & breuicum sempiterna egestate, & dolore, & ignominia commutanda. Cur ergo non quærimus Deum, in quo vno omnia bona, spiritualia & corporalia, in omnem æternitatem possidebimus? Sed quid tandem de gaudin & voluptate sanctorum dicemus? Esaias & Paulus exclamant : Oculus non vidit, auris non audiuit, in cor hominis non ascenderunt, que praparanit Dominus diligentibus fe. Efa. 64. 1. Corinth. 2. Verè enim Deus parauit filiis suis in cœlesti patria gaudium, voluptatem, delicias, dulcedinem, fuauitatem, qualem nullus mortalium neque gustauit, neque cogitatione assequi vn quam potuit. Voluptas omnis oritur ex coniunctione. Et quò maior est coniunctio, eò quoque maior est voluptas. Non potest

run lis v fuar iun

qu

potest autem vlla coniunctio creatoris & creaturæ magis intima cogitari, quam Dei cum voluntate creaturæ intelligentis. Coniunctio corporum ad interiora non penetrat: & tamen sic afficit homines corporalis voluptas, vt ad insaniam quodam modo redigantur. Quam igitur
suauitatem, quam dulcedinem gustabit anima, quando sic intime coniungetur cum Deo, qui est suauitas infinita, vt non possit arctius cum eo
coniungi? Sed verba hic desunt, vt explicare nullo modo queam, quod
cogitando mecum ipse reuoluo. Huc itaque aspira, mens mea: huc inquam,

Phiest honos, decus, quies, Quieta vbi eft fecuritas, Secura vbi est tranquillitas. Tranquilla vbi est felicitas, Felix vbi eft suauitas, Sûauis & iucunditas, Iucunda vbi est serenitas. Serena vbi est (olemnitas) Solemnis & festiuitas, Festina vbi est aternitas. V bi nec est defectio, Sed optima est refectio: Vbi nec est deformit as, Sed omnium conformitas. Phinecest iniquitas, Sed vna semper aquitas: Vbi nec ignorantia, Sed omnium (cientia. Vbi nec indigentia, Sedomnium affluentia: Vbi nec est crudelitas, Amica sed fidelitas. Vbi nec eft fugacitas, Æui sed eft perennitas. Vbi nec est rapacitas, Sed est opima largitas. Vbi necest malignitas, Sed summa vbi eft benignitas: V bi nec est molestia: Vbi nec est angustia: Vbinec est corruptio:

Phines eft deftructio: Vbi nec eft inanitas: Vbi nec est immanitae: Vbi necest impuritae: Vbi nec est obscuritas: Vbinec vlla duritas: Vbi nec imbecillitas: Vbi nec est acerbitas: Sed expetita faustitas, Et praparata dignitas, Et imputata (anchitas, Et absoluta castitas, Amicaliberalitas, Et absque nube amænitas, Et absque nocte claritas, Et absque felle charitas, Et absque labe puritas, Et absque lite peritas, Et absque peste sanitas, Et absque fine hareditas, Et absque morte aternitas: Vbibeata TRINITAS In VNITATE, numine TRIV.NO adimplet omnia.

Quin igirur hucaspiras, anima mea, quin huc anhelas. Ah neamavitam fugientem, sed potius permanentem. Eò ascende per desiderium, v. bi iuuentus fine senectute, vita fine morte, gaudium fine tristitia, alas fine hyeme. Si delectat re pulchritudo, iusti ibi fulgebunt vt Sol: si velocitas, electi erunt expediti vtangeli: si fortitudo, ibi erimus validissimil longa & sana vita, ibi sana est æternitas, & æterna sanitas; si satietas, ibis. tiabimur pane vitæ: si melodia, ibi angelorum chori concinunt : sivoluptas pura, torrente voluptatis Deus inebriabit suos : si fapientia, ipa Patris sapientia nos docebit: si amicitia, electi diligent Deum plus quàm seiplos, & inuicem tanquam seiplos, & Deus illos diliget plus quam ipsi seipsos. Si dele car concordia, omnibus ibi erit vna voluntas: si potestas, electi ibi omnia poterunt facere que poterunt velle: si honor, ibio rit titulus victorum gloriosissimorum: si diuitiæ, ibierunt thesauriztet. nitatis. Tam magna sunt illius vitæ bona, vt non possint mensurari; tam multa, vt non possint numerari: tam preciosa, vt non possint assiman. Eritibi corporum æterna sanitas & claritas, animarum puritas & sanctide

EU

De

in

V

ha

D

fp

ti

P

C

tas. Eritibi angelorum familiaritas, & voluptatis diuinæ vbertas. Gaudebunt electi propter loci amænitatem, quem possidebunt:propter iusundam societatem, in qua regnabunt : propter corporis glorificationem, quam habebunt:propter mundum, quem contemplerunt:propter infernum, quem euaserunt. Videbimus ibi Deum, summum illud bonu. Videbimus illum in seipso & in nobis, & nos in Deo. In viâ huius vitæ habemus Christum nobiscum, sed sub verbi & sacramentorum velaminetectum. Sed in patria ipsum coram intuebimur. Fidei succedet visio. spei comprehensio. Mirabimur ibi Christi regis clementiam, ministrantium angelorum ordinem, cibi plenitudinem, vestium pretium, domus pulchritudinem, laudum multitudinem. Erige itaque te, anima mea, & considera bona tibi præparata. Eò dirigendus est spiritus, quò aliquando eftiturus. In tempore eò contendendum, vbi in aternitate gloriosa manendum. Non intrabit in hanc Domini sui gloriam, qui non intrare defiderat. Coram facie Dei aliquando apparere speras Sanctitati ergo stude quia iple sanctus est. Cœlestium angelorum experis consortium? Videergo ne per peccata repellas ipsorum ministerium. Æterna speras. Quare igitur temporalia tantopere desideras? An ignoras illud:

Si desipit, qui despicit

Caducus immortalia:

Sanè sapit, qui despicit

Atternus hae mortalia:

Sanè & sapit, qui suspicit

Caducus immortalia.

Ahanima mea, si futuram inquiris ciuitatem, cur hic quæris locum permanentem? Sed, inquis, timeo mortem. Quid audio? quid? Ad Chrifum venire desideras? Quare ergo mortem times? Eius est trepidare ad mentionem mortis, ad Christum qui nolitire; ad coelestem Hierosolyman qui respuat contendere. Cur tot tantisque peccatis te contaminas, fivis intrare san Cam ciuitatem : in quam nihil introibit quod inquinatum elti Ligno vitæ frui si cupis post hanc vitam, quæso in hac miseriarum valle Christum, veram illam vitæ arborem, per fidem veram vinamque apprehende. Scriptum enim est: Beati qui lauant stolas suas in languine Agni, vr fit potestas corumin ligno vira, Exper portas intrent in duitatem. Foris funt canes: caue igitur impudentiam & impudicitiam. Foris funt venefici caue ergo impictatem filam foediffimam. Foris, funt homicida caue ergo iracundiam. Foris suntidololatra:caue ergo auaritiam. Foris sunt mendaces: caue ergo hypocrifin. Si vis interelle nuptiis Aghi, induere veste nupriali. Si vis à sponso deduci in thalamum, custodipudicitiam, fidem datam ne viola, arrham acceptam ne abiice. locum

locum habere in nouocolo & nouaterra, ne rerrenis hisceadharesce. vis particeps fieri ditiffimi creatoris, neadhære creaturis egenis. Siexpe-Stas domu æterna in colis, ne agrè feras diffolui maceriem terrefitiste. bernaculi. Crede, sin hac vita sacrosan da Trinitas non habitatincorde tuo per gratiam, in futura non inhabitabit in te per gloriam. Si hic non gustas zternæfelicitatis initium, nunquam percipies ipfius com. plementum. Si in hac vita non inchoas vitam æternam per fidem ope. rosam, anima tua migrans è corpore non possidebit gaudium & gloris am zterna vita in celis, neque corpustuum postresurrectionem pap. ticeps erit tanta dignitatis. Inchoa itaque hic vitam illam aternam & permanentem. Inchoa, inquam, defiderando illam ingiter; quia hic esaduena & peregrinus, & tuum maxirequa est in celis. Inches illam, incuendo Christum per fidem. Inchoa illam, calcando viam viz. que est studium fancte vice. Inchoa illam, orando & supplicando, gemé. do & suspirando, quarendo & pullando, instando & perseverando. Co. gita dulcedinem & perfectionem viez aterna, vitibi fordescatamaritudo & imperfectio hums vita. In vitailla verè vitali Trinitas erieperfe. Ctio desideriorum nostrorum: & illa sine fine videbitur, fine fastidioa. mabitur, sine defatigatione laudabitur. Deum videre superabitomna gaudia. Christum videre & audizestiperabit omnia desideria. Sandos angelos & homines widere inperabit omnia infpiria. Deus in hac ciuitate erit plenitudo luminis intellectui, multitudo paeis veluntati, continuario zternitatis memoria. Saturabio Filius intelligentiam plenifima cognitione, Spiritus fanctus voluntatem suavissima dilectione. Ahqua do orietur militifte fol qui illuminat istam cinitatem? Exulo hicintem, & aspiro ad hæreditatem meam, vbividebo Deum, videbo & laudabo, laudabo & gaudebo, gaudebo & vinam, vinam & perennabo. Ah quandoerit, veadorem in templo illo Deum, Deum scilicer in Deo? Annitor in hâc vitâ, vt corpus meum sit templum Spiritus sanctis ne excludatà remploillo æternitatis: Sed curinde excludara Pater mihi donaun lepfnm, quia mihi donauit Filium, cum Filio Spiritum fanctum & cumvtroque fidem & vitam. Quomodo itaque poterit mihi non datetempli æternitatis Ego conor in hac vita similis fieri angelis per fidem, spem& charitatem. Non itaque potero ipfis effe diffimilis post hanquitam sed eroigayγελος, Fruar, inquam, ibiangelorum confortio, & primilegio. Corpus meum illis crit limile agilitate, claritate, immortalitate, Induares. dem cum illis veste: in tolis albis coram throno psallameum ipsis canticum nouum Doming mep. Fateor equidem, dissimilitudo peccatorum Separat nos abangelis. Sed & hoc scio, redemprorem meum lesva Chistum lauisse me ab omni peccato, ne mihi imputetur ad damnationem.

Etat

nolu

turu

qui.

topo

pora

tur;

run

erit

tiâ,

tel

do

CO hâ

ha til

&

n

Erquia in hae vita findeo per gratiam Spiritus fancti exuere indice pannolum veteris Adami pallium, certo scio Christum ex gratia me donaturum innocentiæ velte vna cum omnibus lanchis confrattibus meis, qui & ipfieruntio άγγελοι. Quòd fi io άγγελοι erimus, millo amplinis peccato polluemur: nullo cibo aut potu vtemur: mortis metus auferetur:corporanostraciarificabuntur, anima nostra latabuntur:tosus noster homospiritualis & immortalis efficietur. Memo ibi lædetur, nemo irascepurnemo inuidebir. Peccatorum pondere non grauabimur: iniquitamm onere non fatigabimur: miferiarum numero non triftabimur. Deus erit cibus noster, qui solus reficit, nec deficit. Gaudium ibi erit sine tristina, salus sine dolore, vita fine labore, lux sine tenebris. Amor nunquarn repescer, gaudium nunquam decrescet, gemitus non audietur, neque dolor lentietur. Etige te, anima mea, & honorem, quem Christus nobis conferet, altius perpende. Oppone hunchonorem ignominia, quam hic pateris. Oppone hoc gaudium dolori, quo hic excruciaris. Oppone hancfelichatem miseriæ, quæte hic exercer. Fiet læta & felix commutatio boni temporalis & æterni, mortalitatis & immortalitatis, ignominie & gloriz, doloris & gaudii, miseriz & felicitatis, animalitatis & spiritualitatis. Ne perturbare, quando vides corpus tuum seminari in corruptione:quia seminatur vt resurgat, resurget vt fiat incorruptibile, clarum & spirituale. Tedeat itaque te, anima mea, huius vitæ, huius ærumnose peregrinationis. Vita hæcest misera, vita caduca, vita incerta, vita laboriofa,vita immunda, vita domina maloru, vita miseriaru plena, vita quæest iphflima mors, in qua fingulis momentis morimur diuerfis mortis generib. At vita post hanc vitam est beata, vita vitalis, vita secura, vita traquilla, vita pulchra, vita sancta. Quemadmodú desiderat ceruus ad fontes aguarum: ita desiderat adte anima mea, Deus clementissime ac misericor. diffime. Sicit anima mea adte Deum fontem vitæ. Ah quando veniam, & apparebo ante faciem tuar O fons vita, vena aquarum viuentium, quado veniam ad aquas dulcedinis tuz? Sitio, Domine: fons vitæ latia me. Ahlatiem ex aquis misericordia tua sitim meam ! O quando veniam & appareboante faciem tuam! O dies præclara, o dies pulchra, nesciens velperam, non habens occasium, vbi audiam vocem exultationis, vocem taudis, vocem confessionis: in qua audiam, Intra in gaudium Domini tui,in domum æternam, vbi erit omne bonum, & non erit aliquod malum, vbierit quidquid voles, & non erit quidquid nolles. Ogaudium fuper gaudium, gaudium vincens omne gaudium, gaudium extra quod nonest gaudium! Ad hoc gaudium perduc me, Domine IEsy Christe, lalus, & spes mea, gaudium & vita mea, Amen.

A2 2

III. Quæ-

ficut f

quan

diu D

mod

Esita

mots

effe

pæn

puta

mne

ftx

dol

86

tro

qua

nu

qu

nil

m

Q

b

tl

D

Quastiones conscientia circa morte aternam.

III. Quæstiones conscientiæ circa gehennam siue mor, tem æternam soluentur, si tria ista considerentur, quòdsit, qualis sit, & quibus metuenda sit.

Quòd sit gehenna docet Scriptura Matth. 25. Apocal. vltim. &alibi passim: & natura Dei hoc postulat, quia iustum est vt peccata, quæ non sunter. piata, puniantur poena infinita, quia sunt commissa aduersus maiestatem infinitam: denique conscientia hoc dictat. Cur enim, amabo, metuimus pænam, etiam quando peccati nostri nullos scimus esse conscios? cur trepidamus?cur iram Dei tantopere metuimus, si non est pæna post hanc vitam ? Qualis sit gehenna discemus, si tria ista breuiter expendamus, locum, tempus & modum. Locus est profunditas; tempus, aternitas; modus, pæna sine modo. Locus, inquam, est profunditas : siquidem homines reprobi vnà cum malis angelis propter ingentia læ æ maiestatis diuinæ crimina obtinebunt carcerem in profundissima parte mundi, quæ longiss. mè distat à regià domo, quæ est in cœlis. Hoc scilicet convenit filissu. perbiæ, qui dicunt, in cœlum ascendemus, & super sidera exaltabimus folium nostrum. Efai. 14. Exhâc autem prima ærumna reproborumse. quentur tres aliæ:tenebræ, angustiæ & egestas. Nihilibi erit luminis; quia nec sol ibi erit, nec aliæ stellæ. Et ignis sulphureus emittet lumen non lumen; quia videbunt in illo lumine malos homines, videbunt suam nuditatem, videbunt suam mendicitatem, sua vincula, sua tormenta. Nullam lucem confolationum videbunt. Otenebras non tenebras! Tenebras, ad omnia bona occultanda; non tenebras, ad omnia mala manife-Itanda. Porro maximæ ingehenna erunt angustiæ, vt & hoc modo augeatur dolor&ignominia. Cogita quanto dolore affecturus esses decem homines, si incloacam angustam illos compingeres, ita vt se inuicemita premerent, vt ne digitum quidem mouere possent. Sed in gehennamaior multo erit angustia, quam augebit angustia conscientia. Iam verò quid de incredibili egestate damnatorum dicam ? Omnium rerum bonarum egeni, sola pœnarum abundantia sunt divites. Recordabuntut hîc divites, quantis delitiis abundaverint interrâ dum viverent, five in cibo & potu, siue in vestibus preciosis, siue in venationibus & aucupus, siue in theatris & ludis variis. Sed hæcomnis recordatio dolorem augebit, cum se viderint in gehenna nudos, iacentes, despectos, rebus omnibus destitutos. Tunc dicent, Quid nobis profuit superbia, aut divitiarum iadantia quid contulis nobis? Transierunt omnia illa tanquam vmbra: vt est Sapient, Veniamus nuncad tempus. Quamdiu durabit exilium gehennæ? Tem? pori succedet æternitas, non tempus. Tamdiu enim durabit habitatio impiorum in tormentis gehennæ, quamdiu durabitæternitas Dei, quæ

sicut principio caret,ita carebit & fine. Tamdiu torquebuntur damnati, quamdiu lætabuntur beati. Denique tamdiu reprobi morientur, quamdiu Deus ipse viuet. O vita mortifera! O mors immortalis! Si vita es, quomodo occidis? Si mors es, quomodo non occcidis, & quomodo duras? Esitaque vita non vita, & mors non mors : quia vita habet quietem,& mors finem: tu verò neque quietem, neque finem habes. Quid igitur te este dicemus, nisi id totum mali, quod & vita & mors habet ? Modns est pena fine modo. Pena enim gehennæ non est singularis aliqua pena, putà bellum, pestis, fames: sed est omnium pænarum cumulus. quenturenim in gehenna omnes facultates animæ intelligentis, & omnes sensus, siue interni, siue externi : idque non per vices, sed omnes ifapænæ tanquam agmine facto in hominem irruunt. Qui apud nos dolet dentibus, non fimul oculis dolet, & qui oculis, non fimul dentibus: & sic de cæteris morbis ad eundem modum. Sed in inferis dolores atrocissimi in omnibus membris vno tempore sunt tolerandi. Si homo, quantumuis reus ad integrum octiduum in igne perseueraret, certè nullus ferre posset spectaculum tam horrendum. Dicat igitur vnusquisqueintra le: Si ferre non possum combustionem hominis viuentis, qui nihilad me pertinet, quomodo ferre potero combustionem corporis meiadhoram vnam, vel diem, vel mensem, vel annum? Et si hoc nimis quam videtur horrendum, ve ne cogitare quidem id possim; qua stultitia ego ipleme tam grandi periculo expono, vt ardeam in æternum? Quòdhilta non credimus, vbi est fides nostra: si credimus, vbi est iudicium?vbi prudentia?Si sanæ mentis sumus, si fidem Scripturis sanctis habemus, quomo do fieri potest, ve tam immani periculo imminente non excitemur:Ingrediatur ergo in cor suum quicunque saluus esse cupit, & rebus omnibus attentissimè consideratis, ita segerat, vt mors eum paratuminueniat, & non eum gehennæ ignis excipiat, sed in gaudium Domini sui feliciter ingrediatur. Profectò sola cogitatio gehennæ, tanquam frænum quoddam, debebat omnes hominum libidines coercere, & ita vitam noftram temperare, vt Christianorum nomini responderent. Tu itaque, deuota anima, ne peruenias in gehennam, semper meditare gehennam. Cogita pœnarum inferni grauitatem, & facile superabis omnem peccandi volupratem. Erit ibi præsentia omnis mali, & absentia omnis boni. Quidenim mali ibi non sit, vbi aliquis punitur proptet summum malum, peccatum? Et rutsus, quid boniibi sit, vbi aliquis est temotus à summo bono, Deo? Erit ibi calor ignis, & rigor frigoris: erunt ibi perpetuæ tenebræ, erit ibi fumus, erunt ibi perpetuæ lachrymæ, erit ibi aspectus terrificus dæmonum, clamor in perpetuum, eiulatus sine fine:erit ibi ariditas, fitis, fœtor, vermis conscientiz, timor, dolor, pudor, &con-

zat

ior

fun

inci

per

mo

ner

ibi

fen

rit

eti

pt

ne

bi

ci

id

V

ti

fi

g ii

& confulio omnium peccatorum, videl inuidia, otium, triftitia, desperatio. Oculi non videbunt lumen folis: aures non and ent vocem enangelii:lingua non gustabit dulcedinem cibi & porus: olfactus non percipiet odorem florum tactus non contrectabit aquam refocillantem: fed oculividebunt locum horribilem & societatem crudelem, punienturque fletu & fumo: aures audient blasphemias & rugitus dæmonum: guftus affligetue fiti & famo : odorarustorquebitur fectore falphureo; tacus Centiet intus & extraignem vrentem, & vique ad intimas medullaspenetrantem. Torquebitur memoria peccatorum recordatione; voluntas edio Dei & omnium creaturarum ; intellectus horribili confunone. Corpora damnatorum erunt deformia. Anima erit domicilium Satanz. tyranni Tuestuko Tats. Vna scintilla gehennæ plus afficiet peccatorem. quam fi fæmina in labore partus mille annos perduret. Erit ibi flerusex dolore, & ftridor dentium exfarore. Nollum erit membrum, quodibi non sustineataliquem cruciatum. Nullum erit vitium, quodibinon ha. beat propriam aliquam poenam. Sicut nihil in regno Dei defideratur, quod non inueniatur : ita in inferno nihil inuenitur, quod desideratur. Nihilibi proderit damnatis, quodin hac vita deliciis variis vii fuerint, quin potius earum rerum recordatio granius illos torquebir. Nihilis prodetit, quòd in hac vita in perpetua fatietate vixerint, quine gutuli quidem aquetunc habere possunt. Nihil proderit iis, quod virfuein vestibus splendidis, quia induentur confusione, & vestienturignominiâ. Nihileis proderit, quòd in hâc vità affecti fuerint variis honoribus, quia in inferno continua afficientur contumelia & contetu, Nihil prodezit eis, quòd in hac vita cumulauerint divitias, quia ibi æqualis & ineffabilis erit omnium paupertas. Erunt in carcere fædissimo, remouebuntur à visione Dei Patris, & torquebuntur visione Dei irati judicis. Sontent dæmonum flagella, quorum in hac vita fuerunt flabella: & quorum Lecuti funt magisterium, illorum experiuntur imperiosum ministerium. Hichicerunt spectra horrifica: hic occurrent imagines fædissimorum peccatorum: hic le offerent phantasmata teterrima, Claudetur damnatis ianua milericordia, ianua spei, ianua gratia, ianua consolationis, ianua conuersionis. Vermisin conscientia rodetipsos, sed non corrodet. Clamabunt damnati, & dicent montibus: Cadite super nos: sed clamabunt tantum. Erunt quidemgradus pænarum in inferno, sed tamen minim pæna, quæ ibi est, infinita est. Qui ergo minora sentient rormenta, uhil inde habebunt emolumenti. Et qui sentient majora, invidebunt sis qui sentient minora. Si omnes homines nati ab Adamo viqueal hodiernum diem, & deinceps nascituri ad finem vsque mundi, vnam ponam, quam anima damnata in inferno patitur pro vno peccato,et zquo

zque paterentut, tum particula quæuis illius pænæ vnius hominis maioresset quam omnia termenta que omnes malefici in hac viravnoua funt perpeffi. O Domine, da mihi cogitare gehennam, me in gehennam incidam ! Da mini perpendere quid sit æternitas supplicit infernalis, ne pereamin æternum, Eft in inferno flammafurens, & fine fine vrens. Vindamnatorum eft fine fine mori. Mors corum eft in æternis pænis viuere. Necquitorquet, fatigatur:nec qui torquetur, moritur: nec ignis ibiconsomitur. Sic damnati moriuntur, vt semper viuant: sic viuunt, vt semper moriantur. Sine vllo fine torqueri, id verò intolerabiles. Sempervelle, quod nunquam erit, & semper nolle, quod nunquam noneritid verò estadmodum molestum. Quando cessabit Dei ira, cessabit etiam damnatorum pæna. Sed ira Dei est æterna. Quando pænimentiam agent damnati, à peccatis & pænis suis liberabuntur. Sed ibi præclusum est tempus pænitentiæ. Quando torquere cessabunt dæmones, torqueri cessabunt damnati. Sed furor Diaboli nunquam cessabit. Quando mutabitur Dei iustitia, mutabuntur damnatorum suppli-Dammati peccarunt in suo æterno, cia. Sed inuariabilis est Dei iusticia. id effin hoc feculo quod illi habuerunt pro perpetuo. luftum igitur eft, ve puniantur in Dei æterno, ideft, in futuro seculo. Nunquam à damnatis auferetur voluntas mala. Nunquam ergo auferetur voluntatis poena. Oxternitas interminabilis! Oxternitas nullo humano intellectu menfurabilis! Post innumera annorum milia semper coguare necesse habent damnati, hocipis tantum elle tormentorum principium. Quam grave est, immobilem in mollissimo lecto per triginta annos iacere, etia intervoluptates ? quid igitur esis in sulphureo isto lacu triginta millia. millium annorum arderer Quanquam quid dico triginta millia annoru? Bruntibitot cubi millionum, quot scribi possuntaboriente versus occidentem, a septemtrione versus meridiem, in colossin terra. Imo non cubi, sed bicubi millionivinfinitierunt inæternitate. Oæternitas, æternitas! Tu sola vitra omne modu supplicia damnatorum aggrauas. Grauis est damnatoru pæna propter supplicioru acerbitatem: gramor est propter suppliciorum diuersitate:graussima propter suppliciorum æternitatem: Mors etiribi fine morte, evit finis fine fine, defectus fine defectu : quia mors semper viuit, & finis semper incipit, & defectus deficere nescitation Que tent dampati vita, & non inuenient: que rent morte, & mors fugier abillis, Post annoru centum millena millium millia sine vllo fine eadem recurrent tormenta. Quid potest magis esse miserum, quam ita mori, vt semper vivas, ita vivere vt semper moriaris? Quamacerbus estet dolor, si mors crudelissima decies repetita tibi esset subcundar Sed nihil hocestas con-

pof

qui

tura

lib

illa

QI

na

fit.

lui

fol

cff

Q

fic

be

fi

la

d

conferas cum aternitate mortis damnatorum. Finge tibi montemaltif. fimum, qui magnitudinem cœli, & spacium terræ excedat:finge auicu. lam quibuslibet mille annis ex hoc monte puluisculum deportare. Spe. randum foret, vt tandem post incomprehensibilia multa annorum mil. lia finiretur magnitudo istius montis. Sed non potest sperari, vtfiniatur aliquando ignis infernalis. Statue tot ese tormentorum genera in quo. libet damnato, quot sunt guttule maris. Finge post millesimum quemo; annum aduolare auiculam, & tenuem maris guttulam bibere Sperandu effet, fore vt tandem exhauriretur maris copia. Sed sperari non potest, fi. nienda esse aliquando damnatorum supplicia. O anima mea, semper il bi obuersetur ista gehennæ æternitas! Gehennæ meminisseprohibe in gehennam incidiffe. Peccata funt pabula ignis infernalis. Fugeigitu peccara. Infidelitas eft oleum flammæinextinguibilis. Credeiraquein Christum, qui eterno sacrificio expiauit peccata tua multa & magna, & infinitum debitum λύτρω fuo, infinito illo bono, fustulit. Huic sitlaus & gloria in zternum, Amen.

# CAPVT XII.

De przeognitis casuum conscientiz circa Decalo-

### PRÆCIPTA.

V Idimus tasus conscientia circa Symbolum Apostolicum: iam videbimus casusm scientia circa Decalógum.

Casuum iftorum considerare oportet pracognita & classes.

Pracognită ista sunt generalia prolegomena, qua oportet tenere memoria antequan

fpeciales quaftiones confcientia circa Decalogum enodentur.

Suntque numero fex:videl.de actionibus hominis illarumg, bonitate & pravilate de affectibus:de virtutibus:de peccato;de lege: & denique de modo excitandi novumbiminem.

# REGVLA.

De actioni- I. Deactionibus humanis, illarumq; bonitate & prau-

bus huma-tate funthæregulæ.

autemactio est, quæ ex rationis deliberatione, seu mentis consultations progignitur: ita vi actio humana idem penitus sit, quod actio hominis deliberata, siue actio, quæ ex ratione deliberante promanat. 2. Alio deliberata dicitur libera quatuor modis. Est enim libertas, quâ quis liber est à per-

cato:de qua Chriftus ait. Ioh. 8. Si vos Filius liberauerit, vere liberi eritis. Et Apostolus 2. Cer. 3. Vbi Speritus Domini, ibi ibertas. Deinde est libertas, qua quis liber est à miseria & pona: de qua idem Apostolus. Rom. 8. Ipsacreatura liberabitur à seruitute coactionis in libertatem gloria filiorum Dei. Terriò est libertas à violentià, qua aliquid in agendo non patitur vim extrinsecus Talis libertas cernitur in iis, quæ fiunt naturali propensione. Quarto est libertas à necessitate, cum agens operatur non ex necessitate natura, sed ex rationis & voluntatis facultate sic agit, vt non agere posfit. Prima dicitur libertas gratia, secunda gloria, tertia natura, quarta voluntatis.3. Violentia in actionibus voluntariis nulla eft, nec effe poteft. Nam vis non solum cum eo, quod naturaliter fit, sed etiam cum eo, quod voluntarium Nonitaque cogi potest voluntas, sed externa locomotiua. eft, pugnat. Quod si voluntas cogi posset, co ipso vellet simul & non vellet:id quod fieri non potest. Hic quæritur, An in delictis is, qui vi cogitur illa committere liber sit à peccato: vt si Titius voluntate dissentiens idola cogatur colere? Resp. Non sufficit voluntate at que animo dissentire : sed oportet etiam ab actu externo, qui sua natura malus est, abstinere, ne in actu externo quis se peccati labe & sorde contaminet. Tunc igitur quis erit immunis à peccato, quado non solum voluntate repugnabit, sed etiam cæteras corporis faculta. tesomnes & vires ab actu malo externo submouebit. Quòd si ipsis etiam membris externis & facultatibus vis adferatur, nullum erit peccatum, quia nihil sponte & voluntate geritur. Quo fir, vt Titius peccer, tametsi voluntate alioqui dissentiens actu externo idola veneretur; quoniam licetanimo obsistat, volens tamen actum externum sua natura malum præstat:nempe coram idolo genuslectit, vel ei thura offert. Sitamen in eius manu thura ponas, & per manum eius offeras idolo, iustam tunc ille peccati excusationem habet : quia non solum voluntas eius dissentit, sed etiam corpori vis infertur. Idem de puellà virgine dicendum, aut etiam quâcunque fœminâ, cum quâ per illatam vim rem quispiam habet. Sienim obniti & repugnare faltem clamore potest, tunc non satis est si 2nimo renitatur: sed necesse est clamore insuper, aut alia ratione, qua comode potest vim illatam depellere, ne in tanto periculo in peccatum consentiat. Quod si etiam minimè succedat, quamuis clamitet, aut quippiam aliud conetur, ac tenter, tunc satis est voluntate ac animo dissentire. 4. Multa actiones, qua fiunt contra legem divinam positiuam siue scriptam, qua quidemagit de ceremoniis, excusantur. Nam Dauid, ne vnà cum suis fame periret, panes propositionis comedit, quod alioqui erat laicis, quos vocant, diuina lege interdictum. Arque hoc Dauidis factum Christus Dominus minime condemnat. Matth. 12. Matathias item, exercitu collecto & inftructo, pugnauit contra hostes sabbato, necessitate compulsus. 1. Maccab. 7. Con-

ex

64

pe

el

8

Constat præterea ex sacris literis, Hebræos circumcisionem omissien. to quadraginta annorum tempore, que sunt peregrinari per desertum Abstinuerunt autem ab illa eam ob causam, ne ingrauescente vulnens dolore in via, aut mortis periculum incurrerent, aut ne copto abitinere tam laboriofo & tam diuturno retardarentur & impedirentur.lof.s.Cur verò, inquis, actiones istius modi excusantur; cum omne id, quod fic contra legem Dei, sit peccatum? Resp. Si huiusmodiactiones essent conjun. cax cum contemtu fidei & religionis, aut cum detrimento & offensione aliorum, non possent excusari. Iam verò ita sunt comparata, ve deiis vsurpari poffit regula: Lex de ritu, aut cultu Dei externo, cedit legi caritatis : vth morbus proximi exigat, ve ipfiaffideas, & interea temporis concionen negligas, hîc lex de cultu Dei, externo cedit legi caritatis. Quareverà hoc, cum tabula secunda cedat primæ ? Resp. Leges divinæ de cultu externo debent intelligi cum exceptione, nisi charitas Dei aut proximialiud fuadeat. g. Actio profecta ex metu iufto probabili, grani & cadente in virum constantem excusatur vel in totum, vel exparte. Vbi obserua metum iustum probabilem, grauem & cadentem in virum constantem esse re vnum, quemadmodum etiam metus non iustus, non probabilis, vanus sine leuis, & non cadens in virum bonum, est idem. Diciturenim influ metw, quia eum scripta iura & leges excusant, quamuis contraea quippiam agatur. Probabilu; quia eum eadem iura & leges approbant. Gramis; quia est alicuius magni periculi instantis, vel futuri formido. Cadens in virum constantem; quia est metus, quem etiam habere solent viri constantes & fortes, licet scripta iura & leges non seruent: perindeacsiditeres, per huiusmodi metum virum quempiam, scriptum ius omittenem, aut labefactantem, nonamittere suz constantiz & fortitudinis laudem : aut non definere aliquem esse virum bonum & constantem, quamuis leges & iura scripta perrumpat. Huiusmodi autem metus el ille, quo aliquis patitur iniuriam minorem, velia duram minoris boni, vt vitet iniuriam maiorem, vel in maiori bono detrimentum: velutt sustinet Tirius infamiam, vel contumeliam, aut sui patrimonii iactu-Sicetiam proilram, ne mortem, aut capitis pænam subire cogatur. cit merces in mare, ne passus naufragium intereat : offert peregtipus suas pecunias latroni, veritus vincula, verbera, supplicia & necem, Pari modo finit se aliquis interimi, ne aliquod peccatum admittat quia scilicet deterius malum est peccatum, quam quodcunque aliud corporis incommodum. Hinc recte Aristoteles docuit, turpia, vt funt furtum & adulterium, nullo metu effe admittenda. Et Augustisus probat prolixe in libro de mendacio, non esse peccandum, vtalind nalum enitemus. Communis etiam est theologorum opinio, mala, qua

to-

um.

etis

nere

Cur

on-

un-

lio-

lis

th

m

tà

X-

ex sua natura peccata sunt, nullo metu excusari. Vnde regula : Que per fegenere suo mala sunt, semper sunt peccata, & proinde nec intotum, nec ex parte exinsantur. Hinc perspicitur, falsam este tententiam eorum, qui docent, posse quem licité mentiri metu mortis : cum mendacium per se semperredærationiaduerletur. Cæterum vrriusque iuris, ciuilis & canonici, interpretes dividunt metum in quinque species. Primus metus est minarum, carumque capitalium, vel non capitalium. appellant facti, qui metus oricur ex periculo præsentis mali, aut certè probabiliter proxime futuri. Teriius dicitur potentiæ, qui incutitur ab ahoua superiore porestate humana, putà à principe. Quartus appellatur renerentia, quo libertus patronum, filius patrem, vxor maritum metuir. Quintus metus est pertidiæ, cum aliquis ad quippiam agendum permouctur, quia metuit alieuius perfidiam fibi, vel suis grauiter nocituram: veluti fi quis morbo laborans rogatus à medico, vt donet vel vendat el fundum, inter medendum id faciat ex timore, quem habet, ne medicus sibinoceat. Vbiest animaduerrendum, metum potentiæ, qui oritur ex folo imperio, vel precibus superioris potestatis, & metum reuerentia, non esse iustum, nisi interueniant minæ, vel yerbera. Item in minis, ad hoc vtiustum metum inferant, requiritur, vtis, qui minatur, solitus sit Ruire in eos, quibus est comminatus. Hîc quæritur, An insurandum metuextortum, que alieri aliquid promittitur, valeat? Resp. promissionem iureiurando firmatam, elle foluendam, quotielcunque feruari potest absque iactura falutis æternæ, ne fiat iniuria Deo, per quem tanquam per testem iuramus. Sic qui iureiurando promittit latroni pecunias, ne occidatur abco, debet iuliurandum seruare & promissum exsoluere. 6. Adioexignorantia non semper aufert voluntarium : ac proinde non semper excusat. Est enimignorantia non vnius modi. Primò est ignorantia negationis, priuationis, & prauæ dispositionis. Ignorantia negationis est, cum quis ignorat rem, quam scire non potest aut debet: vt si quis ignoret arcana dominationis & prouidentiæ diuinæ. Ignorantia prinationis est, cum quis caret notitià alicuius rei, quam nosse potestac debet: vt si quis ignoret adulteriu este peccatum, Ignorantia praua dispositionis est, cum quis habet errorem intellectus veritati contrarium: vt si quis statuat Deum non esse. Deindeignorantia est iuris, vel facti. Ignorantia iuris est, cum quis ignorat legem: estque iuris vniuersalis, vel particularis; diuini, naturalis vel ciuilis. Ita si Titius contractum ineat cum minore, cum prodigo vel furioso, ignorans cum huiulmodi & similibus se non posse contractum inire, est ignorantia iuris. Ignorantia facti est, cum quis ignorat factum & facti circumstantiam:vt si Titius contrahat cum minore, prodigo vel furioso, ignorans le contrahere cum talibus. est ionorantia facti. Tertio ignorantia est muin-

cula

que

tor

fact

que

fim

de

qu

ni

201

ft

P

Ignorantia inuincibilis est, cum is qui labore inuincibilis, vel vincibilis. ex inscitia, adhibita diligentia ad sciendum, non potest eam vinceteire Titius templum adeat, & pastor non indicet tempus eucharistia, quoc alias indicere & indicare consueuit, Titius ignorat eucharistiam esse celebrandam. Huiusmodi ignorantia in Tito est inuincibilis, quia studium suum in ea re collocauit, cum templum adierit. Vincibilis ignorantia eff. quæ adhibito studio diligenti vinci & superari, hocest, depelli & abiici potest & debet:vt si quis ignoret, honestum esle fugiendum, turpe vitan. du Canonista & Casista ignorantia inuincibile vocant probabile & in-Ra: vincibilé, improbabilé & iniufta: quòd prior bona fide fine culpa, po. sterior v.m. la fide corrahatur. Quarto ignoratia est simplex, crassa, velas fectata. Ignorantia simplex est, cum quis aliquid ignorat, ita ve no adie malitia:vt si idiota ignoret Christu tertio die resurrexisse à mortuis. Ignorania crassa est, cum quis negligenter se gerit in sciedis iis, quæ alioqui nossede. berettyt li quis ignoret Deuelle. Dicituralias ignorantia supina. Ignorantia affectata est, cum quis de industria & vitrò ignorat aliquid, ne abagendo, quod vult, retardetur, retrahatur vel impediatur, fi sciat: vt si quisignorare velit Deum esse colendum, vteò liberius in peccatis pergat, Quintò est ignorantia antecedens, comitans, vel consequens peccaiu. Antecedens est, cum quis si sciret, non peccaret, & quia ignorat, delinquit Et hæc ignorantia eft causa peccati. Ignorantia comitans est, cum quispeccando ignorat, se peccare: sed nihilominus peccasset, tametsi notitian habuillet; vt fi Titius hostem interimat, ignorans esse hostem suum,que si cognouisset, libentiùs occidisset. Hæc ignorantia nec est causa, neceste ctus peccati, quod committitur. Ignorantia consequens est, qua tanquametfectus ex peccato nascirur: qualis ea est ignorantia, in quam quis incidit culpa sua exebrietate. Sextò ignorantia est formalis, vel interpretatina. Ignorantia formalis est, cum quis ignorat rem: vt fi quis sit ignarus Gram. maticæ. Ignorantia interpretativa est, cum quis ignorar rem, quam tenet,eloqui:vt fi quis sit doctus, sed non habeat donum eloquentia. Hism præmissis, ita iudicandum est de actionibus ex ignorantia profectis. gnorantia negationis nonest culpabilis: privationis & pravæ dilpolitionis contrà. Ignorantia iuris vniuei salisporest peccarum aliquo modoextenuare, sed neminem excusarignorantia iuris particularis & facti, film culpæ expers & cum dolore coniun da, excufat, secus, si sit coniun da cu culpa & impænitentia. Ignorantia simplex, si sit culpæ expers, excusats. ctum, vr si rusticus ignoret Logicam: si sit coniun cta cum culpâ, non excufat, sed extenuat peccatum, ve multi inter Iudzos laborabant simplid ha ignorantia, Christum esse prophetam. Ignorantia crassa non exculat, led extenuat peccatum. Ita gentes, quæ Deum non norunt, funt inexculabiVtf

ce.

Ici

0-

cusabiles. Rom. 1. Ignorantia aff Chara est execranda & diabolica, cantumque abest roulpam excuser aut saltem minuat, vi potius aggrauet, multorumque peccatorum sit mater&origo. Ignorantia invincibilis excusat factum: vincibilis aggrauat. Ignorantia antecedens, comitans vel confequens extenuat vel no extenuar, exculat vel no exculat factum, prout est simplex, affe data vel crassa, vincibilis vel invincibilis &c. Ide indiciu est deignorantia formali. Ignoratia interpretativa non extenuat factu in eo, quiratione officii debebat esle prædirus eo dono, vr possereloqui sensa animi. Hic teneatur regula. Ignorantia ratione sui & per se est peccatum, quando est corum, qua sire debemus: & sapenumero etiam ratione alterius; nimirum quia est caula occasio vel effectum peccati. Erronea igitur est opinio Summistarum, qui flatuunt, ignorantiam non esse peccatum, nisi ratione adiunctæ negligentiæ: cum omne id censeatur peccatum, quod est contra legem Dei. 7. Peccatum ex irà vel cupiditate commissum, aliqua ex parte venia & misericordia est dignum, & idcirco minori pana mulctandum, & leuiori supplicio vindicandum. Scholastici vocant peccatum ex naturæ infirmitate commissum. Ratio regulæ est; quia huiusmodi peccarum tametsi sit voluntarium (ita enim est vt Aristoteles docet, ea quæ ex irà vel cupiditate fiunt, non sunt inuoluntaria, sed voluntaria, quia sponte & voluntate geruntur: ideo que no simpliciter & absolute sed comparate dicuntur inuoluntaria) minus tamenett liberum &woluntarium, quam id quod ex prozresi & præuia consultatione perpetratur, quoniam ira & cupiditas aliqua ex parte rationem anteuertunt, commouent, allicunt & frequenter impellunt. Quodautem ex minori rationis confulratione & deliberatione geritur, minus est voluntarium & liberum. Hinc si quis promissa, voto vel sureintando firmata, ex irâ vel cupiditate faciat, relaxationem meritò impetrat. Huc pertinet regula: Ira, desiderium spes, voluptas cupiditas, rationem ape praueniunt, perturbant, & ad se voluntatem flectunt & mouen. 8. Circumstantia adus voluntariu aut ex toto, aut ex parte minuit. Hinc theologi, iurisconsulti & philosophiex circumstantiis grauitatem aur leuiratem peccatorum expendere solent, & proinde diuersas pænas constituunt. Considerant autem leptem circumstantias, de quibus est versus:

Causa, locus, tempus, persona, qua'eg, quantum, Euentusg, hominum facta notant, variant.

Cansa: vt in verberibus, quæ à magistro vel parente moderate illata no puniuntur, quoniame mendationis, non iniuriæ gratia adhiberi solent: puniutur, cum quis per iram ab extraneo pulsatus est Locus facir, vt idem sit vel surtum simplex, vel sacrilegium, & capitis pæna, aut minori supplicio luatur. Tempus discernit surem nocturnum à diurno. Persona expenditur tum eius qui secit, tum eius qui passus est, ita vt vtriusque status &

m

pl

n d

conditio perspiciatur. Qualitas facit, vt factum sit grauius vel lenius:v, furta manifesta à no manifestis discernuntur, expilationes item & lattocinia à furtis. Quantitas, ve peccatú abnorme & bestiale est mains peccato leuiori & humano, & peccatu iteratum est grauius. Euentus spectatur, vtfi quis casu alium occiderit aursegeres incenderit. Plura de his vide suprà sub initiu huius operæ disputata. 9. Aclus voluntatis sunt eliciti vel imperati 4. Etw eliciti sunt, qui fiunt à voluntate proxime & per seipsam, quales invniuerfum funt fex, nimirum velle, intendere, frui, eligere, consentire & vti:ad quos reliqui reducuntur, velutiamor, dele Ctatio, spes, desiderium, gaudium. Actus imperati funt, qui fiuntà voluntate ministerio & operalterius facultatis, quæ illos actus proximè gignit. Huiusmodi actiones sunt credere, intelligere, videre, audire, loqui, comedere, deambulare, faltare, canere, verberare, occidere. Actus eliciti postunt esle graviora peccata quam imperati: vt si quis amet Diabolum, Rursus actus imperati possunt esse graujora peccata quam eliciti; vt si quis actione externa of. fendiculum fine scandalum ponat proximo suo. 10. Amor est vel amicitia, qui etiam dicitur amor beneuolentia, vel concupiscentia. Amor amicitia est, quo volumus bonum alicui propter ipsum, hocest, non quia ex eo viilitas aliqua ad nos redeat. Hocamore debemus diligere Deum, & proximum. Amor concupiscentia est, quo volumus bonum alicui no propter ipsummet, sed propter nos, h. e. quia exeo aliqua in nos ipsos vtilitas deriuetur: vt cum Petro optamus valetudinem bonam, dignitatem, honores, artes, diuitias, est amor concupiscentiæ erga valetudine, artes vel diuitias. Nimiru amoramicitiæ per se directò fertur in persona, quam amamus proptet se:amor verò concupiscentiæ per se directò fertur ad ea bona, quæ optamus ei, quem amore amicitiæ sue beneuolentiæ prosequimur. Dickura amor amicitiæ, non quòd ad alterum semper referatur tanquam amici (oportet n.ex præscripto Saluatoris etiam inimicos diligere) sed quia huiusmodi amore diligimus aliquem propter ipsum: vtDeum ob id,qut Deus est; & proximum ob id, quia proximus, seu homo est. Cæterumamor amicitiæ est maior&melior amore concupiscentiæ; quia amor concupilcentiz ex amore beneuolentiz promanat & pendet, atquein iplo tanquam fine suo terminatur. Hic teneatur regula: Illud firmiùs amamus, à cuius amore difficiliùs auellimur. Vnde magis Deum, quam quodcunque aliud creatum amare debemus, & ipsi præstantiora, plura & maiora bona velle; putà gloriam omnipotentia, iustitia, misericordia &c. Sicetiam finem magis diligimus, quam media: parentes quam amicos:notos& familiares, quam ignoros & extraneos. 11. Intentio voluntatis bona non potest solafacere, vt opus aliquod sit bonum. Oportet enim, vt ad bonitatem actionis moralis

VI.

toato

th

ora

&

moralis vel supernaturalis seu spiritualis duo concurrant, videlicet finis bonus, & media bona. 12. Inter duo vel plura bona eligendum eft id quod eft maius. 13. Inter duo vel plura mala pana est eligendum minu s, si omnino aliquod steligendum. Ita Dauid elegit pestem, & non bellum. 14. Inter duo vel plura mala culpa nullum est eligendum. Ratio est; quia peccatum non est secundum recham rationem. 17. Bonitas & prauitas actionis humana pendet à forma obiecto, fine. & circumfiantis. Principio ratione forma bonitas humana activnu est ipsius conuenientia cum recta ratione seu cum lege Dei. Bonum in quodam respectu seu ordine & comparatione consistere, notum est in scholis. Estautem bonitas duplex, naturalis & moralis. Bonitas naturalis est, quæ congruit rei cuiusque naturæ; vt bonitas aquæ est frigere. moralis est, quæ rectæ rationi est consentanea: vi Deumamare & colere, castèviuere. Ad hanc reducitur bonitas spiritualis. Cæterum bonum naturæ alias dicitur bonum rei: & bonum moris appellatur bonum rationis. Hic quæritur, An sufficiat ad bonitatem actionis humana si recta rationi consentanea prudentis iudicio existimetur? Respon, non sufficere. Oportet enim per rectam rationem intelligere legem naturæ, quam Deus imprestit mentibus nostris. Hinc fi Titius accedat ad vxorem aliena bona fide, putans esse conjugem suam, accessus ille non est bonus bonitate moris, quia licer consentiat cum iudicio Titii, non tamen consentitcum lege Dei. Vnde paret, actionem malam inuoluntariam etiam efle posse peccatum: vt si quis ex infirmitate peccet. Nam omne id est peccatum, quod discrepatà regulà legis Dei. Atque hic est primus modus, quobonitas aut prauitas actionis humanæ iudicatur, videlicet ex for-Deinde bonitas moralis in actibus humanis pendet ex reobiecta. Ideo enim velle credere, quæ suntà Deo prædicta, bonum est; quia credere Deo aliquid dicenti bonum est. Item velle Deum colere, amare, reueren,bonum est; quia Deus cultu, amore & reuerentia dignus est: quoniamhæcipsi omni iure debentur. Item velle mentiri, occidere, furari, malum est; quia mentiri, occidere & furari malum est. Et huiu modi bonitas vel prauitas, quæ ex obie co in actu derinatur, est prior & generalior, quamilla, quæ sumitur à fine & circumstantiis. Hinc bonitas ista theologis dicitur bonitas ex genere, specie & natura actus. Tertio bonitas aut prauitae actus humani ex fine derinatur. Fines enim discriminant actiones, scilicet post bonitatem vel deformitatem primam, quæ ab obiedo derinatur. Veluti si Titius interimat Casum, vt omnia eius bonasurripiar, actus eiusmodi primam prauitatem habet ab obiecto, & hâc ratione est homicidium : at verò ex fine, quem sibi Titius præstiruir, idem actus est furtum. Quod siactus exterior ratione sui obecti, in quo versatur, sit indifferens & medius, totam suam bonita-

ver

ren

nic

tu

tem vel prauitatem sumit à fine : vt erogare eleemosynas, vt videaris ab hominibus. Quarto bonitas vel prauitas actus sumitur ex circumftantiu:vts Titius è loco sacro rem furatus sir, est furtum sacrilegum : si rem habeat cum consanguinea, est congressus incestus. Cæterum boniras aut prauitas ex circumstantia derinata non est prima : & iccirco speciem non tribuit actui secundum substantiam, sed tantum secundum accidens:quo. niam accedit actui iam ante in mortis genere constituto:quomodo fiTitius rem alienam ex loco facro furetur, actus huiusmodisecundum sub. stantiam in specie furti reponitur, quoniam est prima deformitas ab obiecto profecta: speciem verò sacrilegii sumit ac trahit à loco sacro secun. Species igitur boni & mali in actibus humanis nataex dum accidens. circumstantiis est secundum accidens; at species actus ab obiecto ducta eft fecundum substantiam. Hic quæritur, Quomodo prima bonitas vel deformitas dicatur derivariex obiecto, cum derivetur ex forma, vi paulo ante oftendimus Resp. Bonitas & prauitas, quæ sumitur ab obiecto, dicitur, prima respe-Au finis: item quia magnam habet cognationem cum bonitate & prauitate, quæ deriuatur ex forma. Quomodo autem ex septem circumstan. tiis quælibet tribuat aut mutet speciem actus, supra in limine huius operæ, & paulo ante in hoc capite disseruimus. 16 Bonitas & prauitas adu extirioris pendet à bonitate & prauitate actus interioris. Nam actus interior eft causa exterioris, & proinde natura & origine prior existit. 17. Bonitas & pranitas actus humani primò pendet ex lege Dei aterna seu archetypa, qua est causalegue. Aypa, quam Deus in natura impressit, & in Scriptura plenius expressit. Nam quid. quid est moraliter bonum, idem est recte rationi consentaneum: &quid. quid est rectæ rationi consentaneum, est legi diuinæ congruens, quæ lex diuina est ipse Deus, qui per naturam est recta ratio, lex & regulaagendorum. Ideo bonitas aut prauitas actuum humanorum recte dicituta lege Dei æterna & archetypa dependere. Sicut enim actus bonus vel malus respectum & ordinem habet ad rectam rationem, sic etiam ad legem Deixternam. Sed hac oportet accipere de illis actibus, qui sunt boni vel mali per se & natura sua: cuiusmodi sunt ea opera, qua iure naturali vel imperantur, vel damnantur, vt Deum colere, mentiri &c. non verò de iis, qui non suâ naturâ & per se sunt boni vel mali, se quia aliquâ lege diuina vel humana politiua precipiuntur vel vetantur. Hienim non sunt boni & mali per le, sed quatenus lege diuina vel humana prohibitivel imperari, extante lege sunt boni vel mali; quia recta rationi sunt contentanei vel contratti, quamdiu lex viget : eâ vetò abrogatà & sublatanon funt amplius boni vel mali. Ex quo efficitur, ius naturæ nulla potestate solui, tolli, aut deleri poste; quia rerum naturæ mutari non possuntius

verò positiqum mutatis circumstantiis mutari, ve videre est in legibus ceremonialibus populi Dei, & in legibus Mosaicis purè forensibus.

II. Deaffectibus hæ sunt regulæ.

De affectib.

1. Ex affectibus sapenumero vitia & peccatanascuntur. Sunt enim veluti fu- dissertatiunniculi quidam, quibus ad hoc vel illud quasi vincti quodammodo aliquando homines trahuntur. Sunt veluti quidam igniculi, quibus infla. mamur & accendimur; & stimuli, qui nos frequenter pungunt & angunt. Sunt veluti nerui, quos aliquando contrahimus, aliquando porrigimus:venti, quibus nosteranimus tanquam mare procellosum perpe. mò agitatur: claui denique, quibus miser homo configitur: & nubes, quibus mens & ratio obscuratur. Expedit ergò, vt horum affectuum ori. gines, causas, & effecta cognoscamus, & remedia, quibus curantur, perspecta habeamus. 2. Affectus non sunt opiniones, sed actus appetitus cum passione corporis coniuncis. Stoici, teste Cicerone, affectus animi definiebant esse indicia & opiniones: vnde aiebant, dolore esse opinionem mali præsentis, metum opinionem mali futuri & expectati, lætitiam opinionem boni præsentis, cupiditatem opinionem boni futuri. Peripatetici affectus aliquando aiunt esse actus appetitus, aliquando verò animi perpes-Vera autem sententia est, affectum animi esse actum appetitus, qui sequitur cognitionem siue iudicium rationis vel sensus, & corporis commotionem generat. Non itaque affectus animi est passio corporis, sed actus appetitus cum passione corporis conjunctus, aut causa passionis efficiens.3. Affectus in nobis consequentur proxime actum imaginandi. Quare fames & sitis inter affectus anima non computantur: quoniam licet fames & sitis sint cupiditas seu appetitus, mentis tamen cognitionem præveniunt, nec possunt rationis imperio gubernari. 4. Omnes affectus in corde sedem habent. Nam et si quidam affectus in iecore, ve cupiditas: alii in splene, vt lætitia: alii in felle, vt ira: dominari videntur: omnes tamen in corde suam habent sedem. Cor enim est facultatis appetentis instrumentu. quodanimi affectibus potissimum commouetur, vt patet in irâ, cupiditate, metu, lætitiå & triftitiå. Vnde non obscurè patet cor esse potissimum instrumentum harum aftectionum animi. Etti p.omnes affectus incipiunt in iecore, officina illa fanguinis, tamé in corde perficientur. ¿. Vndecim in vniuer sum sunt affectus. Quidam existimarunt, affectus esse innumeros:aliiverò tantum duos, delectationem & tristitiam ; alii decem, alii nouem, alli octo, alii feptem constituerunt. In tanta dissentientium varietate tres celebriores sunt sententiæ. Prima est eorum, qui asserunt, esse quatuor animæ affectus, nempe cupiditatem, lætitiam, metum & tristitiam. Hæc est sententia Stoicorú, Academicorum, Peripateticorum, Lactantii, Nis-

De

CO

tic

CO

fu

ir

f

seni, Augustini, Prosperi, Hieronymi & Damasceni. Secundum hance sententiam Boetius 1. de consolat philos. metro vitimo scripsit.

Gaudia pelle.
Pelle timorem.
Spemque fugato.
Nec dolor adfir.
Nubila mens eft,
Vinctaque frenis,
Hæc vbi regnant.

Secunda sententia tradit, octo esse animi affectus, quatuor in appetitu concupiscendi, vt sunt desiderium & suga, delettatio & tristitia: & totidem in appetitu irascendi, putà spes & desperatio, timor & audacia. Tertia sententia docet esse vndecim affectus anima, amorem & odium, desiderium & sugam, delettationem & tristitiam, in facultate concupiscentia: spem & desperaio. nem, timorem & audaciam, & iram, in facultate irascente. Pertinent huc versus isti:

Hic Amat, hic Odit: Desiderium, Fuga; Gaudens, Tristis: Spes, Exspes: Timet, Audet: Feruor & ira.

Hæc sententia nobis probatur, hanc ob causam. Primò res obiecta, sibo. na sit, statim excitat in nobis sui amorem, quo res vt bona & grata per sele apperitui placet ac liber. Secundò ex hoc, quòd res obiecta, vt bona placet, ad eam, si sit absens, cupiditate & desiderio mouemur. Tertiò ex hoc, quòd est bona, concupita & obtenta, delectationem parit. Contrarii histribus affectib. funt edium. fuga & trifitia. Porro si res obiecta bona quidem, sed magna, difficilis & ardua sit, & futura, & quæ possit obtineri, excitat in nobis frem: si mala, futura & exspectata, incutit timorem: si verò pralens sit, contra eam indignamur, & cam à nobis conamur expellere, & gignitur in nobis ira. Spei autem & timori opponuntur desperatio & audasia. Ac ita vndecim affectiones animi colliguntur ordine, ve ita dicam, naturalissimo. Cæterum amor est omnium affectuum primus. Nam amor est boni. Ergo ficut bonum prius est malo: fic affectus bonorum funt natura & origine priores affectibus malorum. Rurlus res bona statim atque est appetitui obiecta, excitat amorem & deliderium sui. 6. Affectus animi, quando immodici sunt atque rationi aduersantur mali sunt & culpa imputantur, & ideo tales debent virtute regi, cohiberi & sedari: quando verò sunt temperati, non sun mali, neque culpa dantur. Falfi ergo funt Stoici, quando fenferunt omnes affectus animi elle prauos & viciolos, vt aduerlos scil. inimicolo; rectarationi hominis. Non distinxerunt illi inter motus rationem ita præcurrentes vt ipsius imperium excutiant, & motus rationem præcurrentes simpliciter, & denique motus ratione repressos & temperatos. Primige. neris

neris motus funt vitioli: putà si quis contra rationem lætetur, metuat aut contriftetur. Secundi generis motus imaginationem sequuntur, & rationem antecedunt, & funt motus animales, cum cognitione sensus, qui corpus immutant & afficiunt, & tamen, vt rationem præcurrunt, non funt praui; quia huiusmodi motus, qui sequuntur imaginationem, etia in bestias cadunt; vipote que cupiunt, metuunt, delectantur & contristantur. Denique motus tertii generis reuera boni sunt:vtamor Dei,odiumpeccati. Ex quo efficitur viro sapienti & homini Christiano verè & proprie affectus conueniri.7. Affectus non tantum boni funt vel mali ex regimine, quod admittunt, vel non admittunt, sed etiam ex obiecto & materia in qua ver santur. Nimirum affectus sunt ex se indifferentes: sed specificationem sumunt ab obiectis: Nam ficut amare bona bonum eft, ita amare turpia malura eft. Pariratione ficut odiffe improbos bonum eft, ita odiffe bonos malum est. Et irasci contra proditores & tyrannos bonum est: sed irasci bonis iniquim est. Cur verò, inquis, multi dividunt affectus in bonos, vti sunt misericordia, pudor, lenitas: & malos, vti sunt inuidia, pigritia, superbia: & indifferentes, vti funt vndecimisti paulò ante recensiti? Resp: Illi late accipiunt vocabulum affectus pro quolibet motu animi: at nos fricte accipimus, vti clarum est ex definitione paulò antè tradita. 8. Naturaproprietates, effecta & differentia plerorumque affectuum ha funt. cta lunt, animum voluptate afficere, si res amata habeatur: si verò abstr,gignere in corde tristitiam, solicitudinem, anxietatem, feruorem & desiderium rem amatam consequendi: facere vt animus cupiat rem amata præsentem excipere & intra se complecti. Idem amor conjungit animos & voluntates, est communications, & gignit zelum. Amor est mitis, dulcis, lenis, mollis ac tener. Idem premit, cruciat, exagitat, stimulat & vrget. Iphus individuus comes est fauor & beneuolentia, ita vt nullus fit amor absquefauore. Hæcoportet diligenter expendere, vt in amore Dei & proximi smus feruidiores. Desiderium est boni futuri & expectati, quo Spes est cupiditas quis sibi vel alteri bonum futurum optat & cupit. boni difficilis & ardui, quod sæpe factum sic simile; quod aliquando acciderit, quod in pari vel simili idem euenerit, quod aliqua ratione & causa fieri debet; quod par est vt fiat; quod credibile est futurum in hoc abhoc, hoc tempore, hoc loco, hoc negotio; quod promissum est nobis. Est igitur spes vitæ in primis necessaria inter tot humanæ vitæ miserias & calamitates. Si spes absit, sine sapore sunt omnia. Nihil tam acerbum, quod spes vna non reddat conditum. Prudenter in tabula Pandoræ de pixide fictum est, effusis, rebus omnibus ac perditis, pem in fundo resedisse. Voluit Deus, vt spes seuissimis de causis nasca-Cc

lumi

cogi

quit

timo

tus

Me

Spic

tur

yn

eò

QH

112

E

tur & surgat, quæ homines in malis sustentat, consolatur & recteat. Sapl. enter quoque poetæ finxerunt, in cœlum fidem, iustitiam, pietatem, pa. cem euolasse, solam spem in terra hominibus relictam. Spes pasciteru. les, suftentat agricolas, ægrotos, captiuos, vinctos in carcere, naufragos, Spes est milerorum extremum & commune solatium. Ex spe nalciturde. lectatio, quia cum speialiquid habemus, quasi aliquo modo adeptieo de lectamur. Estautem delectatio naturalis, rationalis & præternatura. lis. Naturalis est, quæ pertinet ad naturam tuendam & conseruandam; euiusmodiest quæ captatur ex cibo, potu & Venera moderate adhibitis. Rationalis delectatio est, quæ hominis est propria: vti est quæ oritura scientia, honore, victoria hostium. Cum hac rationali delectatione coniungenda est spiritualis siue supernaturalis. Præternaturalisest, quæt aliqua deprauata hominis facultate oritur : vt si quis delectetur esucarbonum, vel auersa libidine. Cæterum delectatio in homine parit rifum Odium aduerlaturamori, nihilque est aliud nisi actus, quo quis sibi vel alteri malum vult finealiquo suo commodo & emolumento. Namcum alteri iralcimur, malum ipli cupimus: & irafci est malum alteri velleob emolumentum nostrum, nimirum vindictam, qua iniuriam acceptam vlciscimur. Est autem odium vel rei, vel personæ, vt & amor. Odium rei est actus, quo alicui rei malum cupimus propter leiplam, non verò qui nobis aliqua ratione noceat, aut qu'a rebus nostris damno sit, sed quiae per se nobis displicet, & odiosa est, tanquam res per se nobis contraria & inimica. Vnde qui odio rem habet, cupit interitum & exitium eius. 0. dium personæ estactus, quo personæ alterius malum volumus, solum quia ipla persona nobis sit infensa. Dividitur etiam odium in odiuminimicitiæ, & abominationis. Tristitia est affectus ortus ex malo, quod inuiti patimur, vel in nobis ipsis, vel in rebus nostris. Species ipsius commemorantur nouem:videl.inuidia, tristitia ex prosperitate alterius:miserum: dia, tristitia ex malis alterius immeritò laborantis: acidia, dolor acerbus, qui ita premitanimum, vt nihil boni ei agere libeat: anxietas, triftitia premens & sollicitans: amulatio, quæ est virtutis vel vitii: zeletypia, tristiciane is, quem nollemus, formà aliqua potiatur: indignatio, tristitia propuerea quòdalter bonis potiatur indigne : panitentia, qua quis tristatur obaliquid à se malè gestum: impatientia denique, quæ est tristiria animi nullius laboris, doloris, fastidii & modestiæ patiens. Cæteroqui tristitiam comitantur mœror,qui est tristiria flebilis,ærumna,quæ est tristitia laboriola, & diuturna: dolor, qui torquet & cruciat : lamentatio, quæ est cumeiulatu:folicitudo, quæ est cum cogitatione:molestia, quæ est tristitia permanens:afflictatio, quæ est cum vexatione corporis: desperatio, quæ est fine vlla expectatione rerum meliorum. Metus est affectus animi, quo no. lumus

III.

:05.

de.

12-

n.

lumus malum futurum, quod nobis nostrisque impendet, quodque adeograue videtur, vt superari non possit. Huic Cicero subiungit pigritia, qui est metus consequentis laboris:terrorem, qui est metus concutiens: imorem, quiest metus mali appropinquantis:pauorem, qui est metus animum perturbans & quafi loco mouens: exanimationem, qui est metus pauoris comes, & quo animus deficit: conturbationem, qui est mesus excutiens animo cogitata: formidinem, qui est metus permanens. Metuseffecta sunt, mentem perturbare, cogitationes confundere, suspiciones gignere. Vnde metu perterriti consilio & sapientia destituunrur, & meticulosi omnes sunt suspiciosi, omniaque augent in maius : nec vnquam tantum est periculum, quantum sibi fingunt. Ira est cupiditas puniendi & vlciscendi eum, à quo sumus iniuria læsi. Vnde irascimur cò, quòd putamus abalio iniuria nos affici. Ei subiicitur excandescentia, quæ estira breuis:cholera seu bilis, quæ estira diuturna : & furor, quæ est irainueterata, quæque non quielcir & finitur, donec vindictà potiatur. Exira, cum non cohibetur, innumera oriuntur damna: cuiulmodi lunt odia, distidia, inimicitia, simultates, iurgia, cædes, bella.

III. De habitibus teneantur hoc loco ista regula.

Dissertatiuncula de habitibus

1. Habitus est quadam qualitas extrinsecus accedens, & in ipsa anima hominis fa- habitibus. cultate inharens. Extrinsecus autemaccedir duobus modis. Autenimacquiritur crebris exercitationibus iuxta regulam: Actio sapeiterata, facit habitum: aut divinitus infunditur, vbi vna actio valida supplet vicem plurimarum actionum ex viribus nostris profectarum. Deinde dixi, habitum inanimo hominis este. Corpus emm non est habitus capax, sed anima: vtpote quæ per habitum façile & promte agit tum in se,tum in corpore, illud mouendo. Corpus autem crebra affuetudine & exercitatione velut subigitur, vt animo pareat promtè. 2. Habitus nobis est necessarius, vt facultas faule promte & expedite suos actus & functiones exequatur. Nam per facultatem sumus habiles, apti & idonei ad agendum, per habitum verò promti & parati:per facultarem multa poslumus, per habitum absque difficultate pollumus:per facultatem fumus nati ad varia opera,per habitum ad certum genus operis lumus accommodati & expediti. 3. Habitus morales acquiruntur crebra exercitatione. Nam quemadmodum artes longo labore, vlu & exercitatione comparantur: ita & habitus morales. 4. Habitus supernaturales diuinitus infunduntur. Tales ordinarie sunt fides, spes & charitas: etti quidam adiiciunt quartum, videl. pænitentiam. Habitus isti non possunt exercitatione nostra acquiri: quia sunt supra vires hominis animalis. 5. Ex actibus habituum infusorum frequenter repetitis generatur in nobis aliquis habitus, qui reuera est acquisitus. Nec enim actus illi sapiùs repeti posfunt,

& c

lpes

con

difc

cur

VII

De

gra

pro

pte

ru

tic

hu

te

pl

tu

sunt, quin habitum pariant, sed ad voluntarie tantum & simpliciter cres dendum, sperandum & diligendum: ita vt ex habituum infusorum acti. bus sæpiùs replicatis habitus generetur, qui hactenus dicitur naturalis, quatenus elicitur ex actibus nostris, quos per Dei gratiam elicimus,na. turaliter adhibendo intelle & um & voluntatem. Sanè facultas ina & ibus supernaturalibus sese diutiùs & sæpiùs exercens redditur expeditior & promptior ad agendum: non quidem quod reddatur expeditior ad supernaturaliter operandum (hoc enim habet non ex vlu & exercitatione, sed ex habitu infuso, siue auxilio supernaturali ) sed eò quòd sapiùs credit, sæpiùs sperat, sæpiùs diligit Deum, sit habilis, expedita & prompta ad credendum, sperandum & diligendum. 6. Habitus diuinitus infusi duplex habent incrementum: similiter acquisiti. Ad habitus infusos quod attinet, illi augentur per preces & exercitationem spiritualem. De precibus accipe illud Apostolorum: Domine, auge nobis fidem. De spirituali exercitatione intellige illud Christi: Habenti dabitur. Habitus acquisiti augentur vel intensiue, quando fiunt intensiores & splendidiores; vel extensiue, quando ad plura obie da sese protendunt ac fundunt. 7. Actus noster facit incrementum habitus acquisiti, sed non item infusi. Ratio prioris est; quia quemadmodum actus ve causa efficiens habitum acquistum gignit, sicetiam auget, confirmat & perficit. Ratio posterioris est; quia sicut initiò Deus, vt causa efficiens facit & infundit habitum, sic conseruat, auget & perfi. cit. Falsum itaque est in homine iusto Dei gratia prædito actus sidei, spei & charitatis, mereri habituum istorum incrementum. Nam gratia Dei oft, quod habenti datur, non vero nostrum meritum. 8. Habitu acquisiti possunt diminui & amitti : habitus infusi non minuuntur, sed vel toti conseruantur, vel toti amittuntur. Nam habitus acquisitus decrescit & diminuitur paulatim actibus contrariis: cò quòd actus oppositi habitum priori contratium gignunt: vnde tantum de habitu priori diminuitur, quantum contrarius habitus proficit: & quò maior contrarius habitus generatut, ed ex maiori parte prior habitus accrescit; verbi gratia, Titius habitum temperantiæ comparauit, deinde intemperanter sæpius agit: sensim habitum intemperantiæ repetitis actibus acquirit, vnde fit vt habitusteperantiæ paulatim quoque minuatur. Nam eo ipso, quo fit ampliot habitus intemperantia, fit minor habitus temperantia: ita vt illud Phylicorum hic locum inueniat, Generatio vnius est corruptio alterius, & contrà. Si vetò fit habitus infusus, ille non minuitur, sed vel totus conseruatur, vt fides faluifica, spes & charitas: vel totus amittitur, vt fides προσχαιρος. Verum quidem est, sidem non eodem semper modo agere, sed interdum intenfinis, interdum remissius. Sed hoe pertinet ad actum fidei, non veroad habitum: quoniam iustus, tametsi multis peccatis se polluit, à Dei gratia & cha.

& charitate non excidit. Nostris enım actibus habitus illi infusifides. loes & charitas, vt non fiunt, ita quoque non deficiunt.

IV. De virtutibus moralibus hæ sunt regulæ.

1. Virtus moralis est habitus cum recta ratione electiuus. Apud Philosophos bus moraliconstituentur duplices virtutes, aliz mentis & rationis, cuius modi sunt bus differendisciplina & artes :alia verò moris, quales sunt illa, qua cardinales dicuntur, Prudentia, Iustitia, Fortitudo, Temperantia. Præter has sunt tres virtutes Theologicæ, fides, spes & charitas. Fides credit res, prout sunt à Deo annunciatæ, & apprehendit Christum. Spes vitam æternam, diuina gratiam, & alia bona, quibus ad vitam æternam peruenitur, expectat, prout sunt divinitus promissa. Charitas Deum, vt amicum nostrum, pro. pteripfum diligit, & cæteros omnes amat tanquam amicos. Præter has rusum numerant sex virtutes Euangelicas, quæ colliguntur ex admonitionibus Christi: vti sunt paupertas spiritus, castitas perpetua, obedientia, humilitas, pænitentia, & simplicitas. Denique præter has dantur virtutes, quæ dicuntur gratiæ gratis datæ, vt est donum linguarum, donú Prophetix, & similia, que respondent virtutibus intelle aualibus. Vtn, virrutes intellectuales non faciunt virum bonum, sed etiam in pessimos quosque cadere possunt: ita gratiæ gratis datæ non faciunt hominem verè Christianum, sed plurimis sæpe hypocritis dantur. Quod attinet ad virtutem moralem, (de illa n.hic agimus) illa est habitus cum recta ratione electiuus: ac proinde residet in voluntate, cui ancillatur affectus. Nimirum omnis virtus moralis in bono rationis eligendo versatur. Ergo necesse est, vt in voluntate, cuius est eligere, habitus etiam comparetur, quò facile, promte & constanter fieri possit electio. Et quia omnis virtus moralis habet affectus, quos corrigat ac temperet, ergo necesse est, vt in appetitu rationis seu in voluntate, & simul in appetitu sensus acquiratur. habitus, qui possit eos affectus moderari. Vnde patet virtutem inhzrete voluntari & appetitui sensitiuo simul, illi principaliter, huic per concomitantiam. 2. Virtutes morales sunt cardinales, vel dependentes. Etsi quidaminnumeras virtures effe tradiderint: recte tamé factum est abiis, qui certaiplarum capita statuerunt. Ita Aristoteles tradidit vndecim virtutes, 2liiplures, alii pauciores. Ex iis autem aliæ sunt cardinales, aliæ dependentes. Cardinales, id est principales, funt numero quatuor, Prudentia, Iustitia, Fortitudo & Temperantia: quæ sunt tanquam aliarum omnium fontes & cardines. Et vt fores circa cardines vertuntur: sic omnes vitæ honestæ rationes & officia in illis versantur, & vniuersa boni operis structura iis innititur. Ex his virtutibus prudentia tenet primas, quia reliquas dirigit : vnde appellatur lux virtutum moralium. hanc iustitia est præstantissima : tum fortitudo, ita vt yltimum

De virtuti-

ail

effi

Na

au

CI

præstantiæ locum obtineat temperantia. Virtutes dependentes sunt, quaà cardinalibus pendent: suntque vel virtutes propriè dicta, vt humilitas, liberalitas, &c. vel semivirtutes, vt continentia, verecundia, &c. 3. Virtus non est simplex habitus, sed in multorum habituum collectione confistit. Nam vnaquæque virtus ex diuersis actibus specie distinctis, pro varietate obieda rei &materiæ comparatur. Hinc Azorius docet, virtutis nomen essecollectionis, sicut numerus est collectio vnitatum, & figura linearum. 4. Vir. tutum moralium alia inprimis versantur circa affectus, alia circa actiones Etfienim omnis virtus moralis occupetur circa affectus, vt eos ad rationis medio. critatem reducat, & circa actiones, quia omnis virtus est habitus cum re-Ca ratione electiuus: hoc tamen non impedit, quò minus aliæ magis in affectibus quam in actionibus occupentur, vt fortitudo & temperantia, aliæ potius in actionibus versentur, quam in affectibus comprimendis, vt iufticia. s. Virtutes morales eodem modo acquiruntur & augentur. Sunt enim habitus, qui more & assuetudine acquiruntur, nutriuntur, corroboran. tur, augentur. Et experientia indicat nos víu & more in officio virtutum robustiores estici & euadere. 6. Virtutes morales heroica sunt sibi inuicem connexa, hoc est, ita inter se sunt conjuncta, vt qui vnam habet, eo ipso omnibus aliis fit præditus. Hoc, inquam, verum est de virtute heroica, & inidea considerata. Non enim poterit quis hoc modo esse temperans, niss fit prudens, fortis & iustus: nec fortis, nili sit prudens, iustus & temperans. Si verò virtus consideretur ordinarie, vt est habitus facile, expeditè & hilariter eligendi bonum studio & gratia honestatis in proprio obie-Ao, sanè hoc modo virtutes morales non sunt inter se iun dæ & catenatæ. Nam vnus potest in vna virtute satis esse versatus, non item inalia. Sic experientia ostendit, ese aliquos fortes & strenuos belli duces, & tamen esse intemperantes: item quosdam esse aptiores & promptiores ad opera & functiones vnius virtutis quam alterius. Quæ cum ita fint, dictumillud πολυβρυλλητον, Virtus est vna copulativa, accipiendum est de virtute perfecta.7. Virtutes morales, qua tales, fiunt secundum prascriptum legu natura & differunt à bonis operibus, qua fiunt ex fide. Si enim homo consulat legem natura, & ipfius ductum fequatur, potest multa moraliter bona præstare:quæ licet Deo non placeant (vipote quæ sunt sine fide) in suotamen genere bona sunt: & Deo non displicent nisi ratione personæ non iustificatæ quemadmodum vinum generolum non placet, si asseruetur in dollo fordidato.

Dissertatio de peccatis. V. De peccatis sunt hæregulæ.

1. Vitium, peccatum & culpa inter se differunt. Nam vitium dicitur dea-Aibus & habitibus virtuti contrariis: at peccatum & culpa ferme dea-Libus

Aibus malis vsurpantur. Et peccatum latius patet quam culpa. Ex quo efficitur vt omnis culpa sit peccatum, omne peccatum vitium: non autemè contrario, omne vitium peccatum, nec omne peccatum culpa. Nam vitium est habitus velactus virtuti contrarius : peccatum verò a. Aus à regula discrepans, etiam in rebus naturalibus & artificialibus: culpa denique actus voluntarius & liber à reda ratione dissentiens. 2.0mme peccatum est contra naturam. Nam omne peccatum est contra rectam rationem. Recta verò ratio est hominis natura. Interim quædam peccata peculiariter dicuntur esse contra naturam, quia sunt contra naturalem hominis vsum: cuius modi sunt certa quædam detestabilia & maximè execranda libidinis & luxuriæ crimina: vel quia sunt contra totam naturæ propensionem, quale est, hominem sibi consciscere mortem. 3. Omne pescaumest prinario: & quidem vel certiactus, qui fieri deberet, vel materiæ seu obiecti, vel circustantiæ debite, vt actus alioqui ex obiecto & materia bonus, factus tamen in loco aut tempore interdicto, vel modo vetito, vel obfinem malum, velab homine qui id operis facere prohibetur: vel denique est privatio ordinis & convenientiæ rationis. Sieut n. actus bonusest, qui fit couenienter rationi: sicactus malus est, qui caret conuenientia rationis, cum tamen eo ipso, quod actus humanus est, congruenter rationi & Dei legi fieri deberet. 4. Peccata specie inter se differunt, vel ex obiectà re seu materià, vel ex fine. Nam peccata præcise inter se inuicem distant specie, quia specialiter, id est respectu certi obiecti vel finis, rectærationi sunt contraria. Non itaque peccata specie distinguuntur per præcepta, quibus vetantur. Nam præcepta specie diuersa possunt eadem ratione cettum aliquod peccatum prohibere. Ita etiam peccata, quæ vno eodemque præcepto, verbi gratia primo, vetantur, essent statim eiusdem speciei. Neque etiam ex causis, ex quibus peccata oriuntur vt effecta, distinguuntur specie. Quoniam homicidium, cum sit vnum & idem, potestoriri ex superbia, contemptu, ira, odio, inuidia, & similibus aliis. 5. Quando duo numero pracepta vno actu violantur, in eiu smodi actu non sunt dua pectatipranitates seu turpitudines, sed vna duntaxat, nisi sint duo actus formaliter distin-Mi. Nec enim in tali actu duo peccata esse possunt, eò quòd duobus præceptis aduerletur. Nam peccata specie non differunt ex solà distinctione præceptorum, quia leges specie diuersæ possunt eadem ratione certum aliquod peccatú prohibere. Ergo pari modo ex hoc, quòd præcepta fint numero distincta, non ideo fit, vt peccata numero differant, cum diuersa alioqui numero præcepta certum peccati genus eadem penitus ratione inhibere queant. Maneat itaque hoc: Peccata ficut specie non differunt per præcepta, nisi quando certam & specie diuersam cum recta ratione repugnantiam habent, sie etiam non possunt numero distingui, nisi sint  $\mathbf{D}\mathbf{d}$ 

die

col

&

20

gra

ve

fu

po

te

CA D

9

actus qui numeroab eadem ratione dissentiant: quod quidem minime cernitur in co actu, qui est vnus numero contra diuersa numero pracepta, certam peccati speciem eadem ratione prohibentia. Sie diftinda funt decalogi præcepta: Non furaberis, Non concupi ces domum proximitui; & tamen furtum atque cupiditas furandi sunt eiusdem speciei. 6. Tres sunt generales peccatorum caufa veluti fontes & origines. Peccata n.aut ex ignorantia. aut ex infirmitate & fragilitate naturæ aut ex malitia committuntur. Ex ignorantia quidem, cum quis ideo peccat, quia ignorat. Ex infirmitate naturæ delinquit quis, cum aliqua animi affectione impulsus & motus contra rectam rationem agit. Omnis enim perturbatio & affectus præter naturam, dicitur naturæ infirmitas. Ex malitia dicitur is peccare, qui prauà voluntatis electione, nullà ignorantia delusus, nec vlla len luum affectione incitatus & motus, leges & iura perfringit. 6. Generaliter omne pescatum dicitur committi contra Deum, sed non specialiter & direde. Hoc enim modo peccata sunt specie diuersa, exeo quod committuntur vel in Deum, vel in proximum, vel in nos ipsos. Sic ea peccata contra Deum committi dicuntur, quæ per se proximè pugnant cumis virtutibus, quarum obiectum seu materia, finis & regula est Deus: cuiusmodi sunt, quæ contra fidem, spem & charitatem committuntur. Hie tamen animaduertendum est, omne peccatum contra nos ipsos, vel contra proximum admissum, etiam esse posse speciale peccatum contra Deu, nimirum si id fiat eo speciali affectu & animo, vt contra Deum peccetur & oftendatur Deus: Tunc enim qui peccat, agit specialiter contracharitatem in Deum, 7. Peccata voluntatis interna multiplicantur interruptionetemporis: vt si Titius velit Caium occidere, & deinde dormiat, vel nihilde Caii cæde cogitet adalia distractus, & postea experge factus, vel ad seiplum reuerlus, iterum vult & optat homicidium Caii, Quærituran lint duo numero peccatasan verò vnum tantummodo? Casistæ sie statuunt: Peccata, quæ in voluntate perficientur, cursu temporis multiplicantur, cum iterantur. Sed voluntas aliquid faciendi vel omittendi, quæ facto completur vel omissione, quandocunque habet effectum, quemfacit, quamuis multiplicetur, effectu eodem manente, non continet tot peccata, quot repetitiones. Ita si quis millies cogiret aliquem occidere,& tandem illum occidat, mille cogitationes sunt mille peccata cordis, sed est vnum peccatum operis. 8. Peccata oris & operis numero augenturvel specie, ex diversis obiectis & finibus: vt committere adulterium & furtum, appellare aliquem hæreticum & latronem, aliquem interimere vtillius bonaacquiramus. 9. Peccata, que interius animo & voluntate admittuntur, vel ad desideria, vel ad delectationes pertinent. Sub desiderio & cupiditate malorum comprehendimus amorem, voluntatem, intentionem & ele-&ionem.

Gionem cuiuscunque mali, & proinde odium etiam tanquam amori contrarium. Sub delectatione verò complectimur gaudium& lætitiam, & triftitiam fiue dolorem, qui delectationi aduersatur. Desiderium est adus & voluntas malialiquid faciendi ex deliberatione rationis, verbi gratia desiderium furandi est voluntas complendi furtum. Delectatio verò potest esse peccatum, tumea quæ capitur ex re, vt ex furto dum perpetratur: tu ea, quæ ex recordatione præteritorum, vel ex cogitatione futurorum, vel ex imaginatione corum, quæ licet facta fuerint, aut fieri possint aut etiam fieri nequeant, tanquam præsentia fingimus atq; mente concipimus. Delectamur ig.aspectu, sermone, auditione, gusu, odoratu, & tactu rei. 10. Motus mali tum primo primi, tum secundo primi reuera sunt peccata, licet gradu differant. Motus mali primò primi funt, qui omnem rationis vium præueniunt, frue fenium corporis, frue imaginationem confecuti, & ideo inuoluntarii. Motus mali secundo primi sunt, qui plenam quidé mentis deliberationem anteuertunt, sed aliquantulum tamen rationis vsum consequuntur. Ratio prioris est; quia quidquid est contra legem Dei, peccatum est. Iam verò omnes concupiscentia nostra motus, contra rationem surgentes, quamuis subiti & repentini, sunt contra legem Dei. Et licet non sint voluntarii, possunt tamen impediri à ratione. Hæc enim si solicità, attentà & diligenter inuigilet, imaginationem in officio continet, ne turpe quidabsens fingat vel cogitet. Quòdsihoç nonfaciat, causam dat motuum, qui imaginationem consequuntur. Et ideo eiusmodi motus ipsius rationis & voluntatis culpa aliquo modo existunt & in animu obrepunt. Ratio posterioris est; quia eiusmodi mosustrationis vsum aliquantulum consequentur, etsi sintante plenam & perfectam deliberationem. Neque tamen ideo huiusmodi motus sunt peccata ventalia, vt Papistæ tradunt: quia omne peccatum per se ac sua natura malum est, & nonnisi veniale in Christo. Errant etiam hiciidem Papistæ, quando docent, motus vitiosos primo primos non esseideo peccata, quòd non fint voluntaria. Nimirum opinantur nihil posse habere rationem peccati, quod voluntarium non sit. Sed recta ratio docet, omne id habere peccati rationem, cui illa Apostolica peccati definitio competit, ή άμαρτία έτην ή ανομία, quasi dicas , Peccatum est illegalitas, seu discrepantia à lege Dei. Quod diximus de motibus primò primis & lecundò primis, idem etiam dicendum est de malà concupiscentià informi & formatâ, dele Ctatione transitoria & morosa. 11. Peccata specie distinguuntur per excessium vel defectum circa eandem virtutem. Sic prodigalitas & auaritia differunt specie. 12 Peccata inter se specie differunt per circumstantias specie Sic in materia luxuriæ sunt peccata specie diuersa ob circumstantias specie differentes, que specialiter recte rationiaduersantur. Ita Dd in quis

lam

mili

bitt

cùn

obie

exd

Op

pec

De

liq

cat

pon

N

cal

&

m

fe

m

G

fi quis rem habeat cum fœmina sibi non nupta, quæ sit vxoraliena, est adulterium: si virgo inuite corrupta, stuprum: si puella per vim parentibus erepta, raptus: si aliqua sanguinis cognatione coniuncta, incessus omni vinculo soluta, fornicatio. 13. Septem capitalia, qua dicuntur peccata su vocamus, non quòd sint caterorum causa & origines: Sed quia vnum quod que illorum sit multorum aliorum caput & causa. Illa comprehenduntur isto versumemoriali:

Vt mortem vites, semper S A LIGIA vites. Nimirum heptas illa sic habet: Superbia, Auaritia, Luxuria, Ira, Gula, Inuidia, Acedia. Diçuntur, vtmodò dixi, capitalia, quia vnumquodque illorum est multorum aliorum peccatorum caput & causa:non quòd reliqua omnia ad ista leptemre. uocari possint. Quidam statuunt tria solum peccata capitalia ex 1. Ioh. 2. vbi dicitur, omne quod in mundo est, aut concupiscentiam carnisesse. aut concupiscentiam oculorum, aut superbiam vitæ. 14. Peccata vniuessa non sunt sibi inuicem connexa. Neque enim qui contra vnum aliquod praceptum delinquit, contra alia omnia peccat. Quod verò Apostolus lacobus cap.2.ait, Quicunque totam legem servauerit, offendat auteminy. no factus est omnium reus:id hunc habet sensum. Falluntur ac decipiun. tur, qui putant eos solum esse reos legis, qui omnia legis præcepta conuellunt. Qui enim in vno offendit, reus erit totius legis, idest, talisesse censendusest, qui totam legem non impleuerit. Non itaque sic oportet accipere verba apostoli, quasi qui vnum committit peccatum, omnia& singula decalogi præcepta conuellat. Non enim quisquis fur elt,idem homicida, periurus & adulter est. Vulgo dicunt: Qui in vno impingit, totam legem violat, etsi non totum legis. 15. Peccata non sunt paria. Ait enim Pilato Christus: Qui me tradidit tibi, maius peccatum habet. Et reuera peccatum est, quod rectæ rationi aduersatur: vnum verò grauius, quia magis rationi aduersatur, quam aliud. Quis enim neget, magis contra rectam rationem agere & peccare eum, qui parentem, aut domesticum, aut principem virum necauerit, quam qui ignotum hominem, extraneum, aut prinatum? Quis item, nisi mentis inops, inficiari audeat, odium & male. dictum coniectum in Deum peius esse, quam maledictum in hominem, aut quam odium eius? At obiiciunt Stoici ad suæ opinionis patrocinium. Peccatum confistitin privatione debitæ rationis. Sed privationes alizalus minores aut maiores non sunt. Non enim rece quis dixerit, magis mortuum esle, qui multis ab hinc annis decesserit, quam qui tertioab. Nec minor est gubernatoris inscitia & negligentia, si nauem periclitari sinat nimio argenti velauri pondere, quam si immodica arenz salisue grauitate. Et qui duobus milliaribus abest à Canopo, æquè abest atque is qui centum. Respondetur ad hæc omnia, peccatum non esse solam

lam formæ debitæ priuationem, qualia funt mors, cæcitas, tenebræ, & fimilia: sed etiam esse actum perpetratum contra rectam rationem, vel debirioperis omissionem. Grauiùs igitur peccatur, cum magis contra re-&am rationem agitur, cur cum magis debitum officium deseritur, aut cum maius præceptum prætermittitur. 16, Peccata alia aliis sunt grauiora ex obiecto, virtute maiori cui opponuntur, ex causa maiori, ex circumstantiis deterioribus, ex damno & detrimento maiori, ex dignitate delinquentis, ex repetitione, & similibus. Oportet autem hanc regulam intelligere, cæteris paribus, id est quando peccata in reliquis sunt paria. Ex obiecto: vt peccata per se proxime contra Deum admissa, sunt grauiora his, quæ contra homines admittuntur. Ita si quis hominem innocentem vel principem è medio tollat gravius peccat quam is qui sceleratum vel subditum trucidat. Ex virtute maiori cui opponuntur: vt iniustitia vniuersalis est maius crimen quam prodigalitas. Nimirum quò maius est præscriptum rectærationis, eò grauius est peccatum, quod à recto dissidet rationis præscripto. Ex causa maiori: vt peiùs: & grauius peccar, qui ex industria & dedita opera delinquir, quam qui perignorantiam: peiùs item agit, qui scienter & sponte peccat, quam qui metu adactus aut violentià compulsus. Præterea minus est Hagitium, quod vehementi animi perturbatione committitur, quam quod nullo sensus & appetitus impulsu. Minus peccat, qui ex deprauato corporis morbo, quam qui ex malitia delinquit. Eadem ratione, maiora sunt crimina, quæ finis peioris gratia perpetrantur. Ex circumstantiis deterioribus peccata sunt maiora tripliciter. Primò, quia vni, & non alteri peccato circumstantia accedit: vt si Titius & Caius adulterium admittant, & Titius sitmaritus vel præceptor, Caius verò solutus & homo plebeius. Deinde, quando crimen plurium circumstantiarum concursu augetur; yt particidium peius est simplici homicidio. Nam qui parentem necat, tollit eum, qui ipsum genuir, qui aluit, qui instituit, & erudiuit, qui in domo & rep. collocauit: yt sunt verba Ciceronis. Tertiò, quando circumstantia est maior ex magnitudine materia: vt si quis furto abripiat ingens auri atgentiue pondus, alius verò multò minus. Ex damno & detrimento maiori: vt grauius peccat qui scandalum ponit, quam is qui non ponit, Et si damnum sit præuisum & voluntarium, sanè peccatum censetur gravius. Ex dignitate acpersona de inquentis: vt si amicus amicum lædat, si vir probus & lanctus peccet. Exrepetitione: vt si quis bis in eundem, vt habet prouerbiu. 17. Anima est subiectum peccati ve causa princeps: corpus, ve instrumentum: totus homo, ve agens totale & adaquatum. Nam quidquid punitur, idem oportet vt peccato sit contaminatum. 18. Peccatorum causa sunt externa, vel interna. Inter causas externas sunt peccatorum occasiones, impulsus dæmonum mala suggerentium, exempla mala, & similia. Inter intrinsecas causas censen-

ficile

dist

nes

fum

adre

eccl

ius,

hon

quo

Ain

bila

ner

do

ligi

de

pti

cit

Era

di

FIS

tu

m

hi

b

Pi

8

tur ignorantia, animi perturbatio, metus, ira, cupiditas. Hic diligenterer Polemicis est inculcandum, quòd Deus nullo prorsus modo sit author peccati. 19. Datur interdum peccatum sine actus malus in voluntate sine errorein intellectu. Nam Seruator docet Luc. 12. duplò verberatum iri seruum isti. qui cognouit voluntatem domini sui, & non fecit secundum volunta. tem eius: eum verò qui non nouit, & facit digna plagis, non ita graui. ter vapulaturum. Sic in angelis & primis parentibus a Deo deficientibus non fuit error aut ignorantia in intellectu: quia error & ignorantia sunt pars miseriæ lapsum secutæ. Nimirum tametsi ab intelledu depellatur omnis ignorantia, tametsi clarè & euidenter is suum voluntati obie-Etum proponat, datur tamen in voluntate libertas agendi & nonagen. di, ipsaque ad vtramuis oppositionis partem manet indifferens. Huc pertinet illud Azorii, posse voluntatem aliquid velle, appetere, eligere, prolequi, absque vllà rationis enuntiatione: siquidem puerorum amentium & belluarum appetitus ad aliquid prolequendum, vel respuendum mouetur, & tamen corum sensus enuntiationes non format. Interim tamen verum est nunquam voluntatem in eligendo peccare, quintatio erretin proponendo. Ita cum primi parentes peccarent eligendo viam, quam Diabolus ipsis monstrabat, ratio siue intellectus sciuit quidem illa viam, quam Deus monstrauerat, sed non considerauit, prout debuit, omnes circumstantias. Sed, inquis, hæc sententia euertit priorem. Resp. noneuertit. Nam datur peccatum in voluntate fine errore intellectus, siconsideres notitiam, qua præditus est intellectus: vt protoplasti sciebant Dei voluntatem. Rursus non datur peccatum in voluntate fine errore intellectus, si spectes actum remissum intellectus. Ita protoplasti non satisintenderunt actum intellectus, & seruus qui scit voluntatem domini & no fecit, non fatis intendit vim & aciem mentis, qua voluntas affici queat. 20. Tria sunt peccati effecta: macula, reatus & pæna. Macula est ipsa deformitas, qua aliquis prinatur gratia Dei, quæ est nitor, splendor & decusanimæ, Reatus est obligatio ad pænam propter culpam. Pæna est multiplex, temporalis & æterna, spiritualis & corporalis, yniuersalis & perso. nalis, publica & priuata.

Dissertatio

VI. De lege teneantur istæ regulæ.

1. Lex duobus potissimum modis diuiditur. Primò est lex æterna, naturalis, diuina & humana. Lex aterna sumitur latiùs & pressius. Latiùs sumptaest mens & ratio diuina, quæ cuncta sapienter & rectè disponit, constanti & certo ordine gubernat, vt constitutos ac præsixos sibi sines assequantur: cui legi vniuersa, quæ sunt ex nihilo condita, subisciuntur. Pressius verò lex æterna est ratio diuina, præcipiens bona & recta, prohibens mala & praua. Et hæcest lex archetypa, à quâ vna vniuersæ aliæ leges proficie

ficifcuntur. Lex naturalis est rectærationis præscriptum in bonis agendis, malisque fugiendis. Lex diuina est, quam Deus per seipsum ad homines tulit:estque moralis, ceremonialis & iudicialis. Lex humana est iufsim certi alicuius hominis potestatem habentis:estque ciuilis, pertinens adreip.gubernationem, vel ecclesiastica seu canonica, perrinens ad bona ecclesia alicuius administrationem. Secundo lex dividitur, sicut & ipsum jus in legem natura, gentium, & ciuilem. Lex natura est id quod ratio hominis naturaliter præscribit: cuius tamen aliquod quasi vestigium est quoque in brutis animantibus, velcæteris etiam creaturis: qui est inkindus à natura insitus, qualia sunt, Vim vi repellere, Seipsum tueri, Sibisalutaria quærere & curare, Noxia contrariaque fugere, Prolem generareseducare & alere. Lex gentium est, quod recta ratio omnes gentes docet: cuius vestigium nullum est in brutis animantibus, qualia sunt religio & cultus Dei, honor & obedientia parentibus præstanda, ac cætera decalogi præcepta. Hâc lege sunt introducta rerum dominia, bella, caprinitates, seruitutes hominum, constituti reges, creati magistratus, sancita leges, ciuitates fundata & erecta, legati, foedera, commercia, & contradus depoliti, mutui & commodati, locati & conducti, empti & venditi,pignoris, societatis, & similia comprobata. Lex ciuilis est ius ciuile scriptum, & constat sex partibus: legibus nempe, plebiscitis, senatus consulsis, edictis prætorum, constitutionibus principum & responsis prudentum. 2. Lexita pertinet ad rationem, vt simul etiam pertineat ad voluntatem. Sunt inter theologos, qui legem aiunt pertinere ad voluntatem, ita vt lex nihil sit aliud quam voluntas superioris proposita & denuntiata inferioribus. Sed quia lex est actus rationis siue intellectus, quo superior inferiorib.denuntiat ac proponit voluntatem suam, eos compellentem ad aliquidfaciendum, vel fugiendum: omnino concedendum est legem ita esse voluntatis, vt simul sit rationis, & ita esse rationis, vt contineat etiam voluntatem, & denique præcipuum este in lege rationis præscriptum denuntians impulsum voluntatis. 3. Lex neque est habitus, neque actus, sed regula & norma. Est enim iussum superioris obligans&dirigens inferiorem. 4. Inlege humana oportet attendere ad ipsius requisita, promulgationem, & potestatem. Requisita legis humana Isidorus eleganter recenset, quando monet, vt lex fit honesta, iusta, & eorum, quibus imponitur, moribus accommodata, vt fert natura hominum, & patriæ consuetudo: loco & temporiconueniens, necessaria, vtilis, manifesta: hocest, non obscura, non captiosa, ob nullum priuatum commodum, sed communem ciuium falutem & vtilitatem conscripta. Oportet insuper legem vsu recipi, vt ea omnes teneantur. Hinc communis est canonici & ciuilis iuris interpretum sententia, lege vsu non receptă vi carere, quauis sit authoritate prin-

Prit

fiid

Pri

me

de

ce

ALL

la

ri

T

11

cipis constituta & promulgata. Promulgatio legis humana ex communio. mnium, tum ciuilis, tum canonici iuris interpretum & theologorum sententia adeo est necessaria, vt dicatur ad rationem & substantiam legis requiri. Et hoc naturalis ratio manifeste conuincit. Nam lex humanaest iusum populi, principis vel alterius potestatem habentis, patefactum & denuntiatum iis, quos obligare debet. At non potest sussumalteriesse notum, nisi ei sit indicatum & promulgatum. Potestas & vis legis humane. fiue illa sit ecclesiastica, siue ciuilis, in eo est posita, vt alliget conscientia in ordine & relatione ad legem naturæ vel diuinam: qua de re satis disputatum est in limine huius operis: quò te remitto. Summa hucredit, Conscientia hominis nequaquam iurisdictioni & potestati humanz subest, ac proinde non potest à legibus hominum pendere, nisilla consentiant cum lege naturæ vel eum lege diuina. 5. Legibus humanistenentur illi, ad quos pertinent, fine quorum bono feruntur. Hinc Imperator legibus impe. ratoriis & rex constitutionibus regiis non tenetur. Lex enim non fertur à legislatore nisi ad subiectos ciues. Ets autem Princeps solutus sit legibus suis, quatenus ipsius leges sunt (neque enim Princeps sibi dat prace. pta ista) nihilominus tamen iure naturali (quod ipsa æquitas & honestas rationis præscribit) suas Princeps leges seruare debet. Ethocnonest Principem suis legibus alligari, sed iure naturali debere id facere, quod ipla æquitas & honestas rationis postular. Hinc Thomas Aquinas docet, Principem suis legibus ex honestate rationis obstringi, Namrecharatio præscribit, vt seruet Princeps leges quas condit, vt suo exemplo aliosin. uitet, alliciat, flectat & moueat, ac ne quispiam possit occasionematripere perfringendi legem: & quia lex eo ipfo, quod est iusta, decer maximè Principem, vt iuxta eam viuat, quamuis ad eam seruandam viiplius legis in interiori foro minime compellatur. 6. Persona Ecclesiastica legibu Principum ciuilibus sunt soluta iure ciuili. Hoc enim ipsis tribuit immunitates à muneribus & oneribus ciuilibus. Quæ contrà adferuntur, eò tendunt, personas Ecclesiasticas esse exemptas & liberas à ciulibus Principum constitutionibus, vel iure diuino & naturali, vel iure Canonico. Sed contra disputatum est in Polemicis. 7. Relaxatio legis, qua dicitur dispensatio,qua Princeps aliquos suis legibus soluit, si recte fiat, est licita. Communis hac estomnium iuris Canonici & ciuilis interpretum sententia, authoritate Principis posse aliquos legibus solui, quia fieri potest, vt causa iusta sit, ne aliquis lege teneatur. Etsi ergo causa legis sit iusta & rationi admodum consentanca, nihilominus tamen potest esse iustum & æquumindulgentiæ siue relaxationis beneficium, quo quidam lege soluantur. V. trumque est æquum & bonum ob varias rei, loci ac temporis circum. stantias, quibus variatis res quoque ex parte variatur. Oportet autem, ve Princeps

Princeps habeat legitimam dispensationis sua causam, ne temere & imprudenter, hoc est, sine vlla insta ratione id facere videatur. Sufficit verò fiidfaciat qualibet iusta & rationabili causa. Solum enim afferimus, Principem peccare, si aliquem lege soluat remere & imprudenter. Temere autem fit, quod fine debità causa fit; & iusta causa creditur, nisi evidenter iniulta videatur. 8. Lex definere putatur, fi in vniuer sum ratio & finis leeuceffet. Ratio siquidem est anima legis. Dixi in vniuersum: quia lex non ceffat, firatio & causa legis in aliquo privato cesset. 9. Consuetudo est triplex, aut contra legem, aut prater legem, aut secundum legem. Est autem consuetudo illa quæ dicitur contra legem, vel contra legem naturalem, vel ciuilem. Consuetu do contra legem natura, nullam habet vim, communi vtriusque iurisinterpretum consensu:quoniam quod lex naturæ iubet, aut vetat, est per se bonum, aut per se malum. Ergo hominum vsu & consuerudine rolliaut abrogari non potest. Quare consuetudo cotra legem naturalem introducta vocatur in iure ciudi consuetudo contra bonos mores, item abusus, & in jure Canonico corruptela. Similiter consuetudo non habet vimaliquam contra ius divinum. Quia enim ius divinum à Deo est con-Ritutum, quod ipfe præcipit vt feruetur; ergo ficut non potest humana lege tolli, sic nec consuctudine, quæ vim suam ex moribus vrentium sortitur & obtinet. Quare hac quoque consuerudo contra ius divinum inductamerito dicitur corruptela, abufus, & contra bonos mores. quoque consuetudo contra jus gentium induda non valet: quia jus gentium est naturale, Consuetudo contra legem ciustem est, quæ habet vim corrigendilegem, & abrogandi derogandique authoritatem eius, id est, in totum abolendi, vel ex parte tollendi legem vsu receptam. Oportet autem hanc consuerudinem esse rationabilem, hoc est talem, qua sit sine peccate. Sic que confuetudo est contra ius diuinum, vel naturale, vel getium, ea dicitur esse corruptela, & proinde rationabilis non est. Ea item, que est contra legem, vel canonem à tota Rep, vel maiori parte receptu, dicitur similiter esse corruptela, & præter rationem. Alia verò quælibet, non dicitur corruptela, sed consnetudo rationabilis. Consuetudo prater legem & ite, non contra illam, dicitur, quæ habet vim introducendi, vbi no estlex. De hac dicitur: Consuetudo est ius moribus vtentium introdudum & approbatum, quod pro lege habetur, vbi lex desideratur & desicitivnde huiusmodi consuetudo ius non-scriptum appellatur. Et in iure ciuli statuitur, de quibus causis scriptis legibus non vtimur, id custodiri oportet, quod moribus & consuetudine inductum est. Deniq; consuetudo secundum lege dicitur, quæ habet vim interpretandi, corroborandi & confirmandi legem. Hinc consuetudo dicitur esse optima legum interpres. Erquod lex imperat, consuetudo pariter aliquando munitarque corro-

borat. 10. Privilegio aliquis bona conscientia verpotest, si habeat has conditions: h concessum sit à Principe, qui solus leges suas relaxare potest: si legiume fit impetratum, non verò per subreptionem, quod fit, quando impetratio falsam causam suggerit, ob quam tanquam veram privilegium conceditur: si non sit contra constitutionem, neque contra consuetudinem, 11. Lexnaturalis nec ex toto, nec exparte potest abrogari, tolli, restringi, autmini lege aliqua humana. Nam quod lex naturalis imperat, per se bonum est: & id quod prohibet, per se malum est. Rerum autem naturæ & substantiz non possunt humana potestate mutari. At quoniam in bonis & malis læpe circumstantiæ rerum variantur, ideo conclusiones legis naturalis variant, ita vt mutata materia lex naturalis videatur mutati ex toto, vel ex parte. Dico videtur mutari. Neque enim mutatur: quia non lex naturalis, led legis naturalis materia mutatur variatis rerum circumfantiis.iL Lex naturalis non potest tolli authoritate divina: seu, quod idem est, Pracepa Decalogi non postunt nutu Dei relaxari, solui & remitti, iuxta illud Thomæ: Inlegem naturalem non cadit indulgentia diuina. Nam ficut in reb. natutalib. id quod per se verum est, non potest non esse verum, cuius modisum, hominem esse animal, corpus, & substantiam (rerum enim naturame tarinequeunt) sic etiam in moribus ca que per se mala sunt, non possunt fieri bona, quia hæc est corum natura, vr sint rationi aduersa & contratta, vt furtum, adulterium, homicidium, mendacium. Ergo sicut nulliauthoritate fieri potest, vt homo non sitanimal, corpus & substantiaita & fieri nullo modo poteft, quin adulterium, furtum, mendacium & homicidium suapre natura sint mala. Sed hic quoque illud est aduertendum, quod paulò ante diximus de legibus naturalibus: Sæpe videl in bonis & malis circumstantias mutari, ac proinde legis quoque divinæ materiam polle mutari vatiatis illis circumstantiis. Quod autem à nonnullis adfertur, legislatorem esse supra lege, ac proinde posse legem sua dispensareat relaxare, id verum est de huiusmodi relaxatione, que non fit imprudenter & remere vel iniufte. Iam verò lex natura est prorsus immutabilisma vt non possit per naturam sua admittere relaxationem. Ex hocessicitus quia lex naturalis non potest divina authoritate relaxari, multo minis authoritaté humana id posse efficere. Cæterum quod dixi, legem natt sæ prorfus este immurabilé, hoc ita est accipiendum: Quæ sunt iuris sus legis naturalis, per lo absolute & simpliciter sunt immutabilia, hocestalia, vt obiecto, fine & circustantiis debitis permanentib. mutarinequeat iis verò ex toro, vel ex parte variatis, mutari videantur, cum non iplamutentur, sed ipsaru materia. Quid enim. Annon hæc principia sunt immutabilia & prorfus indispensabilia, vt Scotus loquitur : Bonum est ampledendum: Turpe fugiendum: Amanda eft& colenda virtus: Honeste viuendum: Neminim. cendum

JATOd

endi

ceril

effe

reie

De

105

Bat

tet

red

N

ne

ta

Ai

fe

P B k

tra-

00-

em,

WHI

&

iz

lis

el

modo exci-

andum: Prudenter agendum eft: Quod tibinon vis fieri, alteri non feceris? Annon, inoni, hec per le suntimmutabilia ? Certe sunt. Hinc recte Philosophi docent, generalia ista rerum agendarum & fugiendarum principia prorsus essemmutabilia,ita ve nullo vnquam tempore, nullo loco, nulloque reieuentu mutari queant. Similiter principia particularia, quæ cultum Deialiis deferri prohibent, funt indispensabilia : vt, Non habebis Deos alienes. Non affumes nomen Dei in vanum. Rurfus fi materia iurium fine legum nature mutetur, ipfa iura videntur mutari, cum reuera ius ipfum no munetur, sed exceptio addatur regulæ, e.g. iuris naturalis est dictame, Depositu reldi Domino debet: &tamen furioso arma depostra minime reddenda sunt. Nimirum lex illa de reddendo deposito includit tacitam illam exceptionem, nisi Dominus illo abutatur in perniciem suam vel aliorum. Non itaq; duo iura naturalia dices sibi inuicem aduersari, sed cum Logicis difingues interregulam & exceptionem, è quibus hæcillam non tollat, sed explicet. 13. Nomine diuina legis illu intelligitur, quam Deus proxime per seiofum imposuit. Nam hâctatione à lege naturali distinguitur, quòd hanc Deustanqua authornaturz per naturam condat & ponat, at diuinam legenon per natură, sed supra naturam tradat : verbi gratiâ, iubet Deus parentib. honore deferre, cuiq; ius suum tribuere, deposit u reddere: sed per ipsa rationis & intelligentiæ humanæ natura præscribit ac præcipit: at quòd decima bonorum pars Sacerdoribus sit soluenda, & baptismum Christianis esse administrandum insignum initiationis, non per natura, led per legem data, vererem aut nouam, Deus ipse imperauit. Sed, inquis, cur itaq; lex moralis dicitur divina, cum nihil sitaliud quam lex natura? Resp. Lex moralis dicitur naturalis, quantum ad rem, diuina quantum ad modum; quia Deus sacrosanctum suum os reserando legem istam per angelum suu dedit Mosi. 14. Lex diuina est vetus & noua. Lex vetus continebat præcepta triplicis generis, videl moralia, ceremonialia & iudicialia. Lex nous est, quæ specialiter pertinet ad Ecclesiam Noui Testamenti, vt est lex Sacramentoru, baptismi videl. & S. Conz. Quz duo tantum przcepta Christus in noua lege præscripsit de ceremoniis:retétis eisdem præceptis Decalogi. Illa enim funt iuris æterni. Nihilominus tamen in lege. nouaseu in N. T. multa præcepta moralia expressius & clarius, quam in lege vetere funt explicata.

VII. Modus excitandi spiritualem, seu nouum &interio- Regula de

rem hominem, continetur his regulis.

1. Memente solum Deum esse persettum, & omnem creaturam esse imperse tualem hostam, persici autem ab illo persette. Persectum est, quod in se, & meo, in quo minem, nuest, omnia comprehendit & complectuur: & sine quo, atque extra quod mero quinnihil verè est, & in quo omnia, id ipsium quod sunt, habent. Et hoc perse
quaginia.

Ee 2 Qum

fcie

do

ata

ido

ho

est

270

20

de

Qol

9

Rum est Deus creator. Imperfectum verò est, quod ex perfecto otiginem suam habet, at que in eo subsistir, quemadmodum ex sole videmus emanare splendorem. Et hoc imperfectum est creatura, inprimis rationalis. Horum omnium imperfectorum nullum est illud perfectum, nec esse potest: & rursus perfectum illud non potest esse vilum eorum, que imperfecta sunt. Imperfecta comprehendi possunt: sed perfectum comprehendi non potest, quia est ἀκατάληστου. Nibilominus tamen το γνωτώ αυτώ apprehendi potest, si creatura seipsam habeat pro nihilo, & abneget egoitatem & meitatem suam, vt loquitur author Theologiæ Germanicæ, cuius ductum hic sequimur. Quare si homo perfici velir, oportet vt pereat & in nihilum redigat seipsum, id est, statuat se reuera nihil esse extra illud perfectum, quemadmodum splendor nullum esse habet nisi in sole aut luce.

2. Peccatum nihil est aliud, quam auersio à summo & immutabili bono, & conursio ad bonum sinitum & immutabile, siue defectio à perfecto ad impersectum. Conuertit autem homo se ad creaturam duobus modis. Primò deficir adalias creaturas, putà principes, amicos, veletiam ipsum Diabolum. Deinde conuertit se ad seipsum, & vendicat sibi suum esse, posse viuero, & scire, adeoque sibi arrogat bonum, & fabricat idolum ex quatuor istis pronominibus, Esse ego, Esse me, Esse mihi, Esse meum. Arque ita etiam con-

tigit lapsus Adami.

3. Peccatum non potest sanari abillo, qui est imperfectus, sed solum abillo, qui est imperfectus. Quo modo enim imperfectio tollatur abillo; qui ipse imperfectus est, filius imperfectionis, imò & pater imperfectionis? Requirium hic pater perfectionis, & filius perfectionis, id est. Deus & Filius ipsus Iesvs Christus. Non poterat homo sine Deoperfici, & Deus nolebat nec debebat hominem perficere sine homine. Proptere a assumit Deus humanam naturam, & factus est homo: & vicissim homo factus est Deus. Oportet autem vi Deus in me quoq; siat homo, & vi homo Christus in me quoq; sit Deus, hoc est, vi habitet in me, & ego in ipso. Absq; hoc sit, & nihil te iuuabit, quò d Deus factus sit homo, & homo Deus.

4. Si ergo vis sanari, bunc honorem seli Dee tribue, quò dille selim possit & velitt sanare, & ipso opere sanet. Caue tibi arroges honorem istum, quem solus Deus sibi vendicat. Nam quidquid est bonum, id nullius est, nisi vnius ze ternique boni, quod est Deus. Quicunque sibi illud arrogat, granisacrilegio se obstringit. Quid? Qui sibi arrogat id, quod est Dei, quo magisil·lud sibi arrogat, eò sit stupidiot, vilior & imperfectior: tantum abest vi siat diuinior, nobilior & perfectior. Ne itaque tibi arroga scientiamne charitatis donum, quod habes, tibi tribue: ne studium sancta vita viribus tuis adscribe. Ita statue, hanc scientiam esse perfectissimam, qua scientiam esse perfectissimam esse perfectissimam esse perfectissimam esse perfectissimam esse perfectissimam esse perfection esse perfectissimam esse perfectissimam esse perfection esse perfectissimam esse perfec

scientiam rerum diuinarum, quam in te sentis, non esse hominis sed Dei: donum charitatis esse ab illo profectum, qui totus est mera charitas: san-cham vitam, cui studes, ab illo esse, qui solus est ipsa sanctitas. Tolle hîc idolum tuum Egoitatis, Meitatis & Tuitatis. Dic: Miser ego & stultus homo, opinabar me id esse, quod in me bonum est. Atqui Deus id verè est. Deus itaque in me, alme, & per me ametur, laudetur, honoretur.

5. Quiaiam didicisti, solum Deum te sanare, consequens est vt ipsum solum ames propter ipsum. Nam quod optimum est & maximum, id debet maximè amari, & quidem ita, vt in isto amore non habeatur vllaratio vtilitatis autincommodi, compendii aut dispendii, lucri autiacturæ, honoris aut dedecoris, laudis aut vituperii coram hominibus. Quare verò hoca Quia quod est optimum, debet este charissimum, idque nullam aliam obçausam, quàm quia est optimum. Nam si bonum ex se est amabile, vtique summum bonum est summè amabile.

6. Quia tibi negotium est in hâc vit à animali cum creaturis, illud, in quo summumbonum magis effulget, tibi debet esse charius, quàmid, in quo minùs, vel etiams prossus non esse gue verò sunt illa, in quibus Deus, sum mum illud bonum, omnium maximè essulget? Sunt ista: verum, bonum, pax, amor, iustitia & similia. Hæcitaque sectare assectu, & cole prosectu. Secundum hæc vitam hominis interioris institue, vt homo exterior de-

ftruatur.

7. Anima tuasit pradita oculis duobus, dextro & sinistro, si velis creatorem & creaturam intueri. Oculo dextro aspice id quod Dei est in creaturis, & quantum sieri potest intuitus ille sit immobilis, qui non turbetur. Oculo sinistro aspice id quod creaturæ est: aspice, inquam, in te id quod tuum est, hocest, dolorem, laborem, peccatum, & omnino res caducas. Sed ita aspice, vt discas oculum sinistrum indies magis ac magis attollere à tempore ad æternitatem, à miseria ad lætiriam, à peccato ad Christum: vt ita oculus sinister conformis siat oculo dextro, adeo que ambobus o-

culis aspicias æternitatem.

8. Æternitatem si vis intueri, intuere Christum in cruce pendentem. Auerte oculos animæ tuæ à rebus creatis, & alis cordis tui subuola in cœlum, vt videas æternitatem. Sed quia oculi tui eò non possunt pertingere, en eme tibi collyrium, & illo inunge oculos tuos, vt videas. Non est quòd longè eas, in propinquo est hæc medicina. Nimirum in cruce Christi inuenitur pretiosus ille sanguis, qui mundat te ab omni peccato. Hoc igitur inunge oculos tuos, & præteritis hisce caducis rebus aspice æternitatem. Ah ne commisce te cum creaturis: quia hoc est in luto se lauare. Abstrahe te à momentaneis & sape illa quæ æterna sunt. Hæc sit tua ecstasis quotidiana: hæc sit tua metamorphosis.

Ee 3

9. Æ187-

gul

bitt

nin

rur

ne:

ple

(ec

le

ar

tu

n

d

9. Aternitatem fi vis intueri imuere teipfum. Non eft, quod existimeso culos mentis ita aspicere aternitatem, vt oculi corporis aspiciunt sole.E. quidé oportet oculos métis suprares caducas attollere, h.e. despiceres. mne id, quod no est Dei, sed mudi. Sed haceleuatio no fit ratione loci, sed ratione affectus. Cum enim Christus crucifixus in te habitet per sidem, necesse est, vtæternitatem in teipso intuearis. Nam quia Christuminte habes, eternicatem per Christumin te habes. Hic est vnicus ille fol, que debes in corde tuo intueri. In hoc vno fita est omnis lux, vt in vno fole corporali lux, que totumilluminat mundum, tanquamin thesauro est collecta. Hunc vnicum folem iustitiz, qui est omnia & supra omnia, & mihilominus intrate eft, hunc, inquam, oculis irretortis aquila inftarintuere. Simplicitas & vnitas ista præstat multitudini. Nam beatitas non in multitudine, aut in multis, sed in vnitate, seu in vno, sita est. Quidigiturinsanis, ô homo! Cur oculos tuos convertis ad innumerabilem vaniratis mundanæ multitudinem? Reprime te, & omnem creaturarum na. turam, adeoque teipsum, relinque, & ad solum Deum in Christo contemplandum, amandum & fruendum te recipe.

10. Quicung, verâ solis illius aterni, Christi nimirum, luce illustratu est, illesin quidquid boni vel ipse cupere aut eligere potest, vel ab vlla creatura potest cupere auteligere. Nam qui Christum nouit, habet omnia, quæ ad æternum bonum fruondum requiruntur: quia vbi Christus habitat, ibi habitat adoranda Trinitas, Pater, Filius & Spiritus sanctus, vt Christus docet sch. 14.8 ex-

periuntur omnes illi, qui sunt Christi, & quorum est Christus.

11. Qui Christum nouit, ipsum amat, & nihil extra ipsum cupit. Nam relica emni cupiditate huius seculi, perituri illius & miseri, seipsum & sua omnia æterno bono committit atque credit. Hincinipsomanet cupiditas seipsum promouendi & propiùs admouendi æterno bono: hoc est, ad propiorem cognitionem, ardentioremque amorem, & alactiorem obedientiam, integramque subiectionem Dei anhelat, & subinde repetitis gemitibus atque lachrymis intra sui cordis augustale dicit: 0ptarim me ærerno bono id este, quod homini est sua manus: semperque metuit, ne non satis illi sit subiectus. Hincest, quòd ille homo spiritua. lem libertatem & paupertatem habet pro summis suis opibus. Libertat illa in coest posita, vt viuat in mera subicctione ac obedientia aterniboni,amore libero,absque spe mercedisaut metu pænæ, Paupertasineo est, vt spiritum contritum adferat Deo suo, doleatque se non posse sais esse subditum suo regi Opt. Max. Deo æterno. Non est profecto similis illorumChristianorum non-Christianorum, qui præclare leçum agi putant, Deumque amant, quamdiu dulcedinem bonorum temporalium gustant: gustantistiverò illa cesset, dolent, Deumq; obliuiseuntur, & se persisse arbitranturis quod maximum est peccatum, & pessimum indicium. Etenim verus amator & imitator Christi æternum bonum æquè amatin retum omnium inopià, atque in copià: equè in acerbitate, atque indulce die ne, imò magis in rebus asperis, quàm prosperis. In his seipsum quisque exploret, & suam miseriam deploret, denique misericordiam æterni bonis sedulus imploret.

cd

Nimirum scit, quemadmodum Christus expertus suit dolores infernales, & priùs, in infernum descendit, quam in cœlum ascenderet: ita & anima hominis Christiani eandem subeundam esse aleam. Id verò tum sit, quando homo seipsum magis magisque noscit, & propiùs intuetus, seque adeo malum inuenit, & indignum omni consolatione & bono, quod ei à Deo aut creaturis accidere que au praterea se indignum iudicatiis calamitatibus, quas experitur: quin etiam non agro sert animo, si aterna damnationi obnoxium se sentiat in corde suo propter peccata. Nihil enim agrè sert, nisi culpam & iniquitatem suam: quippe qua sit Deo contraria. Hoc illi creat ingenté doloré, qui dicitur pænitentia.

13. Quicunque cum Christo in hâc vitâ in infernum descendit, ille sum eodem posthanc vitam in cœlum ascendit. Oportet enim, vt qui Christo conformisest in ignominia & dolore, ipsi quoque conformis siat in gloria & gaudio.

14. Pr quotidie in infernum nobis est descendendum : ita quoque quotidie in calumeft ascendendum. Nam quicunque est in Christo, assequitur in hac vità eiusmodi gustum, qui superet omnem latitiam atque voluptatemique in hac vita ab vllis rebus temporalibus accidere possit:ac proinde torus mundus ipli amarelçit, ita ve relictis his terris quotidie aspiret adcoleftia. Hocautem non potest facere, nifisitin inferno. Quamdin enimibiest constitutus, nullam consolationem inuenitin mundo. & identidem ingeminar hæc suspiria : Perii, interii, viuo fine solatio, foris & intus damnatus. Dum ita in suo inferno gemit instarcolumbæ, Deus iplum non deserir, quemadmodum Christum etiam non deseruit: sed cum liberat & fibi propiùs adiungir, ita vehe moita consternatus nihil cupiat nisi æternum bonum. Arq; hoc est ipsius voluptas pax gaudium, quies, & vita aterna. Hoc estipsi satis habere, aternum bonum habere. Atque hoc est regnum cœleste, quod homo habet in hâc vità, quodque noninuenit nili sit in inferno. Ideo hic infernus est bonus homini, &: valde bonus. Nam infernus iste finem haber, & in eo oritur cœleste regnum, quod finem non liabet. O felicem hominem, qui est in vtroque! Nam & in isto inferno felix est, & in isto regno tutus est. O infelicem iftum

fe

h

'n

Ph

0

istum hominem, qui in neutro est! Nam ille cum creaturis habet commercium perpetuum, illis adhæret, illis delectatur, & proinde vltra citra que nutat, ignarus quò se vertat. Quid verò faciet ille homo? Orabit Deum, vt seipsum deducat in infernum, qui sinem habet, atq; ita statuet apud animum secum, quamdiu homo est in hâc vità, intra diem & nocem sepius ipsi ex inferno in cœlum, & vicissim ex cœlo in infernum esserum um.

15. Ex inferno in cœlum, & vicisim ex cœlo in infernum quotidieire & reinon est in hominis facultate, sed donum Dei est. Non enim hoc est opus creaturæ caducæ, sed filii Dei, dilecti in Filio illo dilecto & æterno. Homoanimalis non potest hic quidquam facere sua ope, vel omittere, vode ipsi hæc duo eueniant: Hîc accidit, quod Christus ait: Spiritus, vii vult spirat, & tueius vocern audis, sed nescu vode veniat, aut quò abeat. Inhan.3.

habere pacem aut quietem, sed multis rebus aduersis, doloribus, angoribus & calamitatibus excruciari, vexari. Veràm illi ignorant pacem, quam Christus Iohan. 14. reliquit & dedit discipulis suis. Qualis verò est illa pax? Est interior illa, quæ per omnes aduersitates, calamitates, dolores & omnia infamiæ genera perrumpit arque penetrat: ita vtinillis homo sit lætus & patiens, exemplo apostolorum & omnium imitatorum Christi.

17. Ad pacem conscientia tribus peruenitur gradibus, purgatione, illumination le vnitione. Purgatio est, quâ sordida illa domus peccati per sanguine Christi abluitur & mundatur. Illuminatio est, quâ Spiritus sanctus cor lotum sanguine Christi illuminatigne charitatis. Vnitio est, quâ tota sacrosancta Trinitas venit in cor nostrum purgatum & illuminatum. Tuncincipit pax & quies æterna. Cur enim non acquiescatille, apud quem Deus

quiescit, & qui in Deo quiescit?

18. Vbi est pax conscientia, ibi est donum obedientia. Ad obedientiam homo est conditus, eamque debet Deo. Sed hæc obedientia in Adamo est amissa, in Christo reparata: in Adamo est mortua, in Christo reuixit. Econtrario inobedientia in Adamo surrexit & vixit, in Christo est mortua Nam humana Christi natura adeo suit obediens Patri, vt mortem su stauerit, nihilque aliud quæsierit, quàm voluntatem Patris. Nihil illasis arrogauit, ne ipsam quidem diuinam naturam, cuius illa suit habitatio Nihil cupiuit, nisi Dei gloriam: nihil quæsiuit, nisi quo pacto satisfacent Deo. Similis obedientia à nobis requiritur, quâ vnusquisque nostrums absque omni egoitate & ipsitate, hoc est, sine seipso & suis, vt seipsum sua non magis quærat & æst met in omnibus rebus, quàm si non essent

seipsum atque sua non pluris faciat, quam si non esset. Quid igitur est, quod solum est, & quod in precio solum habendum est? Id verò duntarat vnum est, quod nominatur Deus. Hoc vnum est necessarium. Atque hac est vera obedientia, quam habent coesites in bearâ aternitate. Ibi enim nihil quaritur, astimatur vel amatur, nisi illud vnum. Hoc est pretiu pretiorum Hinc percipi potest, quid sit inobedientia: videlicet, quando homo mortalis sibi aliquid tribuit, seque putat esse, scire & posse aliquid, as seipsum & sua in rebus omnibus quarit, seipsum amat & admiratur.

ct

de

19. Vbi est vera obedientia, ibi est mortificatio veteris, & viuificatio noui hominis. Vetus homo est Adam & eius inobedientia, adeoque egoitas, meitas, ipsitas. At nouus homo est Christus & obedientia. Veterem illum hominem oportet mori & perire, id est, in nihilum redigi : & quando hoc accidit per Dei gratiam, renascitur nouus homo. Atque hæc est altera natiuitas, de quâ Christus loquitur Iohan.3. & de quâ apostolus Rom. 5. ait, illos qui in Adamo funt mortui, reuiuiscere in Christo. O beatam natiuitatem, quâ homo, qui naturâ est filius, & frater diaboli, per gratiam fit filius & frater Christi! Nam qui manet in Adamo, hoc est, qui viuit in sua ipsitate, in illo viuit Diabolus : at qui manet in Christo, in illo viuit Christus. Hincesficitur, omnes Adami filios esse mortuos coram Deo: sed qui cu Christo in verà viuunt obedientià, illos cum Deo esse & verè viuere. Hæc obedientia tanti est, vt si diabolus illi studere posset, fieret bonus angelus: quemadmodum è contrario inobedientia tam fæda est, vt si angelus bonus posset sieri inobediens, continuò sieret diabolus. Hancigitur obedientiam nobis habeamus commendatam, & ita statuamus: Si homo in hâc vitâ este posset plane sine seip so & omnibus rebus caducis in verâ obedientiâ, idem forer gratiâ Dei, quod Christus fuit naturâ, videlicer homo peccati expers. Hinc quò quisque propior est huic obedientiz, eò minus est in eo peccati: & quò remotior, eo plus est in ipso peccati. Quò plus est egoitatis & ipsitatis in homine, eò plus est improbitatis: & quò minus illius est, eò minus etiam huius est. Quò magis decrescit meum Ego, eò magis crescit Dei Ego, id est, Deus ipse. Si essent omnes homines in verâ obedientiâ, nullus esset dolor, aut miseria. Ita enim sieret,vt omnes essemus concordes in obedientia erga Deum, ac proinde nullus alteri noceret. At nunc proh dolor totus mundus est in inobedientia. Hinc dolor & labor, hinc miseria & lachrymæ. Hinc etiam est, quòdilli homini, qui Deo cupit obedire, omnes homines impii sunt Contrarii. Nam illi viuunt in sua inobedientia, cui aomovdov bellum intercedit cum obedientià. Inobedientia enimilla Deo est contraria, non creatura, non creaturæ sermo, cogitatio, opus. Non homo est Deo contrarius,

qu

At

eft

E

fi

fi

1

trarius, sed homo inobediens. E contrario nihil tam placet Deo, quam homo obediens, vti parentibus eximiè chari sunt liberi obsequentes. Ideo vt homo sitbonus, melior, optimus, vel malus, peior, pessimus, hot vniuersum in hâc obedientià & in obedientià situm est. Agite itaque, fratres, sequamur præscriptum Apostoli Ephes. 4. exuamus veterem hominem cum suis operibus, & induamus nouum hominem, qui secundum Deum est conditus. Agite abiiciamus pallium pannosum & lacerum, & induamus nouum, quod nobis Christus emitsuo sanguine. Hunc Christum nostrum imitemur. Tametsi verò nullus homo itapotest Deo probare suam obedientiam, vt Christus secit: sieri tamen potest, vt tam prope possit ad Christum accedere, vt vocetur sanctus, & veluti deus siat. Sicut enim inobedientia, primum illud peccatum & reueraomne peccatum, facit vt homo sit diabolus, id est, ipsi similis: ita exaduerso obedientia facit, vt homo sit Deus, hoc est, ipsi similis:

20. Vbiest mortiscatio veteru, Eviuisicatio noui hominis, ibi homo crucisizuns mundo, Emundus homini. Mundus enim non potest ferre illum, qui studet obedire Deo: ac proinde illum odit & persequitur, quibus potest modis. Toto igitur cælo falluntur isti homines, qui arbitrantur & dicur, se vsque adeo mortuos esse mundo, & ex seipsis exiuisse, vt debeant viuere vitam omnis doloris & molestiæ expertem, atque ita suauem & facilem. Enimuero non ita est. Qui est in statu obedientiæ, ille crucisixus est mundo, hoc est, omnes huius mundi voluptates & delicias aspenatur, & in Deo solo se oblectat, animoque patienti omnes calamitates

perfert, non verò à calamitatibus est immunis.

21. Qui mundo est crucisixus, omne malum sibi imputat; & omne bonum Du tribuit, non verò sibi, autrebui in mundo. Nam qui sibi tribuit bonum, & malum non tribuit, ille mentitur, & sit domus diaboli, qui est pater mendacii. Qui verò soli Deo tribuit bonum, & malum non tribuit, is dicit veritatem, & sit domus arque habitatio Dei, qui est veritas, & sautor veritatis.

22. Qui Deo tribuit omne bonum, per Christum accipit omne bonum. Christusenim est cor Patris, in quo repositus est thesaurus amoris, per quem Deus

nobis largitur omne bonum.

23. Qui à Deo per Christum accipit omne bonum, pro Deo cum Christo paratu est pati omne malum. Intuetur enim vitam Christi, quæ fuit & sanctissima, & omnium miseriarum plenissima. Hanc vitam ducit este optimam & præclarissimam. Hæc ipsi est charissima. Hanc libenter imitatur in sanctitate. Hanc libenter sequitur in acerbitate. Non enim curat, quòd carnist molesta huiusmodi vita, sed ita secum ratiocinatur. Quidquid naturæ & ipsitati est acerbissimum, id nouo homini est dulcissimum: & cotra, quidquid

quidipsitati & egoitati est suauissimum, id nouo homini est acerbissimu. Atqui vita Christi est ipsitati & egoitati acerbissima. Ergo homini nouo est dulcissima. Et rursus, Vita dissoluta est ipsitati & egoitati dulcissima.

Ergo homini nouo est acerbissima.

lam

Id.

100

ue,

10.

fe-

la-

ne.

0-

ft,

Iti

0.

6

24. Cui vita Christi est dulcisima & charisima, illi via ad Christum non est aurba. Via ista non est posita in quæstionibus, disputationibus & pomposis studiis (hæc enim faciunt, vt homo seipsum amet) sed in abnegatione fui,vt Christus docet, Matth. 16. & Luc. 9. vbi Christus iubet, vt nobis ipsis renuntiemus, & vitam nostram perdamus potius, quam vt ipsum non sequamur. Quid autem est, seipsum abnegare, siue sibi renuntiare? Hoc nihil estaliud, quam omnia ea, quæ à Christo abducunt, relinquere. Quicung; hoc non facit, non potest ad Christum venire. Nam quamdiu homo seipsum, & mundum amar, & id in precio habet, quod nullius est precii, adeo fit cacus, viviamad Christum non possirinuenire. Quomodoenim is inueniat summum bonum, qui aliquid prefert summo bono? Quomodo ille contendat ad Christum, cui vita Christi est acerba ? Omnibus autemiis acerba est vita Christi, qui egoitatem, ipsitatem & naturam suam nolunt relinquere & perdere. Quod iis accidit, qui lumine tationis superbiunt, vel carnalibus voluptatibus dediti sunt. Nam prioresilliadeo delectantur suo acumine & lumine, vi putent se collocatos in aternitatis cacumine, cum reuera fint in barathro inscitia, quò & se & alios præcipitant crudelissime. Ac posteriores isti vitam illam ducunt optimam, quæ naturæ corruptæ arridet, cuiusmodi est vita dissoluta. Huiclibenter adhæret homo exterior: hicfruitur sua ipsitate, sua pace, lua tranquillitate.

25. Qui vitam Christi, & viam ad Christum amat, is est in statu eius modi, qui est inessabilis. Nam qui Christum, veram illam lucem, sequitur ducem, idque per crucem, is ex scholâ crucis transfertur in scholam lucis, & statum beatæ æternitatis, quæ in hâc vitâ inchoatur. Qualis sit hic status, quis est qui comprehendat? Nunquam prosectò dici potest, quàm excellens sit huius modistatus. Cur verò? Quoniam qui in eo non est, id dicere non potest. & qui in eo est, is quoque dicere non potest. Ille non potest, quia non nouit: hic non potest, quia sibitant um hoc nouit. Nam quidquid sieri oportet & conuenit, cadit in huius modi hominem: quo

fit, vt ex homine fiat Deus.

26. Qui est in hâc vitâ in statu inessabili beatitatis, ille totus & planè est sine seipso. Totum negotium in hâc breui sententia est comprehensum: Esto totus,
& planè sine teipso. Qui cunque enim totus, quantus quantus est, sine seipso
est, is agitur & regitur Spiritu Dei. Contra, qui egoitatis & ipsitatis idodum adorat, is agitur & regitur Spiritu malo. Nam egoitas & ipsitas sunt

Ff 2 filiæ

filiæ diaboli, quinimò sunt ipse diabolus. Hinc, qui delectatur egoitate& ipsitate, habet similitudinem cum diabolo, & magis abillo obsidetur, quam is, quem ille Spiritus nequam corporaliter possidet. Nam diabolus istum hominem regit pro arbitrio suo, & in eo, per eum, cum eo & ex eo facit, quidquid vult, instar tyranni crudelissimi. Huiusmodiautem homines multi sunt. Nam totus mundus in maligno est positus, & totus possidetur atque agitur à diabolo, videlicet mendaciis, dolis, fraudibus,

& id genus vitiis.

26. Qui vult in hac vità peruenire ad statum beatitatis, regiam viam, qua in quatuor vias subdinisa est, debet insistere. Homo animalis cum audit duram istam vocem: Esto totus, & plane sine teipso, statim excipit, Arquiego sum adistud imparatus, & ineptus. Ad quod responderi potest huncin modum. Quòd homo paratus non est, aut non paratur, eius certè culpa est. Nam si homo nihilalioquinaliud curaret aut ageret, nisi ve cœlestia meditaretur, & operam daret vt ad illa saltem per preces, gemitus, suspiria & desideria se præpararet, vtique Deus eum satis præpararet. Legitima verò præparatio confistit in hoc Christianorum quadrinio. Si quis velitané aliquam difcere, quatuor requiruntur: videlicet amor vehemens, qui gignat diligentiam & studium affiduum: liber, ex quo possit aliquis discere:præceptor,à quo possit disci adhibità attentione, obedientia, & imitatione: & denique exercitatio. Eadem est ratio præparationis, qua deagimus. Omnium primo requiritur amor, diligentia, & affidua finis affequendi cupiditas. Nam qui amat aliquid, illud quærit, & qui quærit, inuenit. Deinde necesse est, vt diligenter scruteris librum Scriptura. Nam hocest armamentarium, ex quo miles Christianus depromere potesto. mnis generis arma, tum defensiua, tum offensiua. Tertiò oportet Deum pati, hoc est, ei obedientem & subie & um esse. Quicunque verò Deum pati debet atque vult, oportet vt is etiam omnia patiatur, hoc est, Deum, seipsum, & omnem rerum naturam, in vità & in morte. Nimirum hoc est symbolum discipulorum Dei in hac schola: Deo fimus & sumus obedientes, non agendo, sed patiendo; non loquendo, sed silendo. Diligenter hic cauereoportet, ne exuamus magistrum: quod faciune discipuli arrogantes. Denique requiritur exercitatio, eaq; huiusmodi, vt amabilem vitam Christi nobis proponamus regulam. In vita enim Christi sunt omnes regula sancte viuendi. Hanc itaque vitam viuere oportet, & in ea se exercere.

27. Qui vitam Christi imitatur, in illo Deus habitat: ita vt Deus & homo vniantur. Nam qui vitam Christi viuit, in eo Christus habitat. Vbi autem Christus habitat, ibi Deus & homo iam sunt coadunati, ita vt verè dici possit, Deum habitare in homine. Nam homo ita cedit Deo, vt ibi Deus

agat, sine vllo Ego, Mihi, Meum, & similibus idolis.

28. Cùm

mn

8

bo

in

ho

A

it

28. Cùm Deus & homo coadunantur, homo in nihilum redigitur, & Deus est omnia. Hîc itaque homo Dei omittit suam propriam ipstatem, siue seips u,
& exit extra se, vt Deus in eum intret cum sua ipsitate, hoc est cum suis
bonis. Non igitur dicit homo Dei cum mundo, hæc vel illa oportet sieri
ingratiam amicorum. Videmus, si hominem impellat sauor & amicitia
hominum, aut sua ipsius libido, auaritia, vel superbia in rem aliquam, aut
abono abstrahat, illum dicere, id necesse esse, id oportere, id debere sieri.
Atqui hoc salsum est. Nam vnum illud necesse est sieri, quod Christus
inbet: Quarite regnum Dei, & eius institam, & omnia vobis adiicientur. Matthei 6.

29. In quo homine Deus est omnia, ibi omnia sentiuntur, qua Deo & homini sunt contraria. Nam vbi Deus est, ibi diabolus conatur omnis generis vitia serere qua Deo aduersa sunt. Et vbi est homo Dei, ibi omnis generis calamitates & miseria exurgunt. Ideo homini perpetuum est bellu grauissima lucta partim cum peccato, partim cum cruce: qua duo tamdiu du-

rant, quamdiu hæc corporalis vita durat.

CX

15

30. Vbi sentiuntur omnia, que Deo & homini Dei sunt contraria, ibi est spiritualis paupertas & vera spiritualis submissio. Postquam homo se exercuit in viâ, quæ ducit ad vitam, & tamdiu tamque multum acerba passus est, vt se putet iamperfunctum esse officio probi Christiani, Deoque planè le esse deditum; tum primum serit in eo diabolus semen suum, ex quo crescunt duo fructus. V nus est spiritualis superbia, siue diuitiæ spirituales immodicæ:alter,est inordinata falsa libertas. Hæ sunt duæ sørores, quæ ferme in vno simul visuntur contubernio. Nimirum diabolus homini has inspirat cogitationes, vt opinetur se ad supremum venisse, ita vt deinceps nullius rei indigeat. Hinc surgit in eo magna quædam pax & alacritas, ex qua consequitur, ve ita secum loquatur. Age iam, nunc ego sum supraomnes homines, scioque & intelligo plura quam totus mundus, ideoque par est, ve sim omnium creaturarum deus, mihiq; omnes creaturz, maxime homines, seruiant, & me venerentur, minique subiiciantur.Hæc est spiritualis illa superbia, qua homo se Deo equat, & vniuersos homines pro pecudibus habet. Hinc est, quòd omnia, quæ ipsi præstantur, nimis parua videntur illius celsitudini. Hincest, quòd omnes illos: laudat, qui ei seruiunt; etiamsi latrones sint atque fures, nihilominus tameniplos optima vocat pectora. Hincest, quod omnes illos aspernatur, qui ipsum non colunt, etiamsi sanctimonia ipsum Petrum exuperent. Porrò hæc spiritualis superbia facit, vt homo non solum pro nihilo ducat, sed etiam derideat omnes ritus, instituta, leges, verbum Dei & sacramenta. Et quia huiusmodi homo arbitratur se plura scire & intelligere quam omnes homines, fit etiam, vt plura loqui & garrire velit quam omnes

omnes homines, suaq; dicta sola velit in precio haberi, omniaq, aliorum dicta derideat. Ex aduerso, vbi spiritualis paupertas veraque spiritualis submissio est, ibi res longè aliter se habet. Hîc enim homoagnoscitse per seipsum nihil esse, nihilque posse, neque ad quidquam idoneum este, aut quidquam habere nisi vitia, nequitiam, & improbitatem, acpro. inde indignum esse tot tantisque beneficiis, quæ Deus ipsi tribuit, ita yt pro Deo debeat agere & pati extrema quæque. Hinc ex animi demissione ita secum loquitur. Miser ego homo, in nu lam omnino rem verè ius habeo, & nihilominus tamen Deus pro ineffabili sua misericordia Æquum & parerat, vt Deus & omnes infinitis bonis me accumulat. creaturæ mihi aduersaretur, &ius suum aduersus me exsererent. Hincefficitur, vt huiusmodi homo tantum necessaria petat à Deo & hominibus, idque timide: vtpote qui sciat, se in nullam rem ius habere. Praterea existimat hic homo, omnia sua dicta nihil aliud esse, quam infantuliali. cuius balbutiem:ac proinde non facile aliquem alloquitur docendiaut reprehendendi caufa, nisi divino amore impellente: atque id ipsum facit cum metu, & quam fieri potest parcissime. Spiritualis huius paupertatis & submissionis speculum habemus in vita verbisque fidelissimi Do. mini nostri Iesu Christi. Sanèin omnibus verbis, factis & vità Christi nil nisi vera meraque pauperies & submissio inuenitur. Vbi ergo submissio ista locum haber, ibi Christus habitat. Porto hæc submissio facit, yt homo fit diligens in vocatione sua, ita vt ea velit, cupiat & agat, qua bona sunt, idque propteræternum bonum, quod est Deus. Si quis solem interrogaret, cur luceret, si loqui posset, vtique responderet, Oportet vtluce, nec facere aliter possum: est enim hoc mihi proprium & ad me pertinet Ita si quis roget hominem submissione spirituali præditum, curfaciat suum officium, laudando Deum & illi adhærendo, respondet, seadhoc creatum & redemptum esle.

31. Spiritualis paupertas accenditur & fouetur institutis, ritibus, legibus, prauptis, & ceremoniis certis; certis item huius vita officiis. Nam quia omnes homines carent natura dono spiritualis paupertatis, quippe qui à seipsis pendent, & ad vitia procliues sunt: conducibile, imo necesse est, vi sintinstituta, ritus & leges, quibus cæcitas tollatur, & improbitas in ordinem cogatur. Quod niss fieret, efficerentur homines canibus aliisue belluis deteriores & inordinatiores. Quinetiam hisce institutis & ritibus alliciuntur & convertuntur multi homines ad veritatem: quod alioquinon fieret. Hinc homo in demissa spiritualitate, & spirituali demissione non contemnit instituta & ritus, dummodo cum verbo Dei consentiant, & piæ ædificationi inseruiant. Deinde etiam peropus est, vt quisque inea statione, in qua collocatus est à Deo, quam enixissime officium suum faum fa

ciato

cia

m

vit

ua

fta

m

0

VC

Q

ri

ciat: quia otium est puluinar diaboli. Neque enim quia Christus dixit, omnia relinquenda & perdenda este, ideo homini spiricuali nihil in hac vita animali est agendum, quod pertinet ad societatis humanæ conseruationem. Non ita. Oportet enim, vt quilibet homo in certo versetur staru, ibique habeat quod agat. Quidquid autem facit vel omittit, hoc omne debet referre ad gloriam Dei & ipsius voluntatem sacrosanctam. Oportet, vt homo in vniuersum sit expers suz voluntatis, vt ita creata voluntas fluat inæternam voluntatem, & ibi colliquescat, adeoq; in nihilum redigatur, ita vtæterna voluntas ibi sola velit, faciat aut omittat. Quid verò potest homini ad hanc rem conducere? Nullum hîc est meritum, sed media sunt multa, divinitus præscripta: vtputa precatio, castigatio corporis, diligentia in officio. Caue hic existimes, te posse à Deo mereri, vt voluntas tua deponat egoitatem & ipsitatem suam. Nullum est opus, nulla scientia, nulla res creata, quæ ad hoc possir esse satis. Quid? Omnia ista relinquenda sunt, id est, nulla egoitas & ipsitas in illis est quærenda.

32. Isrecte facit suum officium, cuius homo interior est immobilis, exterior mobilis.

Nam interior homo nihil aliud agit, quàm vt hominem exteriorem zeternz voluntati subiciat: & proinde stat immobilis, in hoc vno sine occupatus. At homo exterior vitrò citroque mouetur in iis, quz sieri oportet, & obedire conatur homini interiori, vt ita totus homo suz voluntati renuntiet, solamque Dei voluntatem pro regula habeat & illi satisfaciat.

Hocenim modo persicitur vnio cum Deo. Si verò homo suz voluntati conetur satisfacere, prorsus impedit sacratissimam & vtilissimam istam

vnitionem:

33. Quandiu homo exterior est mobilis, sieri non potest vi indolentia cadat in hominem. Ratio huius est; quia fieri non potest vi homo huc perueniat, nisi priùs deposuerit vestem veteris Adami: id quod sit per mortem corporalem. Et verò indolentia ista non suit in Christo, quamdiu in hâc vita ambulauit: sed demum post mortem & resurrectionem ipsius cœpit. Grauissimè igitur errant, qui existimant hominem indolentem esse poste & debere in statu miserrimæ huius militiæ.

34. In quib. homo interior est immobilis, illi sunt supra legem. Nam qui Spiritu Dei aguntur, ii sunt filii Dei, neque legi sunt obnoxii. Rom. 8. hoc est, cum illorum magister sit Spiritus S. non expectant pædagogiam coactiuam legis, neq; per opera legis quærunt sui instificatione; vtpote qui sciunt, opera legis nullo modo posse mereri institiam & viram æternam. Non igitur ita homo est supra legem, vt omittat præcepta, leges & ritus, sed hoc

modo, vt non præditus fir spiritu legis, qui est seruilis.

35. Qui est supra legem, omnia facit secundum legem. Nam huiusmodi homo

iam est diuinus, siue, vt ita loquar, deisicatus, ideoque conatur semper esse in actu pietatis; quemadmodum Deus est purus actus. Etsi ergo suis bonis operibus non promereatur aliquid: nihilominus tamen ambulat in vià iustitiz, quia nouit & sentit lumen à Deo in corde suo accensum non esse otiosum, sed intellectum illuminare radiis spiritualis intelligentiz, & voluntatem souere calore charitatis. Scit, inquam, Deum sibi cómississe thesaurum & talentum, quod non prosit, nisi senori exponatur, id est, in perpetuâ versetur actione. Absq; hâcactione sit, & homospiritualis erit truncus, id est, non erit homo, nedum homospiritualis.

36. Actio, qua fit secundum legem, est tantum vnica, & tamen est omnis actio. Deus est summum bonum, & proinde omne bonum, non hocautillud bonum. Nam quod alicubi est hîc aut illîc, id non est vbique. Et quoda. liquando est, hodie aut cras, id non est supra omne tempus. Et quod aliquidest, hocautille, id non est omnia, neque supra omnia, Quare si Deus ita estet bonus, vt estet hoe velillud bonum, non foretperfe-Aum & simplex bonum. Quemadmodum autem Deus est vnum boni, & nihilominus est omne bonum:ita actio illa, quæ fit secundum legem Dei, est vna & omnis actio. Est vna actio; quia merus amor est. Est omnis actio; quia si interrogeturamor, Quidameterespondet, Amo summum bonum: & quia summum bonum amo, omne quoque bonum amo, putà iustitiam, veritatem, pacem, & similia, quæ sunt αποσπασμάτια summi boni. Non itaque multiplex est actio amoris, ita ve homo spiritualisdicat, Ego meamo, patriam amo, amo amicos: sed charitas Dei omnium charitates complexa facit vt actio hominis spiritualis sit simplex, quemadmodum Deus est simplex. Rursus vt Deus est bonum, scientia, lux, voluntas, iustitia & veritas:ita vnica & simplicissima hominis spiritualisa &io hæc omnia comple&itur.

37. Quia vna illa hominis spiritualis actio est omnis actio, ille nihil nisi amaremuit. Nam quia homo ita deisicatus pura & impermixtà charitate est praditus, oportet vt sit erga omnes & erga omnia beneuolus, ita vt abeodemnes & omnia amentur, omnibus que & hominibus & rebus ipsebent velit, faueat & benefaciat, absque discrimine. Et hic amor adeo est servi dus, vt si quis hominem deisicatum vel centies intersiciat, & is toties to uiuiscat, tamen omnino amet eum hominem, qui ipsum toties intersectivet. Et licet huic homini tot inferas iniurias & mala, quot vix sussent queat, tamen tibi bene volet, sauebit & cupiet, tibique optima quaque præstabit. Hoc in Christo videre est, qui Iudam & Iudæos hostes sussenti amoris, beneuolentiæ & benesicentiæ genere est prosecutus. Simils affectus est in homine, qui est Christi. Hinc efficitur hominem deiscatum non esse vicionis aut vindicæ cupidum: quinimo illum ita essenti

matum, vt nullum grauet aut contriftet. Nunquam enim venit in mentem, voluntatem aut cupiditatem, quidquam facere, omittere, loqui aut

filere, quod alicui homini dolorem aut damnum pariat.

uis

lat

um

en.

có.

ur,

Iri-

tio.

ud

la.

od

te.

ıŭ,

37. Homo, qui nihil nifi amare nouit, nihil quoque nifi adiuuare homines didicit. Nam quicunque optime alus vult, optat & facit, idem debetillos adiuuare. Sed quomodo? Non sanè adiquat propriam hominum voluntaté. Qui enim hominis voluntatem adiuuat, isad pessima quæq; ipsum adiuuat. Quanto enim magis suæ voluntati obsequitur homo, & in ea crescit:tantò longius à Deo veroque bono abest. Necesse igitur est, vt homo deificatus ita adiquet alios homines, vt iubeat facessere ex iis propriam voluntatem, quod in eo est positum, si quis sequatur Dei præcepta. Ita homo adiuuatur. Alia quidem ratio nulla est. Iam verò docet dicitque Deus, hominem debere seipsum relinquere, & omnia in hoc mundo; solumque suum ductum, sue potius, se summum bonum sequi. Qui enimanimam suam, hocest, seiplum amat, & servare tuerique vult, h.e. quisibi suisq; rebus studet, is animam perdet. Sed qui animam suam non curat, & seipsum omniaque sua perdit, is animam suam custodiet, & in vitam æternam conseruabit, Matt. 10. 6 16. Marc. 8. Luc. 9. Hæc est vera illa summissio, qua homo deiticatus in seipso nihil reperit nisi improbitatem & indignitatem longè maximam, & in Deo quærit omnia, ideoque illisubiicitur, quòd ipsum sciat esse supra omnia, ita vt sit omnium, quæ funt, essentia, & omnium viuentium vita, & omnium sapientium sapientia.

38. Homo, qui nibil nisi amare nouit, cauet solicite ne Deum offendat & contristet. Sed, inquis, in Deum nulla cadit tristitia, nullus dolor, nulla perturbatio. Aio: Etfi Deus sit absque omni affectu & mutatione: dicitur tamen in Scripturis nihilominus tristari & dolere ob peccata nostra, quoniam illa odit & auersatur. Nam peccatum est Deo contrarium, & vt ita dica, molestum. Peccatum siquidem nihil estaliud, nisi quod creatura vult aliter quam Deus. Hoc porest vnusquisque in seiplo percipere in hunc modum. Qui aliter vult quam ego, is est meus inimicus: & qui vult vt ego, is mini amicus est & charus. Ita si quis velit contra quam Deus, is Deo eltinimicus. Hinc Christus dicit Matth. 12. & Luc. 11. Qui mecum non elt, is contra me est, q.d. Qui non est câdem mecum voluntate is contra me vult. Ita ergo peccatum nihil estaliud, quam Deo contraria voluntas, seu inobedientia, egoitas, ipsiras & propria voluntas. Hanc sibi contrariam voluntatem Deus adeo auersatur, vt propterea Filium suum dederit in mortem. Hæc est causa tot querelarum apud Prophetas, & Euangelistas. Hæc est causa omnium calamitatum, quas experimur.

39. Homo, qui nihil nisi amare nouit, vitam Christi amat propter seipsam, non

of

fti

bi

propter aliquod pramium. Nam quia nouit, vitam Christi esse omnium prastantissimam, vsque adeo illam amat, vt malit vel millies mori, quam viram istam deserere. Necesse enim est, vt is , qui aliquid amat propterexcellentiam & præstantiam, quam videt in re ista, quam amat: necesse,inquam,eft,vt non propter vtilitatem suam hoc faciat, sed ideo, quod ressit excellens & præstans. Secus enim foret mercenarius. Amor istefacit, yt vita reddatur facilis, vt crux sit amabilis, vt mors sit desiderabilis. Verus enimamator neque laborem, neque tempus, neque dolorem ægrèfen, sed hæc omnia vincit. At qui amat aliquid, putà Christum, propter mercedem, is est mercenarius, & proinde frigide amat. Hîc memineris, quatuor esse hominum genera, qui amant Deum. Primò sunt, qui amant Deum, non propter Deum, aut mercedem, sed quia ad hoc coguntur. Atq. his acerbum est, amare Deum. Deinde alii amant Deum propter merce. dem & præmium. Et hi magnum studium adhibent, vt suis operibus mereantur vitam æternam. Sed & his est res acerba, amare Deum. Ter tiò sunt mali fallique spiritus, qui se perfectos esse dicunt, & negant sexercitiis pietatis opus habere, quod in amore Dei perfecti fint. Et his quoque acerba res est, amare Deum. Nam perfectio, quam somniant, efficit, vt stultis suis somniis magnam sibi faciant molestiam. Denique sunthomines verà luce collustrati, qui ideo Deum amant, quia est summumbo. num, seu quia est Deus. Hi suas actiones ita instituunt, vt illis non mercedem, sed gloriam vnius Dei habeant propositum scopum. minibus accipe dictum illud: Vnus amator Dei melior est, Deog, charior, quam centum millia mercenariorum.

40. Qui vitam Christi amat propter feipfum, is non falfo, fed vero pradituefflumine. Veriluminis proprium est, vt decipere non possit: fallum lumen contrà sic est comparatum, vt decipiatur & decipiat. Verum lumenest diuinum,imo iple Deus:falsum lumen est corrupta caro. Verum lumen est expers egoitatis, ipsitatis & quæsitionis suiipsius : falsum lumen contrà quærit in omnibus hæcidola Ego, Me, Mihi. Hinc est quòdlumen falsum vult & eligit seipsum & sua, ranquam optimum quid: qua elt prima & vltima deceptio. Opinatur enim homo isto lumine præditusse este optimum, se este Deum, se este Dominum omnium creaturarum: & ideo sibi vendicat quod Deiest. Vsque adeo scil. hoc lumen in altuma. scendit, vt homo existimet se esse supra naturam, neque fieri posse, vtvlla creatura tam altè ascendat. Ideo putat se esse supra omnem ordinem, ritum, disciplinam, & admonitionem. Hinc igitur facile est nosse, quana fit falsi luminis natura: videl: seipsum & sua suspicere, admirari & quarere in omnibus rebus: quærere id, quod carni & sanguini videtur optimu & suauissimum: fugere, quæ carni contraria sunt & grauia: sibi placere in omnitz-

Vi-

CX-

in-

slit

,vt

rus

ert,

er-

12.

e-

omnibus dictis & factis, & iurare per omnia sacra, se nosse id quod optimum est, & se illo frui. In summa: V bi est fassum lumen, ibi nulla Christi, sed commodi temporalis habetur ratio; ibi non summissio, sed superbia locum habet. Contrà v bi est verum lumen, ibi est vita Christi: ibi peritomnis egoitas, ipsitas & amor suipsius: ibi est vera religio, quæ in eo est, vthomo sciat se auersum esse à Deo sua culpa, & non posse ad Deum conuerti, nissi per Christum. Quicunque habet hoc lumen, is est homo deisseaus.

41. Qui praditus est vero lumine, eius intellectus illuminatur cognitione Dei, & voluntas accenditur amore Des. Nam ille non tantum scit quid sit bonum, quid virtus: sed etiam amat bonum & virtutem, virioque fit inimicus. Adeo, inquam, amat virtutem, quam Deus præscribit, vt eam exerceat sicubi potestillaque ita est contentus, vi illam cum nullo thesauro commutate cupiat. Nam virtus ipli est præmium, & adeo illam amat, vt nolit totum hunc mundum mereri, hac lege, vt virtutem abiiciat, malitque mortem millies oppetere, quam vitium appetere. Quod de virtute in genere dixi,id de omnibus & fingulis virtutibus oportet accipere. deificatus non tantum feit, quid fit iustum vel iniustum, verum vel falsu, sed etiam fit iustitiæ & veritatis amator & sectator, & mauult mori, quam aliquid facere quod fit iniustum, aut dicere quod sit falsum. Hæc verò nullam aliam ob causam facit, nifi amore iustitiæ&veritatis, ita vt iustitia & veritas ipsi sit præmium, & illis seipsum remuneretur. Eadem quoque est Dei,& eorum quæ ad Deum pertinent ratio. Nam homo deificatus ita Deum cognolcit, vt ipsum amet, h.e. ipsi adhæreat. Nam Deum amare,est ipsi adhærere,omniaque, quænon sunt Deus, neque ad Deum pertinent, relinquere, vilque inimicum & infestum fieri. Atque hicamor hominem ita comungit Deo, vt ab eo nunquam leparetur. Hic, inquam, estamor ille verus, quem in nobis efficit verum lumen, in quo cognitio & amor Dei semper individuo nexu cohærent, iuxta illud: Qui Deum recte nouit; eum necessarid amat. Sed alia est ratio falsi luminis. Nam in co cognitio Dei & amor Dei non cohærent : idque propterea, quia falhluminis hæc est natura, vt pariat inanem cognitionem, in quâ homo tibi placet, quam admiratur, & amat tanquam rem optimam ac præstantissimam. Ita ergo fit, vt homo instructus falso isto lumine magis amet luum scire & cognoscere, quam id ipsum, quod scitur & cogno-Quid?Lumen falsum putat se esse Deum, id est id, quod omnibus rebus sit dignum, & in'omnia ius habeat, ac proinde seipsum amat, non verò Deum : aut si amat Deum , propter aliud ipsum amat, videlicet propter præmium, non autem ideo, quod fit Deus: cum hæc

Gg

sit indoles veriamoris, amare verum, simplex & perfectum bonum nul. lam aliam ob rem, quam ob bonum, fiue quod fit bonum & amabilein se, per se, à se, & propter se. In hoc amore non est vel Ego, vel Meum, vel Mihi, vel Tu, vel Tuum, aut quidquam tale: sed verum lumen cognoscit & scit vnum bonum quod est omne bonum, & supra omne bonum,in quo sunt omnia bona, & sine quo nullum est bonum. Propterea hienon amatur hoc aut illud, ego vel tu, aut similia: sed duntaxat hoc vnu, quod neque ego est, neque tu, neque hoc autillud, sed est supra omne Ego & Tu, & hoc autillud. Et in hoc bono omne bonum amatur, vt vnum bo. num: quemadmodum dicitur, Omnia in vno vt vno: & vnum in omnibus viemnibus: G vnum G omne bonum amatur per vnum in vno, G amore vnius, ab amore. qui habetur erga vnum. Hic necesse est, vt omnis egoitas, meitas, ipsitas, & huius generis alia idola, in vniuer sum pereant & relinquantur. Quodigitur fit in homine verè deificato, siue agendo, siue patiendo, id fit inhoc lumine, & in hoc amore; in hoc, inquam, lumine, & ex eodem, per idem, in idem. Hinc efficitur, vt homo sit contentus isto lumine, & supersedeat quidquam amplius aut minus cupere, scire, habere, esse aut nonesse. Nihil est, de quo conqueratur homo deificatus, nisi de peccato. Scitenim peccare este aliter velle, quam simplex, verum & perfectum bonú. Ideo nihil ipli adeo dolet, quam peccarum. Et hic dolor, hæc quereladurat ad finem vitæ, eftq; certiffimus character hominis deificati: vipote qui suam voluntatem includit voluntati Deisquo vno homo diuinus nascitur & noscitur. Cæterum postquam in hoc lumine & amoreomne bonum in v.no, & vt. vnum, & vnum in omni & in omnibus vt. vnum, & vt omnia, amatur, necesse est vt ameturetiam quidquid veri boni nomé habet:qualia funt virtus, ordo, integritas, iustitia, veritas, &, breuter, quidquid ad Deum pertinet, & ab ipso amatur atque laudatur. Inquo homine cernitur huiusmodiamor, is omnium præstantissimam vitam viuit, & Christo fit conformis: ideoque omne quod facit, aut patitur, ilbenter facit, libenter patitur. Hanc ob causam Christus dicit Matth, 11,110. gum suum esse suaue. Hoc cum in omnibus sanctis, tum in primis in martyribus videre licet, qui volenti & patienti animo passi sunt ingentes cruciatus, neque à Deo petierunt, vt eruciatum & dolorem minueret, led vt. constantiam largiretur in amore.

42. Qui vnitur Deo per amorem, eidem quoque vnitur per voluntatem. Nihil est contra Deum, neq; sine Deo, nisi duntaxataliter velle, quam vultvoluntas æterna. Si quid aliter velis, quam velit voluntas æterna, id contra voluntatem æternam est. Voluntas autem æterna vult & postulat, vtnihil aliud velimus & amemus, nisi duntaxat vnum & verum bonum. Si quis ergo aliquid velit sine Deo, aut aliter velit, quam Deus, is vult con-

tra.

nu

nec

tas

mr

no

lui

tas

CO

te

E

tra Deum. Nam Dei voluntas est, vt nemo aliter velit, quam ipie. Ideo nulla voluntas debet esse sine voluntate Dei. Quemadmodum fine Deo neque essentia, neque vica, neque hoc aut illud est: ita nulla etiam voluntas esse debet sine Deo, aut ipsius voluntate. Et verò quemadmodum omnia quæ sunt, reipsa vnum sunt in vera illa essentia, & omne bonum, vnum bonum in vno, & similia, neque quidquam esse potest sine illo vno:ita debent omnes voluntates vna esse voluntas in vna perfecta voluntate, nec vlla voluntas debet effe absque hâc vnâ. Nam omnis volun :

tas propria, quæ est expers voluntatis Dei, est peccarum.

vel

Cit

in

on

43. Qui vnitur Deo per voluntatem, is Deo eft contentus, & hoc ipfo fatis habet. Nam Deus est vnum, quod est omnia, & supra omnia. Qui igitur Deo contentus est, is vno contentus est, & in hoc vno habet omnia. Cui verò non sunt omnia vnum, & vnum omnia, is Deo contentus esse non potest:acproinde neque Deo obedit, neque Deum patitur. Nam qui Deo contentus est, is in omnibus obedit ipsi, tanquam vni, in quo sunt omnia. Etqui Deum pati vult, illum oportet omnia pati in vno, vt in vno, &propter ynum, ita vt non relistat vlli rei aduersæ, murmurando. Nam qui rebus aduerlis ita relistit, is Deum pati non vult, nec potest. Quicunque ergo Deo est contentus, in illo quærit omnia, in illo & propter illum fert omnia, in iplo amat omnia, etiam cruce & hostes suos; amat, inquam, hæc omnia in vno, vt in vno, & omnia & vnum in omnibus, vt omnia in vno: Quiverò hoc aut illud amat aliter quam in vno, & propter vnum, is Deum non amat, vrpote qui amat aliquid, quod Deus non est, & quidé magis illudamat quam Deum. Atque hic est amor falsus, inobedientia, vetus homo, falfum lumen, vita mundi: quæ omnia funt vnum, quemadmodum è contrario ista omnia sunt vnum & idem, amor verus, obedientia, nouus homo, verum lumen, vita Christi. Nam vbi horum vnum adelt, adfunt omnia: vbi vnum deest, desunt omnia. Sunt enim omnia reuera vnum. Nam qui amat Deum propterea, quòd Deus sit, id est vnum & lummum bonum, ille obedit Deo in omnibus, & obediendo ht nouus homo, præditus vero lumine, & vitam Christi viuit. Nam quia nouit vitam Christi, Christum quoque nouit; & quia nouit Christum, ipsu quoqueamat. Ita enim comparatum est: qui Christi vitam nouit, is Christum quoque nouit. Et rursus, qui Christi vitam non nouit, is ne Christi quidem nouit. Qui credit in Christum, idem credit eius vitam esse præstantissimam optimamque vitam. Hoc qui non credit, ne in Christum quidem credit. Quantum vitæ Christiest in quoque homine, tantum etiam Christiest in eo: & quam parum vnius, tam parum alterius. Vbi enim Christi vita est, ibidem Christus est: & vbi eius vita non est, ibi neque Christus est: Sicubi igitur Christi vita est, ibi homo dicit cum Paulo:

Viuo. Gg

Viuo non ego, sed viuit in me Christus. Gal. 2. Atque hæc est præstantissimao. primaque vita. Vbi enim hæc vita est, ibi est viuit que Deus iple, & omne bonum. Posserne igitur ylla melior esse vita?

44. Qui Deo contentus eft, vera fide est praditus, & fructibus fidei. Nam Deus non possidetur absque fide, & fides non est absque suis fructibus, que sunt bona opera. Fides illa præcedit bona opera, & ipsam quoquescientiam. Nam qui scire vult, antequam credat, nunquam peruenitad veram scientiam. Vtergo ad scientiam peruenias, priùs crede. Veraautem scientia est, scire vitam Christi. Scire vitam Christi, est illam imitari. Imi. tari vitam Christi, est mortificare propriam voluntatem, de quâ recte dicitur: Nullius rei tantum est apud inferos, quantum propria voluntatis. Nihil enim aliudibi est, nisi propria voluntas : quæ si non estet, neque diabolus, neque infernus effer. Quod igitur dicitur Efa. 41. Lucifer de colo decidifse, nihil est aliud, quam quod propriam secutus est voluntatem, nequee. iusdem fuit voluntatis cumæterna voluntate. Idem plane accidit Ad-

mo in paradifo.

45. Qui praditus est verâ fide fructibusque fidei, is est reuera in paradifo. Nam paradisus est omne id, quod in Deo iucundum est. Is verò paradisus in hâc vitâ est suburbium & vestibulum vitæ æternæ, post hanc vitam erit ipfa vrbs, quæ in Apocalypfi appellatur Hierofolyma cœleftis. Quod attinet ad paradisum, quem pii homines habent in hâc vitâ, ille habetinse arborem vira, Issum Christum, quem aspicimus per sidem: habet omnis generis arbores fertiles, fructusque & flores, videl. bona opera: habetde. nique in se arborem scientiæ boni & mali, siue arborem vetitam, quæek propria voluntas. Ex omnibus arboribus, quæ funt in isto paradiso, nulla est vetita, nisi vnica illa, propria dico voluntas, qua homo aliter vult, quam vult voluntas æterna. Quæret hic quispiam:cum hæcarbor,propria voluntas, fit contraria voluntati æternæ, cur Deus illam in paradilo collocauit?Resp. Verè demissus & illuminatus homo, non optat, neque laborat scire arcana Dei, ita vt quærat, cur Deus quidque faciat vel differat. Deinde ad istam quæstionem sic respondetur. Deus creauit hominé ad imaginem suam, ideoque animam rationalem intelle &u & voluntate præditam ipsi inspirauit. Vtraq; illa facultas, intellectus siue ratio, & voluntas siue appetitus rationalis, fuit bona: &vtraq; mansistet bona, si homo non auertisset sea Deo, & se conuertisset ad creaturam. Sed diabolus & primi parentes voluntaté illa, quæ erat Dei creatura bona & fanca, sibi illam vendicarunt, subiugarunt & propriam fecerunt, eaque adsua vtilitatem, quam somniarunt, vti frui voluerunt. Atq: hic est morsus ille, quo Adamus pomum momordit. Voluntas à Deo creata fuit libera. Sed

10.

ine

cus

uz

lci-

100

m

ni.

li-

m

6-

if-

e-

diabolus & Adamus voluntatem spoliarunt libertate que est pretiosissima creaturæ rationalis dos. Hinc extitit omne malu in mundo. Na qui id, cliber u est, alicuius seruitio addicit per fraude & impostură, dignus est quipuniatur. Si homo voluntaté suam reliquisset illi nobili libertati, liberæg, nobilitati, nullius seruitio suisset adiectus. Sed quia præstabili illa dote propriam voluntatem prinauit, propriamque, vel potius sernam fecit, hoc præmium est consecutus, vt curis, solicitudinibus, inopiæ, inquietudini & omni infortunio sit obnoxius, & in iis calamitatibus moriaturæternum, nisi postliminio recipiat donum & bonum libertatis. Recipitantemillam in Christo, cuius Spiritus facit vt veri ipsius imitatores voluntatem suam subiiciant voluntati Dei, atque ita pristinam recipiant libertatem, adeoque consequantur pacem, quietem&felicitatem, inhac vità, & in sempiternum. O felicem istum hominem, in quo voluntas non fit propria, id elt, non mancipatur, sed asseritur in statum præclara illius libertatis, de qua Christus ait Iohan. 8. Veritas vos liberabit. Et: Quem Filius liberat, is vere liber eft. Hæc eft illa libertas, quam Chriflus habuit in sua voluntate, quamque sancti habent in vita æterna. Et Christum quod attinet, ille fuit præditus expeditissima, liberrima, minimeque proprià voluntate. Nam voluntati Patrissui suam includebat. lta in regno cœlesti non est propria voluntas cuiusque, sed est vna voluntas omnium. Quod si esser ibi propria voluntas, nulla ibi esset felicitas. Et statim ex cœlo extruderetur, fieret que malus angelus, si aliquis propriam voluntatem sibi vendicaret. At apud inferos quisque propriam habet voluntatem : & ideo ibi est omnimoda infelicitas. Quòd h quis ellet apud inferos, qui propriæ voluntatis expers fieret, is ab intetisad cœleste regnum protinus perueniret. Iam verò quamdiu homo est inhâc vitâ, constitutus est in biuio, inter regnum cœleste & infernum, potestque se conuertere ad vtrumlibet. Quò plus est voluntatis proprie, còplus est inferni & infelicitatis: & quò minus est voluntatis propriæ, cò propiùs est regnum cœleste. Quicunque igitur in hâc vita sentit, se propriæ voluntatis magis magisque fieri expertem, is de regno cælesti tam elt certus, quam qui certiflimus.

son Quicunque est in paradiso sidei & bona conscientia, is quotidie per Chrissum venit ad Patrem. Christus ait Iohan. 4. Nemo venit ad Patrem nisser me. Hic oportet perpendere, quomodo per Christum veniendum sitad Patrem. Id sit hunc in modum. Homo Christianus debet seipsum, suaque omnia, tum intus, tum foris, seu intra & extra se, examinare, & ita se gerere, & custodire (quoad eius sieri potest) vt in ipso nunqua existat cogitatio aut voluptas, nissi qua Deŭ deceat, & ita se habeat, vt cora Deo laudeinueniat, perinde ac si Deus habitaret in homine. Quòd si aliquid oria

h

I

ti

I

tur, quod Deo & ipsius maiestate sit indignum, oportet illud sunditus exstirpare. Idem etiam faciendum est indictis & factis exterioribus, & moribus nostris, sine loquamur sine sileamus, sine vigilemus sine dormiamus, sine aliquid agamus sine otiemur. In his omnibus summo sundio caneatur, ne homo intra vel extra se aliquid andeat, quam quod Deo dignum sit, & rectè fieri possir, perinde ac si homo oculis suis Deum videret, cen silius patrem, cuius aspectum reneretur. Ita nimirum homo sit Dei, & propè deus, quemadmodum ille, qui committit ea, qua Deo sunt

indigna, fit diaboli, vel potius ipse diabolus.

47. Quemadmodum homo per Christum venit ad Patrem: ita vicissim homo venit ad Christum per trastum Patris. Quicunque per Christum venit ad Patré, is per ianuam intrat in vitam æternam, eique ianitor aperit. Sed nemo potest ad Christum venire, nisi trahatur à Patre. Antequam igitur homo per Christum veniat ad Patrem, necesse est ve priùs veniat ad Christum, & siat Christi, idque per trastum Patris. Iste tractus sit hoc modo. Cùm animæ siue homini detegitur & patesit aliquid à Deo, summo illo & perfecto bono, quasi vno mométo, aut vno raptu, gignitur in homine quedam cupidites appropin quandi perfecto bono, seque cum eo coniungendi. Hæc cupiditas quantò est maior in homine, tantò plura ei patesiunt: & quantò plura ei patesiunt, tantò plus cupit & attrahitur. Atque hæc est Patris per Spiritum S. attractio.

48. Tractus Patris est omnium suavissimus. Nemo enim venit ad Patrem, qui trahit ad Christum, nisi per Christum, hoc est, per ipsius vitam, quam ille in nobis viuit per sidem. Hæcautem actio tantum abest ve sit violenta, ve potius sit omnium suavissima. Quidenim? Quando Pater incipit trahere hominem, in ipso excitat huiusmodi cogitationem, nihilesse in mundo, quod sit bonum extra perfectum bonum. Cum primum homo in corde suo hanc cogitationem voluit & reuoluit, omnes res creatavidentur ipsi nihil esse præ hoc perfecto, sicuti reuera nihil sunt. Namextra perfectum & absque perfecto nullum est verum bonum, neq; verum esse. Qui ergo perfectum habet, cognoscit, & amat, is habet cognoscitque omnia. Quorsum igitur ei plura? aut quorsum ei partes, illæ vel illæ, cum

partes vniueriæ sunt in perfecto coniunctæ.

49. Suauis est tractus Patris, quia cu Deus in homine agit, ille huic est omnia. Cùm enim homo incipit gustare persectum & illius dulcedinem, omnesses creatæ, at que adeo ipse homo, in nihilum rediguntur. Nam quia persectum cognoscitur esse omnia & supra omnia, homo nihil sibi sumis, nihil tribuit aut defert creaturis, sed in seipso sit pauper, in seipso ad nihilum redigitur. Tum existit vita vera & interior, per quam sit vin homi-

homine (interiore scilicet) nihil sit amplius, quod non sit Deus, aut Dei. Ita sit, vt Christus viuat in illo homine. Vbi verò est Christus, ibi Deus omnia sit in homine: quia Christus nobis factus est à Deo Patre sapientia, iustitia, san & isicatio, redemptio. 1. Corinth. 1.

Jo. Ille, cui Deus est omnia sitetiam Deo omnia. Nam quia homo videt Deum, summum illud bonum, sibi esse omnia, videlicet solem intelletui, mel gustui, ignem cordi, melos auri, petram spiritui, scipionem animæ, ipse ruesum conatur Deo sieri omnia, ipsius videlicet os; per quod ipse soquatur; manus, per quam agat; domus, in qua habitet; silius, qui ipsum amet, seruus, qui ipsum honoret. Nimirum, qui habet in seid quod
est optimum, & amabilissimum, non potest non illud supra omnia, & solum amare, esque soli adhærere, & se illi, quoad eius sieri potest, per gratiam Spiritus S. coniungere. Homo iste à seipso discedit & sue voluntati
mortuus viuit Deo, ipsique esse cupit id, quod nobis est nostra manus.
Postquam verò homo huc progressus est, vigilato est opus, ne diabolus
tumincipiat serere cineres, & inipso accendat ignem stultæ libertatis &
spiritualis superbiæ. Hoc ne accidat homini, semper vitam Christi meditetur, & deinde soli gratiæ Dei acceptum serat initium, medium & sinem salutis suæ.

Atque hæ sunt quinquaginta regulæ sanctè viuendi, quas ex Germanica Theologia breuiter excerpsimus; & ita excerpsimus, vt vna regula exaltera deducatur, non aliter atque in catena annulus ex annulo pendet. Librum istum tanti secit eximius ille Dei seruus Martinus Lutherus, vt anno 1520. præsationem ipsi presixerit, vbi interalia scribit, se ex Theologia Germanica secundum Biblia & Augustini scripta didicisse veram pietatem. Tu sac periculum, & idem, si modò ponas supercilium, sateberis. Hoc vnum te volo monitum, ne ossendaris istis vocabulis Egoitas, Meitas, Ipsitas: quia nouimus Ciceronem dixisse Appietatem & Lentulitatem. Et vero absque hoc si esset, in argumento tam singulari, quale hîc tractatum vides, libertati nosteæ hoc dandum soret, vt vocabula quædam nouaremus.

# CAPVT XIII.

De casibus conscientiæ circa primum Decalogi præceptum.

### PRÆCEPTA.

Hactenus fuerunt pracognità casuum conscientia circa Decalogum: nunc sequuntur ipsa classes casuum, qua sunt numero decem, quot nempe sunt Decalogi pracepta.

Casus conscientia circa primum Decalogi praceptum respiciunt cultum Deimini wum qui postus est in adoratione cordis, & adhasione constanti.

Adoratio cordis posita est in Dei timore, parientia, obedientia & gratitudine.

Adhafio conftans pofita eft in fide fe & charitate in Deum, quarum fliaeft in terna inuocatio.

Huc itaque pertinent casus conscientia circa internam adorationem , fidem benfire , Chifma, paganifmum, apoftafiam, Iudaifmum, Turcifmum, dininationem, magiam, fem, charitatem, in Deum & inuocationem internam.

#### REGVLA.

Casus consci entia circa adoratione confantem adhassonem in genere.

ternam ut

I. Circa adorationem internam & adhæsionem constantem sunt dux tentationes in genere: vna imperfectionis, alinternamo, tera præsumtionis Pharisaicæ.

Decalogus dividitur in duas tabulas, quaru prima est de amore accultu Dei, altera de amore proximi. Cultus Dei est internus, velexternus. Internus cultus est animi, cordis, conscientiæ, voluntatis & affectus. Externus est, qui sermone & actionibus externis demonstratur. Priorille est spiritualis ex se & sua natura: posterior est spiritualis, non exte, sed interni illius virtute, ita vtab illo vegetetur & robur accipiat : vndedici solet, Cultus Dei internus est anima cultus externi. Cæterum cultus internus est interior hominis adoratio, quæ est basis omnis venerationis, & adhasio firma, qua cor Deo adhærer. Adoratio interior est prima cultus dininipars, qua quis seipsum nihil zstimat coram Deo, & se totu maiestati Dei subiicit. Adhasio constansest, qua quis firmiter adhæret Deo, & cum illo permanet. Circa vtramque illam cultus divini partem funt duæ tentationes, vma imperfectionis, altera præsumtionis. Illa est, qua homo sibi nonlatisfacit; hæc, quâ nimium sibi arrogat. Contra primam teneanturilla, quæ supra disservimus de imperfectione filiorum Dei:contra secundam adhibeantur illa ipsa, quæ de imperfectione sunt dicta. Nam si omnes sanctiin hac vita suam imperfectionem agnouerunt, & prolixe tellatam fecerunt, quid est, quod sibi velint Pharisaica supercilia, quæ angelicam prope dixerim sanctitatem in hâc vitâ sibi pollicentur.

II. Tentatio imperfectionis circa adorationem internam Tentatio profligatur meditatione partium eius, & excitatione spiriimperfectionis circa ado rationem in tus. Ita enim fit, vt magis magisque proficiamus.

Partes adorationis interna funt duæ : videlicet abnegatio nostri, fiue huprofligetur? miliatio, qua nos ipsos pro nihilo reputamus: & exaltatio maiestatis Dei supra omnia. Exempla illustria huius adorationis habemus Gen. 8.v.27.

vbi Abraham seipsum appellat puluerem & cinerem : Efa. 6.v.2. vbi angelitegunt façiem suam binis alis, vt testatam faciant sui subiectionem: Dan. 9. v. 7. vbi Daniel hanc confessionem edit: Penes te, ô Dem est institut: at penes nos pudor faciei. Sic mulier Canana Christum appellat Dominum, seipsam catellum. Marth. 15. v. 27. Duz ista partes ex se pariunt timorem, obedientiam, patientiam & gratitudinem. Timor Dei est, quo quis Deum absolute, tanquam supremum Dominum reueretur, & timet ipsum offendere tanquam summum bonum. Est itaque hic timor filialis: quia neque pænam tantum timet, neque pænam magis timet quam offensam Deisled offensam & pænam simul timet, offensam autem maxime. Matt. 10.7.28. Obedientia est, qua conscientiam nostram & omnes animi corporisque vires ita subiicimus voluntati Dei, vtillis vltrò nos adstringamus & omnem cogitationem nostram in captiuitatem redigamus ad obediendum Christo. 2. Cor. 16. v. 5. Patientia est, qua voluntatem nostram submittimus voluntati Dei in angustiis, & cor nostrum stabilimus consideratione providentia & amoris Dei. Pfal. 37. v. 7.2. Sam. 15 v. 26. Gratitudo cordis est, qua agnoscimus ex animo nos ipsos & nostra bona omnia, esteDei,& ab illo scaturire tanquam fonte inexhausto,&animam nostra, corpus item, vitam, vocationem & omnia nostra diuini nominis honori & cultui consecramus. Quod si ergo cupimus Deum adorare intrinsecâilla adoratione, quotidie intucamur partes modò commemoratas, & strenuè nos exerceamus, idque hunc in modum. Principiò humiliationem nostri accendet & acuet seria peccatorum agnitio, qua coram Deo ita effundamus cogitationes cordis nostri contriti: Sancte Deus, iufte iudex, obuerfantur oculis & animo meo peccata mea magna & multa: in omni die de iudicio cogito, quia mors impendet omni hora:in omni die de iudicio cogito, quia de omni die, imo de quouis momento, reddenda mihi erit ratio in iudicio. Excutio vitam meam, & ecce totaest impura, instar panni menstruati! Vanæ sunt multæactiones meæ: vanæ funt plures locutiones meæ: vanæ funt plurimæ cogitationes meæ. Peccatum originale in me inuenio, quod est instar fontis perennis, è quo ingiter scaturiunt aquæ turbidæ, quodq; instarÆtnæ quotidie flammas euomit, in quibus torreor & torqueor. Hinc est, quòd iustitiz mez, liquæ sunt, reuera coram te sunt iniustitiæ. Hinc est, quòd seruus inutilis sum, etiam quando mihi videor omnia fecisse. Si inutilis sum obediendo, certè abominabilis ero transgrediendo. Quemadmodum lucerna in tenebris fulget, sed in radiis solis posita obtenebratur : sicut lignum putridum in tenebris lucet, sed de die est sordidum: sicut lignum ad regula examinatum deprehenditur tortuosum, quod antea videbatur rectum: Hh

(I

ter

of

Ai

in

tu

te

n

I

ficut imago sigilli videtur perfecta puero, sed artifici non item: sic opera mea bona se habent, si iudicentur trutina populari iudicii mei, & poste examinentur staterâ tuâ, ô Deus. Multorum peccatorum meorum memoria terret me. Sed plurima ex iis fugiunt cognitionem meam. Aboccultis illis munda me, Domine. Ah respice me, qui non audeo aspicerett. Ad cœlum oculos leuare nonaudeo, quia offendi te, qui in cœlo habitas. Nec in terra inuenio refugium ; quia non ausim sperare fauorem à creaturis, quarum Dominum sentio mihi intensum. Diabolus adstat, & hoc modo in iudicio tuo meacculat : Aquissime iudex, Deus, iudica istum seruum tuum nequam, pronuntia esse meum ob culpam, qui petulantet noluit elle tuus per gratiam: tibi fuit inobediens, mihi obediens: vestem immortalitatis, quam à te acceperat, dimisit, & à me accepit iniquitatis tunicam. Iudica istum meum esse, & mecum damnandum esse. Ita Diabolus me accusat, o Iehoua Deus meus. Accusant me insuper corpora cœlestia, cum elementis. Cœlum dicit: Ego lucem tibi ministrani adsolatium: tu luce mea abusus es ad flagitium & tenebras peccatorum. Aer dicit: Ego tibi feruio, yt respires: tu hoc beneficio abusus es aspirando ad flagitia. Aqua dicit: Ego tuas fordes abluo: fed tu fordes animæ nonabluisti. Terra dicit; Ego panem, & omnis generis resad victum & amidi tuum pertinentes tibi suppedito:sed tu panem vicæ,cibum animæ & vestemiustitiæ non quæris. Ote oppidoingratum! Convertanturtibiomnia hæc beneficia in totidem supplicia. Ignis dicit:in me combutetis: aqua dicit:in me lubmergeris:aer dicit, ex meo veneno morieris: tetta dicit, in me sepelieris, non ad vitam, sed ad mortem. Accusant me sandi angeli:accusat me tota lex:accusat me conscientia, in qua Deus sedet protribunali. Quò igitur fugiam? quò nisi ad te, Iesu Christe? Magna sunt. peccata mea, sed maiora sint merita tua. Magna est iniustitia mea, sed maior est iustitia tua. Agnosco ego, tu ignosce: aperio ego os meum, tu aperi cor meum impurum:ego detego, tu quæ fo tege. In me nihil eft, nili vnde damner:in tenihil est, nisi vnde saluer. Clamant ad cœlum peccata mea: sed fortiùs clamat sanguis tuus, quem fudisti pro peccatis meis. Valida funt peccata mea ad me damnandum: sed validior est tua iustitia ad me saluandum. Iubes me in Canticoabscondere in foraminibus petta. Ecce tu es petra mea: foramina petræ sunt vulnera tua. In his meabscondo:hîc tu us sum. Atque hæc est formula agnoscendi peccata. Abhac peccatorum agnitione oportet venire ad sui abnegationem. Nam qui peccata sua deplorat, & ad Christum medicum venire cupit, is debet leipsim abnegare. Nam qui Christum sequi vult, ab ipso iubetut hocfacere. Seipsum verò abnegare, est proprio suo amori renuntiare. Namamos proprius prohibetamorem Christi. Necesse igiturest, vt si velisesse Chur

eta

ftca.

ne-

OC-

te.

tas.

ca-

100

ım

ter

tis.

2--

ra

ũ

Christi discipulus, priùs in te moriatur radix proprii amoris. Nemo n. Christum diligit, nisi qui se odit. Necesse est vt cum Abrahamo exeas è terra tuâ, & è cognatione tuâ, & è domo patris tui, ad terram, quam tibi ostendit Iehoua, si velis esse frater Abrahami, adeoque amicus Iehoua. Amor proprius & amor Dei sunt duo pedes, quibus incedit Christianus inhâc vitâ. Amor proprius sit pes claudus, amor Dei sit pes sanus & integer. Sicut fieri non potest, vt vno eodemque oculo cœlum & terram intuearis: ita impossibile est, vt vna eademque voluntate ames Deum & teipsum. Si teipsum amas, hoc ideo facis, quia te bonum esse putas. Nam nihil est amabile, quod non est bonum. At solus Deus est bonus. Ex teiploigitur Deum facis, si teipsum amas. Solus Deus est summum bonum. Solus igitur Deus sit amoris tui meta. Deus est principium & finis omniu rerum. Dens itaque sit alpha & omegatui amoris. In illo incipiat, in illo definat amortuus. Deus est supra omnes creaturas. Abomnibus ergo creaturis abstrahatur amor noster, & feratur in Deum. Amor noster instar ignis sussum tene at ad Deum nostrum. Illius gioriam quæramus, exemplo Christi, qui ide à tantopere nos dilexit, vt nos ipsum & Patrem reciproco affectu prolequeremur. Omnes bonorum fluuii ex fonte &marimilericordia Dei procedunt. Omnia itaque bona nostra eò refluent. Imitemur solsequium, quod semperad solem se conuertit, à quo succu haurit. Sialiquidà nobis haberemus, viique honorem nostrum quærere possemus. Iam verò ninil est boni in nobis, quod non habeamus à summobono. Proprius honorex homine facit belluam, vt in Nebucadnezarevidemus: cui similes sun comnes illi, qui ex proprio honore faciunt spiritualem Babylonem. Caucamus, ne ex hominibus fiamus belluæ, vel potius cacodæmones. Renuntiemus nostræ voluntati, quæ sanè pessima eft, &instar picis, quæ vbi vbi secetur, nigra est. Pareamus optimæ voluntati,quæ folius Dei est. Eius voluntas optima est: quia fancta est. Eius volunras optima est: quia nos ducirad vitam optimam, cum nostra voluntasnos ducatad mortem, ve in Adamo videre habemus. Ad extremum fundamenta Christiane patientia diligenter sunt meditanda illi, qui adorationi cordis studet. Hie itaque necessum est, vt Christianus animam sua ita excitet & erigat. Quiefce anima mea, & patienter fer crucem tuam. Intuere cœlum, vnde crux mittitur à Deo. Hæcest voluntas Patris tui, vt feras crucem: Aspice Christum, qui passus est pro omnibus, ab omnibus, inomnibus. Pro omnibus est passus, qui erant hostes ipsius. Passus est ab omnibus: à Patre cœlestitraditur & descritur: à populo Iudaico, peculio suo reiicitur: à Gentibus crucifigitur: à discipulis deseritur, à quodam ex discipulis proditur, à quodam ex issdem abnegatur. Affligitur ab omnibus; quia omnium peccata expiare debet. Paritur etiam in omnibus. Tri-Hh 3

stis est anima vsque ad mortem, & sensu horrendi iudicii Dei presta, Deo se desertam clamat: omnia membra sanguineum sudant sudorem; caput spinis coronatur: lingua gustat amaritiem: manus & pedes petfo. rantur clauis: latus vulneratur: totum corpus flagellatur, & in cruceex. tenditur. Hic tuus Seruator passus est famem, sirim, frigus, contemtum, paupertatem, conuicia, vulnera, crucem, mortem, ignominia postmot. tem. Quam verò iniquum foret, pati dominum, & lætari seruum? quam iniquum foret Saluatorem affligi pro peccatis, & nos in peccatis iucun. dari?quam iniquum foret,affligi caput, & membra non condolere? Por. rò, anima mea, cogita quid efficiat, quid emolumenti adferat crux. Chri. stus per passionem intrauit in gloriam cœlestem. Passio huius vitz, si conferatur cum æterna beatitate, vix momentum durat. Deus omnia tua aduersa numerat & ponderat, & illa in iudicio aliquando adducet. Quam turpe fuerit, te in augusto illo die conspici absque insigni &vexillo Christianorum, cruce ? Deus in illo die magno absterget omnemla. chrymam. O felix lachryma, quam talis & tanti Domini manus abster. get ? Cogita insuper omnium sanctorum tribulationem, & latameu. fionem. Dauid non integros decem annos versabatur in exilio, sed quadraginta annos in imperio. Aspicelobum, qui omnia sua amittit, sedduplum recipit. Aspice Christum in cruce pendentem, & nunc ad dextram Patris sedentem. Beatos pronuntiat Christus, qui persecutionem pani. tur. O gloriosa persecutio, quæ nos Prophetis, Apostolis, omnib. sandis, & omninum sanctorum capiti Christo, conformes nos reddis! Patiamur ergo cum patientibus, crucifigamur cum crucifixis, vt glorificemur cum glorificatis. Si cupimus este filii Dei, cur paternam castigationem respuimus? Obuersetur tibi, anima mea, conditio crucis perbeata. Crur radicem amoris mundani succidit in nobis, & semen amoris Dei insert cordibus nostris. Crux in nobis gignit odium peccati, & animum adcolestia euchit. Mortificat carnem, vt viuat spiritus. Amarum nobis reddit mundum, vt Christus nobis dulcescat. Magnum profectò est crucis my sterium. Nam est litera hieroglyphica, per quam Deus nobis loquitus, quam valde nos diligat. Contemtum est lignum crucis coram mundo carnalibus hominibus: sed gloriosum coram Deo & hominibus spiritualibus. Quid vilius erat Christi passione coram Iudais? At quid preciosus coram Deorlta quoque iustus affligitur, & nemo considerat. Sed pretiosa est crux & mors sanctorum coram Deo. Nigra est sponsa Chritti ecclesia, exterius, propter calamitates & pressuras innumeras:sed intus est formosa propter cosolatione. Fidelis anima est hortus conclusus, cuius pulchritudinem nemo nouit, nisi qui est in ipso. Amor mundi facil, yt cor lit vas plenum, in quod non potest infundi liquor gratiz Dei. Sed crux euacuat illud vas, sorditudinemque tollit, vt possitimpleri succogratia cœlestis. Praterea crux ad preces compellit, & virtutis est occasio. Quando Aquilo ecclesiam perstat, tunc suunt aromata eius. Deus ex
durissimo assistimum lapide elicit aquam consolationis, ex amarâ radice suauissimum fructum. Macte igitur esto anima mea insigni illo
Christia norum signo, & in illo vince.

III. Quastiones conscientia circa fidem soluuntur ferè Casucon-

exsequentibus regulis.

1,2

X-

-10

n-

n.

n.

112

et.

Casus conscientia circa fidem.

1. Ea tantum credenda funt, qua divinitus revelata funt in libris Canonicis. Quot verò sint libri canonici, & quinam illisint vide in Didacticis & Polemicis. 2. Authoritas interpretandi sacram Scripturam non est penes Ecclesiam, Concilia, Patres, Papam, vel aliquam creaturam; sed penes ipsam Scripturam. Illa n. estregula, cuius rectitudo non pendet ab illo, qui vtitur, sed qui fabricat. Est sol, cuius lumen non penderab inferiori mundo, cui sol lucer, sed à creatore.3 Nulla versio Scriptura tantam potest habere authoritatem, vt ab illa non detur appellatio. Fieri n.non potest, vt apographum cum autographo, siue copia eiusdem cum originali sir authoritatis, & eadem ectypici sit dignitas, quæ archetypi. 4. Traditio, qua pugnat cum verbo Dei, non obligat conscientia. Nam solus Deus in Scriptura legis & euangelii nobis loquens alligat conscientiam nostram. Quidquid ergo consentit cum hac Dei voce, id' obligatoriu in conscientia, ideo quia consentit. 5. Duodecim articuli symboli apostolici sunt plenissimum systema principiorum sidei. Nihil n. potest adferri, op adlalute fit necessariu, & ibi non contineatur. Cæterum sunt theologi (vt hoc obiter monea) qui quatuor decim numerant articulos fidei, non addendo aliquid, sed paulò aliter dividendo res creditas, ita scil.vt conceptione & natiuitate Christi habeant pro duobus articulis: & similiter : Icentione in cœlu, & sessionem ad dextram Dei. 6. Tria illa symbola, Apostolorum, Athanasii & Nicenum, non continent diversam side, sed eandem, plurib. aut pauctorib verbis explicatam. Nimirum vna est fides, cuius capita breuiter in symbolo apoltolico proponuntur, in aliis paulò copiosius explicantur, ad hareles clarius & distinctius confutandas. 7. Non sufficit ad salute si quis rudis implicité ac generat m credat, quidquid credit sancta mater ecclesia. Nam quia fides est lumen à Spiritus. accensum, implicitailla & confusa cognitio non potest cum illa consistere. Neque est, quod aliquis prætendat imbecillitatem ingenii, per quam fiat quò minus possit memoria complecti duodecim articulos fidei. Non n. probabile est, hominem adeo stupidum esse posse, vtarticulos sidei, quos toties audit, non possit memoriæ tradere, cum cantiones Fescenninas, easque satis prolixas, feliciter possit animo complecti. 8. Cognitio explicità articulorum fidei admittit duplicem imperfedionem. Primo enim Christiani, qui credunt, sunt vel magis, vel minus

ef

u

C

q

i

exercitati in diuinis eloquiis, ideoque non possunt omnes æquali coguitionis luce esse præditi. Deinde infinitæ tentationum procellæ subinde sidem nostram concutiunt, non tamen excutiunt. 9. De rebus sidei nonling disputare sophistice, coram infirmis, nec etiam infirmis licet. Oportet enim reuerenter & absque scandalo tractare res sidei. 10. Vera sides incipit à cognition, & desinit in siducià: idque hoc modo. Homo audit vel legit verbum Dei, & credit illa esse vera, quæ ibi continentur. Deinde illa cognitione delectarur, Tertiò apprehendit misericordiam Dei in Christo, & ab illa sola pendet, illius que paterna cura nititur in vniuersa vità. Sed de hac side supranon semel verba fecimus.

Casus conscientia eirca haresin.

IV. Quæstiones conscientiæ circa hæresin sere soluuntur ex sequentibus regulis.

1. Hareticus est, qui errat ex libera mentis electione & pertinacia circa aliquan sententiam fidei. Non iraque quilibet error in religione, aut dubitatio circa fidem, pro hærefi debet haberi. Ita fi quis metu mortis compulsus, aliquid affirmet fidei catholicæ contrarium, absque vllo tamen interno mentis assensu, quo credat id, quod ore profert, non est censendus hareticus. 2. Hareticus est vel seducens, vel seductus. Hæreticus seducens est monendus, vt abstineat: & coercendus fulmine excommunicationis, nisiabstineat. Quòd si apostasiam in ecclessa & rep. suadeat, tollendus estè medio, iuxta præceptum Domini Deut. 13. Hæreticus feductus eft instituendus. Quòd si pareat, recipiendus est in Ecclesiam. Si verò inhæres sua pergat, ipfius conversatio fugienda est, tanquam illius, qui non pertineatade. munionem sanctorum. Quòdsi hæresis adeo sit impia, vt tolerarinon possitille, qui ea labe infectusest, exilio mulcari debet, & interdum etiam morte, si ita sit necesse. Sed non facile veniendum est ad Vresus Oportet vt omnis generis remedia prius tententur, vt homines intelligant nos præditos effe spiritu mansuerudinis Christi, nequenobisarrogare potestatem in hominum conscientias, que psychotyrannis estacilegium, quo nobis sumimus id, quod est solius Dei. In summa: Oporte hic distinguere inter personam seducentem & seductam, errantem & turbantem:inter errorem fundamentalem, & extra fundamentalem:denique inter varios poenarum gradus. 3. Quatuor funt casus, in quibu nobus vitandus hareticus excommunicatus. Primo, si ex communicatione sermonis & rerum cum hæretico, nascatur aliorum offensio. Secundò, si periculu nobis immineat nostri spiritualis exitii, videl persidiæ, & religionis Christianæ contemtus. Tertio, siex hoc, quod cum hæretico sermonem& consuerudinem habemus, suspicio nascitur, quòd verbo, signo, vel facto, hæreticorum ritus, mores, aut dogmata profitemur. Quartò, si cumha-

retico fit nobis commercium criminis & impietatis, ob quam iple est excommunicationis sententia constrictus. Extra hoc casus hæreticus non est quitandus, sed officia humanitatis & charitatis Christianæ ipsi funt exhibenda. Sic turà conscientià sermones cum hæreticis conferre, &ciuilia commercia exercere licet. Coniugia verò cum hæreticis notoriis contrahere admodum est periculosum, tum propier alterum coningem, quinon est infectus hæresi, tum propter liberos, qui ex tali coniugio nascuntur. 4 . Hareticus relapsus in har esin si nulla sit spes emendationis, est omnino euitandus. Quor sum enim adhibeas medicinam, vbi morbus est desperatus? . Haretici redeuntes ad fidem , recipiendi funt ab ecclesià benigne , sed ita ve sit temperamentum seueritatis. Nimirum oportet eos hæresim abiurare, hoc est, iureigrando damnare, & vel scripto, vel stipulata manu promittere, se deinceps firmiter credituros quidquid in symbolo Apostolico continetur. Postea sequetur solennis absolutio. 6 Receptatores, defensores & fautores bareticorum mitius vel gravius sunt puniendi pro qualitate facti. Sic receptator hæretici, qui excipit iplum fæpiùs, & publice, & scienter graviùs puniri debet, quam is qui hoc facit semel, occulte & ignorans. Et si filius patrem hæreticum, aut vxor maritum, aut frater fratrem excipiat, ita vt inde aliquid damni redundet in ecclesiam vel remp. isti homines leuissima pæna coercendi funt: quoniam naturæ iura non funt hæreticis deneganda. Neq; enim ea facile possumus exuere. Defensores hæreticorum, si pertinaciter insuo proposito pergant, eadem cum hæreticis pæna digni censentur in foro conscientia seu interiori, & similiter in foro exteriori seu iudiciali. Fautores hæreticorum funt tales, vel omissione, vel commissione. Omissione, qui id negligunt facere contra hæreticos, quod ex officio tenentur facere. Commissione, qui hæreticos laudant, excusant & promouent. Priores æquè nocent ecclesiæ & reipub.atque posteriores:ac proinde æqualis verorumque erit pona. 7. Hereticorum libri ab iis legi & retineri poffunt, & verò debent, qui aduigilare debent, ne ecclesia capiat detrimentum. Nam si os ob turare debent hæreticis, omnino necesse est, vr ipsorum opiniones & hrmamenta cognoseant: quia fieri non potest, vt aliter ipsos refutent. 8. Quilibros hareticorum imprimunt, & hinc inde transportant vt illos omnibus promiscuè vendant, mulctà pecuniarià, veletiam carcere, à magistratu debent puniri, Nili enim hoc fiat, hæresis longè lateque serpet, atque vires acquiret oundo.

V. Quæstiones conscientiæ circa schisma ferme soluen entia circa tur exsequentibus regulis.

1. Schisma est leuius crimen, quam haresis. Nam hæresis est dogma sidei contrarium, quod profitetur is, qui Christum nouit, & illum pro Ser-

Cafus consci Schisma.

matore habet. Schisma est crimen, quo quis ab vnitate Ecclesia recedit. Hincomnis hæreticus est schismaticus, sed non contrà. 2. Schismaticus excommunicatione est afficiendus si sit infanabilis. Nisi enim hoc frat, vnitas ecclefiæ magis magisque scindetur: quia schismaticus isti vnitati aduersatur. 3. Schismatici non sunt vitandi in communi conuictu ciuili. Vide quæ paulò antè de hæreticis euitandis diximus.4. Qua faciunt schismatici, etiam notorii ante denuntiationem, in officiis ecclesiasticis, ea valent. v.g. concio habita, baptismus administratus. Schilmatici,vt & hæretici,sunt trium generum. Primò funt occultisdeinde funt notorii, sed non denuntiati: terrio sunt notorii & denuntiati. Quod attinet ad schismaticos vt & hærericos, primigeneris, si illi sint legitime vocati, recteque faciant officium ecclesiasticum, omnino valet, quod publice faciunt. Est enim ibi virtus officii, etsinon sitibi virtus viri, vtloquuntur. Sed alia est ratio schismaticorum & hareticorum denuntiatorum & excommunicatorum. Quia enim illi non amplius funt membra ecclesiæ particularis, non possunt in illa obite munia ecclesiastica:

Casus conscietta circa apostasiam à side. VI. Quæstiones conscientiæ circa apostasiam à side ser-

sciera circa me soluuntut existis regulis.

1. Nonest apostata, qui deserit falsam religionem. Is enim facit ex conscientia, quod facere debet:nimirum amplectitur veritatem cælestem : cum apostata hocin loco sit desertor veræ religionis. 2. Apostata codem propi modo tractandusest, quo hypocritaco schismaticus. Est enim primo admonendus fraterne: deinde, si sit insanabilis, est vitadus: & si adhuc moreturin societate corporis ecclesiastici, est excommunicandus: denique si turbas det, è medio tollendus. 3. Si apostata ad sidem & religionem catholicam, siue veram, tr animo redeat, non debet capite puniri, sed recipi. Nam charitas Christiana iubet recipere illos in communionem fanctorum, qui pænitentiam exanimo agunt. Nimis ergo dura est lex hi qui sanctam. C.de apostatis, qua statuiturab Imperatoribus Theodosio, Valentiniano & Arcadio, ne ynquam in statum pristinum apostata reuertantur; noc flagitium horum obliterabitur pænitentiå. Lapsi enim & errantibus subuenitur:perditis verd, hoc est, sanctum baptisma polluentibus, nullo remedio pænitentia (qui solet cateris criminibus patrocinari) subuenitur. Quibus verbis lex, apostatas etiam per pænitentiam redeuntes, excludit & repellit à venià peccati: quod è diametro pugnat cum Scripturis facris. Hic itaque oportet sequi ius Canonicum, quod apostatas quoslibet, si eos sui peccati pæniteat, ad Ecclesiam redeuntes, admittendos eslecenset. Atque ita etiam constituit Concilium Elibertinum cap. 46. de apostatis: & concilium Arelatense 1.cap.23.

VII. Quæ-

tr.

tè

te

15

ò

tant.

VII. Quæstiones conscientiæ circa Paganismum, Iuda- casus eosismum & Turcismum, soluuntur ferme ex istis regulis.

1. Pagani, Christianorum principum potestati & iuris dictioni subsecti, non debent Iudaismum,

copi, pt fidem Christi recipiant. Cum enim credendi actus sit voluntarius & Turcismi. liber, quempiam ad fidem adigi minimè patitur. Nec solum Christiana fides à vi omni & coactione debet esle aliena, sed etiam absque metu mortis, seruitutis, carceris, suppliciorum, aut similium malorum suscipienda est. Idem de Iudæis & Turcis iudicabis. Memineris, paganos dici omnes idolorum cultores. 2. Muneribus, donie, officis & obsequis infideles ad fidem allici possunt. Nihil enim id derogat humanæ voluntati, aut libertati. Ex quo infertur, posse sidelem fæminam, cum pagano matrimonium inire ea conditione; Te in virum accipiam, si sacro baptismate initiabere. Princeps item tutà conscientià fidem suam obligat, eà conditione, vt qui baptismum susceptint, à certis oneribus sint immunes. Neque enim in his vlla vis infertur.3 Pagani iure compelli possunt ad euangeliu audiendum. Nec enim inderecte concludas cos proinde ad credendum compelli: quoniam eo pacto tantum curatur & efficitur, ve facris diuini verbi concionibus intersint. 4. Quando pagani, Iudai & Saraceni, sine Turca, quiete & pacifice viuunt, non debent expelli à Christianis. Nam iure nature charitas, equitas & misericordia eis debentur. Et nullus innocens suis rebus, & præsertim domicilio spoliandus est. 5. Princeps Christianus abolere debet delubra & fanapaganorum. Recte enim Christiani Imperatores olim leges sanxerunt, quibus hæcabolentur. Et sane håc ratione pagani adducuntur ad deorum suorum cultum abriciendum, ad legem naturæ seruandam, ad ritus superstitiosos respuendos, ad omnem demum impietatem sacrilegam repudiandam.6. Princeps Christianus iure non potest debellare paganos, eo nomine & caufă, quod idola & simulachra inanium deorum colant. Etsi enim pagani colendo idola graniter peccant: principibus tamen Christianis nullo iure subiecti funt. Nec enim si vnius reip.ciuis delinquit, alia resp. ius habet in eu inquirendi & animaduertendi.7. Princeps potest paganos compellere ad ius natura-seruandum, quantum attinet ad conseruationem ciuilis societatis. Pagani duob. modis non seruant ius naturæ. Aut n. non seruant illud naturæius, quod debitú Deo cultú & hono té præscribit : aut id, quod cuiq; homini reddere, quod suum est, iuber. Si lo quamur de priore iure, nequeunt pagani iuste puniri, cò quòd diuinum cultú despiciant. Si v. de posteriore sit sermo,iustè puniri possunt: vt si furta, latrocinia, adulteria, homicidia, falsa teltimonia,inceftus, stupra, aut perpetrent ipsi, aut liberam concedant facultate huiusmodi mala perpetrandi, aut passim in aliis, quos iure suo ab aus malis coercere possunt ac debét, sine vlla pæna supplicioque permit-

CI

C

i

I

tant. His enim legibus natura violatis, planè confequitur, veinnocentes multis damnis, incommodis & malis afficiantur. Iure autem naturali in. nocentum iniurias propulsare, & posiumus, & debemus. Et verò cius. modi mala communi reip. saluti, paci & bono officiunt & nocent. 8.84. ptem sunt casus, in quibus princeps Christianus ius habet agendi contra paganos. Print in co, ne aditum præcludant idoneis euangelii nuntiis ad cos destinatis cos excludendo, aut indigne & contumeliose tractando. Deinde, nein Christum, eiusve religionem & fidem probra & maledica coniician. Tertio, ne eos impediant, neve remorentur, qui se ad Christum convertendi studio tenentur. Quarto, ne eos persequantur, qui Christi euange. lium audire cupiunt, ftudent, aut annuntiandum fibi & audiendum cu-Quinto, ne quouis modoad Christum conversos infestent, oppris mant, vexent. Sexto, ne vi, metu, minis, mendaciis, fraudibus alios inducantad simulachra deorum veneranda, ad thus eis adolendum, autadlegem naturæ peruertendam, aut ad susceptam Christi fidem deserendam, Septimo, ne suos, velalios vanis suis diis immolent: item ne eos permone. ant, aut incitent ad immolandos homines, vt diis suis inserviant, velad eos mactandos, ve vesci queanteorum carnibus more ferarum. 9. Princeps optimo iure paganos sibi subditos prinare potest dominio Christianorum seruorum. Nam serui ist variis artibus & fraudibus dominorum paganorum seducisolent, & interdum etiam in contemtum religionis Christiana contra meliose tractari. 10. Christiani bello capti à paganis, & serui effecti, ius habem ab is fugiendi. Aut enim in iusto, aut in iniusto bello sunt capti. Si in bello infto, manetillud Azorii: Serum inre belli captus potest bona fide, & tuta conscientia fugere, vt ad suos revertatur, non autem, vt intra hostium fines maneat. Tuta etiam conscientia servus fugere potest, si probabile periculum impendeatimpieratis, aut cuiusliber alterius peccati. Si in bello iniusto captisunt, en communi omnium consensu, tuta conscientia fugere possunt. Servitus enim nonnisiusto bello potest induci. 11. Christianus non potest bona conscientia Iudais, paganis, & Saracenis eas res vendere, quibus ad suas superstitiones abusum certo nouit. Non licer itaque Christiano quidquam vendere paganisad eum finem, vt extruantur, reficiantur, fulciantur aut muniantur idoloru fana, aut Saracenorum delubra : quoniam hæc impio cultui & superstitionideseruiunt. Nec item ad synagogas Iudzorum edificadas, eo quod per le, & natura sua ad Indaicos risus & ceremontas dirigantur. 12. Infantes paganorum non debent baptizari. Nam quia neque nati funt ex Christianis parentibus, neque confessionem sidei edere possunt, non possunt accipere lacramentum initiationis seu insitionis in Ecclesiam. 12. Infantes nati ex vno parente Christiano, altero verò Iudao vel pagano, iure baptizantur, annuente & volente parente Christiano, altero verò renuente & reclamante. Nam liberifanAtes

in.

inf.

St.

und

tis,

nt.

ct.

0

U

FD.

n-

Aifunt, si nascanturex alterutro parente fancto. 14. Decem funt casus, in quibu interdica est Christianis communio rerum cum Iudais:vt colligere est ex cap. Nullus, & cap. Omnes, 28.q.1. Prime, prohibentur Christiani habitare simul cum Iudæis. Secundo, ad eorum convivia accedere, vel eos ad sua invitare conuiuia, & vna cum eis cibum capere. Tertio, simul cum eis in balneum intrare, & in eo se lauare. Quarto, cos vocare infirmitatis causa, hoc est. Indros vt medicos accersere ad Christianorum morbos curandos. Quinto, ab eis medicinas recipere. Sextò, corum filios in suis domibus nutrire. Septimò, eis famulatum præstare. Octano, servitutis vinculo eis subiici. Nond, eos publicis officiis fungi inter Christianos. Decimo, vesci corum: azymis. Interdicitur autem Christianis cibum cum Iudæis sumere, aut medicinam ab illis petere, ad vitandam familiaritatem, ex quâ periculum creatur: quanquam alii volunt, interdici communicatione cibis quòd Iudæi cibos discernant, & vsu medicinæ, quòd infidi & inuidi illi homines facile possint hoc modo propinare venenum. Porrò non soluinterdictu est Christianis, ad Iudæorum epulas accedere: sed etiam ad eorum nuptias, dies festos, synagogas, cum eis ludere & choreas agere. Que omnia prohibentur in iure, ad familiaritatem vitanda.15. Christiano nonlicet à Iudao accipere eos cibos, quos ipsi discernunt, abiiciunt & aspernanture Nam turpe est & indignum Christiano, itase gerere, vt ludæi Christianis. superiores videantur. Hoc autem sequatur necesse est, si Christiani eos cibos accipiant & edant, quos Iudai reiiciunt, respuunt, atque contemnunt.16. Christianus non peccat rendendo Iudais res sua natura indifferentes. Libo. num enim est Iudæis, bene vti vel malè re indisference, Neque verò Chriflianus adftringitur, vt exquirat, ad quos vius rem emant emtores. Alioquinefas est Christiano ea vendere Iudæo, quibus scit illum vsurum ad Indaicas ceremouias peragendas, hocest, in eum finem, vteis abutatur. Tunc enim affectus vendentis est deprauatus. Ita Christianus non potest mtaconscientia Iudæo agnum vendere, quem nouit emeread eu finem, vtritu & more suo Iudaico eum macter & edat: arboreos item ramuscu. los, quibus scit, Iudæum in suis diebus festis vsurum. 17. Libri Indaorum, qui continent blashemias aduersus religionem Christianam, stammis sunt tradendi, vel faltem sunt castigandi seu emaculandi. Quod attinet ad librosipsorum histoncos, medicos & philosophicos, illi vulter retinentur. 18. Principes Chris Stiani statuta debent condere, quibus pracipiant Iudais, ne vitra certam pecunia quanutatem pfuras exigant. Hoc enim non est præceptum dare, vt vluræ exigantur, led ne immodica accipiantur. 19. Fædera um inf delibus funt licita víque ad aras: hoc est, si non sint idololatrica, & non fiant in fraudem Christianæ religionis: sed agant de finibus, limitibus, & commerciis: vt rimirum finitimi pacifice inter le viuant, & pacificantur de rebus nece flatis importan-

li

ic

n

n

1

portandis & exportandis. 20. Qui à Christianis ad Iudaos vel Saracenos transunt, primò fraternè admoneantur: deinde, si deprehensi suerint insanabiles, iudicio De
permittantur. Obserua Saracenos in iure ciuili & Canonico appellati, qui
impiæ & nefariæ sectæ Mahumedanæ adhærent, siue sint Turcæ, siue
Tartari, siue Persæ, siue Arabes, siue Ægypti, siue Africani & Mauri. 11.
Christianus Princeps ex parte potest impunè permittere ritus Saracenorum, ex parten
potest. Si ritus ita sint superstitios, ve neceorum sectæ congruentes sint, ne
quaquam Christianus princeps illos tolerare debet. Si verò sintipsorum
proprii, nec à veteri professione discrepantes, permitti & tolerari possiunt ad plura & deteriora mala euitan da: nimirum ad communem reip,
pacem tuendam, ad odia & dissidia prosliganda, ad expedirioremeoni
conuersionem. Nam cùm eorum vana & superstitiosa secta vota vodice
erroribus scateat ac sæteat, faciliùs, citiùs & commodiùs possunt hâcratione resutari.

Quastiones conscientia circa spem. VIII. Casus conscientiæ circa spem fermè his regulis continentur.

1. Spes informis, qua' dicitur, nulla est. Spes, vt & fides, à Papistis distingui. tur in formatam & informem. Illa dicitur esse, quæ charitate est prædita ista, quæ charitate caret. Verum enimuero nulla est fides, & nulla spes quæ quidem sit virtus theologica, & à charitate seiun ca sit. Nam sides fua natura parit ex se charitatem. Et spes ita sequitur fidem, vtabsque charitate nihil sit. Spes enim est, qua patienter Dominum Deum expe-Camus, víque quò suas promissiones, eas præsertim, quæredemtionen & vitam æternam attingunt,impleat. Rom. 8.v. 25.2. Spes augetur actibul. minis frequentibus: non quod iple eius incrementum efficiat suis actibus sicut enim spes à solo Deo, vt à causa efficiente existit, ita ab eo duntaxat, vtà causa efficiente augetur : sed quoda dus, inprimis feruidiores &m tentiores, per gratiam Spiritus lan di augeat habitum spei, vt etiam situ fide & charitate.3. Timor filialis non opponitur fpei, sed illi subordinatur. Vitata est distinctio timoris in filialem & seruile. Quanqua Thomas triplicem constituir timorem. Primo est timor filiorum; qui est peccati metus,qui quis timet malu culpæ, ne Deum commune parente offendat, instato ni filii, qui timet patri displicere. Deinde est timor seruorum; quo quis mem gehennæ à peccato deterretur, instar serui, qui metu verberum oditpucare. Tertio est timor mundanorum hominum; quo quis, ne subeatignominiam, dedecus, & infamiam, aut ne sustinere cogatur corporis dolores, vel ne bonorum iacturam faciat, virturis officium more mundanorum hominum prætermittit ac negligit. Timor filiorum nascitur exastedu Ita enim fit, vt homo Christianus, odio prolefiliali, & fustentatur spe.

ante-

o Dei

i,qui

line

. 21.

rtenö

tone-

rum

pof-

reip.

ori

diq;

cra-

ulis

ita:

des

em

quatur peccatum, quia nouit illud Deo displicere, & sperat se à Deo Pame suo hare ditatem cœlestem certò consecuturum, quemadmodum fihus sperat se patrimonium accepturum, ideoq; timet, ne paterà se abalienetur, aut à patris præsentia disiungatur. Timor seruorum sua natura nonest malus. Neque enim iustus peccat, cum gehennæ supplicia timet, ideoque se in virtutis officio continet. Est enim rationi consentaneum, vicruciatus naturæ aduersos & noxios formidemus, & quantum possumus euitemus, ac fugiamus: Nec quia huiusmodi timor est seruorum, & hominum peccatorum, continuò efficitur, yt ex suo genere & natura malus sit & vitiosus. Nihilominus, cum hic timor id habeat ratione adjuncta circumstantia, vt aliquis à peccato se contineat, vel à peccando anocetur, metu gehennæ, aut aliarum pænarum & malorum, alioqui omnino peccaturus, nisi hæc mala & aduersa perhorresceret: hoc ipso malus est. Timor mundanorum hominum per se est malus; quia perperam facere metu mundanorum malorum, putà ignominiæ, dedecoris, infamiz, carceris, lupplicii, mortis, iacturz bonorum, in vitio est & culpa: quoniam homo hac ratione, ne in minora mala incidat, maiora committit, & perpetrat. Ne in dedecus & infamiam incurrat, culpam contrahit: neignominiam, aut bonorum ia duram sustinere cogatur, peccatum facit. 4. Quinque genera peccatorum aduersantur spei. Primumest, cum quisabilicit spem beatitudinisæternæ, velgratiæ, aut veniæ peccatorum, aut vitæ melioris. Et hoc est peccatum desperationis. Alterumest, cum quis sibi, hocest, suæ industriæ, labori, viribus, meritis, quippiam boni tribuit, quod Deo acceptum non referat: quod est peccatum præsumptionis & arrogantiæ. Tertium est, cum quis spem suam, vel ex toto, vel ex parte, in aliquo bono creato constituit, tanquam in prælidio & remedio, quod per le solum ad salutem sufficeret: Quartum elt, cum quis in rebus aduerlis spem in Deo non ponit: cum quisitem suz vitæ emendationem differendo & procrastinando ad inem vitæ reiicit. Quintum est, cum quis Dei bonitatem tentat : quod facit, cum à Deo petit, vt res aliqua fiat extra cursum & ordinem rerum, hocest, infolito, siue non consueto naturæ modo & ordine.

IX. Quæstiones conscientiæ circa charitatem in Deum, Casus conferme foluuntur ex his regulis.

Cietia circa charitatem .

1. Charitas in Deum duo efficit in corde nostro: vnde vera esse deprehenditur. Pri- in Denna. mò efficit, vt cor Deo adhæreat, in eo se oblectet & acquiescat propter iplum. Deinde excitat & extimulat cor, vt quibuscunque possit rationib. veram communioné cum Deo in Christo habere studeat. 2. Charitas dies

potest sidei & spei, adeoque omnium virtutum, forma, sano sensu. Nimirum estfor. ma ipsarum extrinseca, non intrinseca : hoc est, forma, quæ redditalias virtutes fructuosas, cum fine charitate fint steriles, neque viuz effe deprehendantur. Habent tamen fine ea fructum suum proprium : vtfides apprehendit iustitiam Christi. Ergo per charitatem fides & spessuntefficaces:non quod illa his det vitam intrinsecam: oft enim vera fidesfine charitate, vera spes sine charitate : sed quod viuæ esse intelligantur per charitatem, tanquam formam & differentiam extrinsecam, per quam scil.nos fidem veram & viuam à mortua discernimus. 3. Omnitemporede. bemus charitatis actum erga Deum elicere: inprimis autem tum; quando infioni alique beneficio à Deo afficimur. 4. Deus est diligendus toto corde: hoc est, non in aliasres cordisaffectu distracto, sed in se quasi collecto, ita ve diligamus Deum ante omnia & supra omnia, non autem alia diligamus ante vel plus qui Deum, vel æquè ac Deum. Cum enim Deus sit summum bonum, plura & maiora bona debemus ipsi velle, quam aliis rebus: ita nempe, vt nobis placeat, Deum effe omnipotentem, immensum, æternum, infinitum, de. nique omne bonum habere, quod habet. Et ideo, si propter bonumaliquod creatum deponendus & abiiciendus sit amor Dei, potius contemnimus & negligimus amorem cuiuslibet rei creatæ, quam Dei. 4. Praceptum charitatis in bac vita non potest compleri : ab vno tamen magis impleiu, quam ab altero: Ratio prioris est; quia in hac vita non possumus hocanobis impetrare, vt Deum semperactu diligamus, coque feruidistimo, ita vt nullum prorsus peccatum committamus. Ratio posteriorisest; quia in aliis cernere est intensiorem charitatis actum, & maiorem habitum,in aliis remissiorem & minorem. 6. Possumus Deum diligere propter aliquod pramium, vel commodum, quod ab eo expectamus. Si nempe particula propser nonlignificet finem, cuius gratia Deum diligamus, sed caussam excitantem, impellentem & mouentem ad Deum diligendum. Tunc autempræmium est caussa mouens, quando studio & causa præmii citiùs, facilius, expeditius & feruentius Deum diligimus, alioqui amaturi etiam, sedno ita citò, promtè & expeditè. Item, quando præmium, siue mercedem, ita diligimus, vtipsum in Dei amorem referamus: quando amamus emolumentum & commodum nostrum, vt Deum magis amemus. Nam quando duo sunt bona, & vnum est minus & inferius altero, minus illud amari iure potest, si referatur ad id, quod potius & præstantius est bonú. Tunc autem est finis, cuius gratia Deum diligimus, quando nisi prami & mercedis spes adesset, Deum minime diligeremus. Hic autemamor bonus non est, quia incommodum nostrum tanquam in vltimum finem tantummodo refertur, & proinde ex malâ circumstantia amor iste de. prauatur, cum Deus non amaretur, nisi merces adesset. X. Calus

X. Casus conscientiæ circa inuocationem internam fer Questiones me soluuntur ex his regulis.

for: alias

defides

itef-

fine

per

Ham

ede-

res

um

qua

ura

bis

le.

n.

con (cientia circa inuo-

1. Inuocatio Dei non solum est actus religionis exterior, sed etiam interior. Inuo- cationem in. atio interna est, qua hominis voluntas Deum, vt supremum omnium ternam. Dominum, implorat. Externa est, qua quis ex religioso voluntatis affe-Aucoram Deo, vt primo & summo rerum omnium Domino, sese submittit, genua flectit, corpus prosternit, caput inclinat, aperit. 2. Inuocatio si. ue orațio interna indesinenter in corde nostro de bet conspici. Hæc enim nihil est aliud,quam eleuatio cordis ad Deum, secundum voluntatem illius, ex desideriis & suspiriis innumerabilibus, Rom. 8. v. 26. De hac precationis specie Apostolus loquitur 1. Thest. , verf. 17. cum ait, Indesinenter orate. Nam solennis oratio, quæ certa verborum formula concipitur & profertur, non potest semper adhiberi. Alia est ratio inuocationis internæ. Illa enim facit vt ex quâcung; occasione oblatà, corda nostra ad Deum attollamus, vtinternis & lanctis motib. & affectionibus ei annectantur & velutiagglutinentur.3. Interna inuocatio foli Deo debetur. Nam ille folus est adorandus. Matth. 4. ille folus est rupes nostra. Pfalm. 78. vers. 35. Quod attinet ad distinctionem inter latriam, duliam & hyperduliam, quòd illa soli Deo. debeatur, ista beatis hominibus in cœlo, hæç sanctæ Mariæ:hæc, inquam, distinctio nullum habet fundamentum in Scripturis: vt in Polemicis disputatum videbis.

XI. Casus conscientiæ circa magiam & diuinationem Quastiones

conscientia foluuntur ferme ex his regulis. circa magiã 1. Quidquid naturale est in magià vel divinatione, non debet damnari. Sic aftro- en divinatio

rum & elementorum observationes, aliquando sunt partes Vranosco. nem. piæ & philosophiæ naturalis, ex quibus ducta signa, & diuturna animaduersione notata, res futuras, quæ naturaliter & frequenter eueniunt, sæpe denuntiant. Ex vario enim astrorum positu, ex multiplici elementoru habitu, ex circumfusi aëris, maris & aquæ mutationibus perspectis & observatis, prænosci & prædici queunt pluviæ, nimbi, grandines, pruinæ, niues, venti, tempestates, serenitates temporum, calores, frigora, & aliæ similes temporis varietates. Et hæc scientia medicinæ, agriculturæ, arti militari, & nauigationi plurimum prodest. Deinde ex astris multa possunt sumi, quæ temperamentum hominis, adeoque mores illos, qui pendent à temperamento, subindicant. Idem de chiromantia, metoposcopia, & similibus esto iudicium: in quibus divinationes, siue prædictiones, nituntur causis naturalibus. 2. In divinationibus licitis necessaria distinguere oportet à contingentibus: nec oracula putanda sunt, que adferuntur. Non itaque oportet trepidare, si quid ex causis naturalibus prædicatur ab artifice perito: sed mens conuertenda est ad Deum, dominum naturæ, & ita ratio. cinandum est: Si philosophi dixerunt, Sapiens dominabitur aftris:quan. tò magis nos dicere possumus, Christianus dominabitur astris, & vincer verâ fide causas naturales, ne ipsi noceantad salutemanima. 3. Diaboluin. ducit homines ad artes magicas superstitione, ambitione, paupertatis impatientia, vindicta supiditate, libidine, melancholia, impietate. Hic gitur necesse est Casistam & quemlibet Christianum ex theologia casuum depromere arma, que hinc inde proponuntur ad profligandum superstitionem, ambitionem, & similia vitia, quibus Diabolum yti diximus, yt homines ad magiam vetitam perducat. 4. Apotelesmata & fructus artium magicarum prorsus fedarii & vet tarum sunt inprimis vndecim: vt putà, Fædus Diaboli cum suis manci. Quod Diabolus suorum mancipiorum liberos quoque sibivult mancipatos: Oracula, vaticinia & fomnia Diabolica: Apparitiones Diaboli visibiles: Sacrificia magorum Diabolica: Macationes, vel facrificia hominum Diabolica: Signa & stipulationes inter Diabolum & magos: Synagogæ & fabbata magorum & fagarum: Fides & baptismus magoru & fagarum in Diabolum:Incantationes & miracula Diabolica:Sodomia maleficarum & magorum cum Diabolo. 5. Nouem species artium magicani anud Mosen prohibentur: videlicet Traductio hominis perignem; Diuina. tiones temeraria, superstitiosa & impia: Planetarii: Auguria: Magia præstigiatrix:Incantatio:Pythonismus:Sortilegium:Necyomantia. Ex his colligere est, sequentia divinationum genera omnino este prohibita Astrologiam iudiciariam temerariam & superstitiosam, quæ conatur prædicere ea, quæ non perdent à causis naturalibus, sed à liberà Dei aut hominis voluntate: Geomantiam, Hydrontantiam, Aeromantiam, Pyromantiam & Ouwmantiam, quæ descriptis quibusdam circulis& figuris in terra, cinere, puluere, aqua, aere, igne & vino, quæq; obseruatis certis siderum dispositionibus, quibus ex linex, circuli & figurx respondere censentur, futura prænuntiant, & occulta depromunt: Lecanomantiam, cum ex pelui, aqua immissa, ne quam dæmon consulitur Gastromantiam, cum per ventrem diabolus respondet: Catopromantiam, cum diabolus ex nitidissimis speculis responsa dat: Crystallomantiam, quæ est vaticinium ex polito crystallo: Dactylomantiam, vaticinium per annulos ad certos siderum positussas bricatos: Onychomantiam, per quam quis varicinaturex vngue pueriim. polluti: Coscinomantiam, quæ est divinatio per cribrum: Axinomantiam, vaticinium per secures: Botanomantiam, divinationem per herbas: Scioman. tiam, divinationem ex vmbris: Astragalomantiam, divinationem exiacu astragalorum: Cottabomantiam, vaticiniu per ænea phialam: Spotulamania, quæ est dininatio per os hirci recens occisi: Augurium, quo quis observat auiu garritus, voces, cantus aut numerum, quib. notatis, futuros rerumenentus tio.

lan.

ncer

uin.

vin-

am

luæ em,

am

arii C1.

ule

iacia

OS:

rū

lia

711

a-

**a**:

nentus predicit: Auspicium, quo quis ex auiú habitu, pastu, volatu, cursu, & motu futura pronuntiat: Aruspiciu, seu Extispicina, cum quis inspectis & animaduerlis cælaru&immolataru auiumaut aliorum animantium extis.intestinis, fibris & visceribus, futura divinat: Chiromantiam & Metopo-Cooiam temerariam & Superflitiosam, qualis est Cigarorum, vti vocant: Ont. rocriticam seu Oniromantiam, quæ vel impiè captat somnia diabolica, vel temerè omnis generis somnia, etiam fortuira, pro oraculis habet, vel somnia naturalia, quæ ex cercis caulis naturaliter oriuntur, sic interpretatur, venon attendat ad illas caulas: Divinationem ex ominibus sive per omina, vei vocant, quâ quis observatis & notatis hominum dictis vel factis, fortuitos eorum casus, lætos & tristes, faustos & infaustos, certo diuinat: Diuinationem temerariam ex oftentis, portentis & prodigiis, quâ fit vt caufæ iftarum rerum non discernantur, putà Deus, diabolus & natura vis ac facultas aliqua: Exorcifinum circa baptismum : Verborum & characterum vsum magicum; Diuinationem ex mortuorum vmbris & cadaueribus : Diuinationem ex fortibus,ex inuocatione damonum, ex vanis observationibus, vt si quispiam summo mane egressus domo, aut felem offendat, aut funus, sepulchrum vel crucem videat: & quis omnia dininationis vetitæ genera percenseat?

#### CAPVT XIV.

De casibus conscientiæ circa secundum Decalogi præceptum.

## PRÆCEPTA.

Casus conscientia circa secundum Decalogi praceptum, respiciunt cultum Dei externum, qui positus est in sugaidololatria externa.

Hîc itaque damnantur imagines religionis caus adhibita, templa idololatrica, altaria idololatrica, excelsa & luci.

## REGVLA.

I. Præceptum de imaginibus est distinctum à primo.

Nam in primo præcepto Deus vetat coli deos peregrinos: in secunliare?
do prohibet imagines, & inter alia docet, se quoque verum Deum nolle
per imagines coli, veletiam prope imagines, licet illæ non sint imagines
deorum peregrinorum, sed ipsius veri Dei imagines, qualis esse debebat vitulus aureus ab Aharone fabricatus. Aliud igitur præcipitur præcepto deimaginibus, quàm præcepto primo, quod est de diis alienis. Deinde, quia nisi præceptum de imaginibus sit præceptu peculiare,
non decem, sed nouem tantum habebimus præcepta. Nam præceptum

An pracepth de imaginibus sit peculiare?

I

ti

fe

rito: sed mens conuertenda est ad Deum, dominum naturæ, & ita ratio. einandum est: Si philosophi dixerunt, Sapiens dominabitut astris:quantò magis nos dicere possumus, Christianus dominabitur astris, & vincer verâ fide causas naturales, ne ipsi noceantad salutem anima. 3. Diaboluin. ducit homines ad artes magicas superstitione, ambitione, paupertatis impatiencia, vindicta supiditate, libidine, melancholia, impietate. Hi cigitur necesse est Casistam & quemlibet Christianum ex theologia casuum depromere arma, que hinc inde proponuntur ad profligandum superstitionem, ambitionem, & similia vitia, quibus Diabolum yti diximus, vt homines ad magiam vetiram perducat. 4. Apotelesmata & fructus artium magicarum prorsus sedani & vet tarum funt inprimis vndecim: vt putà, Fædus Diaboli cum fuis manci. piis. Quod Diabolus suorum mancipiorum liberos quoque sibivult mancipatos: Oracula, vaticinia & fomnia Diabolica: Apparitiones Diaboli visibiles: Sacrificia magorum Diabolica: Mactationes, vel sacrificia hominum Diabolica: Signa & stipulationes inter Diabolum & magos: Synagogæ & fabbata magorum & fagarum: Fides & baptifmus magoru & fagarum in Diabolum:Incantationes & miracula Diabolica:Sodomia maleficarum & magorum cum Diabolo. 5. Nouem species artium magicaru apud Mosen prohibentur: videlicet Traductio hominis per ignem; Diuina. tiones temerariæ, superstitiosæ & impiæ: Planetarii: Auguria: Magia præstigiatrix:Incantatio:Pythonismus:Sortilegium:Necyomantia. Ex his colligere est, sequentia divinationum genera omnino este prohibitat Astrologiam iudiciariam temerariam & superstitiosam, quæ conatur prædicere ea, quæ non perdent à causis naturalibus, sed à liberà Dei aut hominis voluntate: Geomantiam, Hydrontantiam, Aeromantiam, Pyromantiam & Ouwmantiam, quæ descriptis quibusdam circulis & figuris in terra, cinere, puluere, aquâ, aere, igne & vino, quæq; obseruatis certis siderum dispositionibus, quibus ez linez, circuli & figurz respondere censentur, tutura prænuntiant, & occulta depromunt: Lecanomantiam, cum ex pelui, aqua immissa, ne quam dæmon consulitur. Gastromantiam, cum per ventrem diabolus respondet: Catopromantiam, cum diabolus ex nitidissimis speculis responsa dat: Crystallomantiam, quæ est vaticinium ex polito crystallo: Dadylomantiam, vaticinium per annulos ad certos siderum positus fabricatos: Onychomantiam, per quam quis varicinaturex vingue pueriim. polluti: Coscinomantiam, quæ est divinatio per cribrum: Axinomantiam, vaticinium per secures: Botanomantiam, divinationem per herbas: Sciomantiam, divinationem ex vmbris: Astragalomantiam, divinationem exiacu astragalorum: Cottabomantiam, vaticiniu per ænea phialam: Spotulamantia, quæ est diuinatio per os hirci recens occisi: Augurium, quo quis observat auiu garritus, voces, cantus aut numerum, quib. notatis, futuros rerumeuentus

in.

cet

in-

m-

ım

ıæ

n,

m

1.

t

Anpracepta

de imagini-

uentus predicit: Auspicium, quo quis ex auiu habitu, pastu, volatu, cursu, & motu futura pronuntiat: Aruspiciu, seu Extispicina, cum quis inspectis & animaduerlis cælaru&immolataru auium, aut aliorum animantium extis, intestinis, fibris & visceribus, futura diuinat: Chiromantiam & Metoposcopiam temerariam & Superstitiosam, qualis est Cigarorum, vti vocant: Onirocriticam seu Oniromantiam, quæ vel impiè captat somnia diabolica, vel temerè omnis generis somnia, etiam fortuita, pro oraculis habet, vel somnia naturalia, quæ ex cercis caulis naturaliter oriuntur, fic interpretatur, venon attendat ad illas caulas: Diuinationem ex ominibus siue per omina, vei vocant, qua quis observatis & notatis hominum dictis vel factis, fortuitos corum calus, lætos & triftes, faustos & infaustos, certò diuinat: Dissnationem temerariam ex oftentis, portentis & prodigiis, quâ fit vt caufæ iftarum rerum non discernantur, putà Deus, diabolus & naturæ vis ac facultas aliqua: Exorcifmum circa baptismum : Verborum & characterum ysum magicum; Dininationem exmortuorum vmbris & cadaueribus : Dininationem ex fortibus, ex inuocatione damonum, ex vanis observationibus, vt si quispiam summo mane egreffus domo, aut felem offendat, aut funus, sepulchrum vel crucem videat: & quis omnia divinationis vetitæ genera percenleate

#### CAPVT XIV.

De casibus conscientiæ circa secundum Decalogi præceptum.

#### PRÆCEPTA.

Casus conscientia circa secundum Decalogi praceptum, respiciunt cultum Dei externum, qui positus est in suga idololatria externa.

Hîc itaque damnantur imagines religionis caus adhibita, templa idololatrica, altaria idololatrica, excelsa & luci.

# REGVLA.

I. Præceptum de imaginibus est distinctum à primo.

Nam in primo præcepto Deus vetat coli deos peregrinos: in secunliare?

do prohibet imagines, & inter alia docet, se quoque verum Deum nolle
per imagines coli, vel etiam prope imagines, licet illæ non sint imagines
deorum peregrinorum, sed ipsius veri Dei imagines, qualis este debebat vitulus aureus ab Aharone fabricatus. Aliud igitur præcipitur præcepto de imaginibus, quàm præcepto primo, quod est de diis alienis. Deinde, quia nisi præceptum de imaginibus sit præceptu peculiare,
non decem, sed nouem tantum habebimus præcepta. Nam præceptum

Kk 2 de con-

de concupilcentia est vnicum, vt docet apostolus Rom.7.vbi præceptum de concupiscentia citat vno hoc verbo, Nonconcupisces. Et subiecta mate. ria satis ostendit, concupiscentiam alienæ domus non differre specieà concupiscentia alienæ vxoris.

Quaftiones circa imagines.

II. Quastiones conscientia circa imagines soluunturfe. conscientia rè ex his regulis.

> 1. Praceptum secundum non prohibet imagines typicas, qualis fuit serpensa. neus suspensus in deserto, qui Christum adumbrauit:neque politicas, qua vel historiæ, vel memoriæ inseruiunt, vel ornatus causa fiunt, vel vsum symbolicum habent: sed illas, qua fiunt religionis causa, id est, hæctria prohibet. Primò, ne Deum vlla effigie aut imagine exprimere tentemus autreprælentare. Siquidem fine contumelia non potest qui inuisibilis & infinitus est, effigie visibili & lineamentis certis clausa, exprimi & efformari. Deinde, ne imagines illas Dei, aut Deum per illas aut propè illas ad. oremus & colamus: hocest, nec capitis apertione, nec corporis incuruatione, ne que geniculatione illas adoremus, nec argento, auro, sufficu, cereis, lampadibus, altaribus, templis, festis, peregrinationibus religiosis, eas colamus. Tertione falforum quoque deorum, quorum cultus in primo præcepto est prohibitus, imagines aureas, argenteas, æreas, ligneas fabricemus, & numina per eas repræsentata colamus. In summa: Quéadmodum Deus in primo præcepto prohibet omnem idololatriaminternam qualis qualis etiam illa sit : ita in secundo præcepto prohibetomnem idololatriam externam, qualiscunque tandem illa sit. Damnamus itaque sequentia Papistarum deliria, vipote cum primo vel secundo przcepto è diametro pugnatia: Ea que Christum Dominum reipsa tetigerunt, latria cultu coli debent, videlicet claui, lancea. prafepe, fongia, flagella, corona spinea, & alia huiusmodi. Item: Sanguis Christi intriduo mortis & sepultura dominica separatu ab illius corpore, sultum latria meretur. Item: Crux & imago Christi, cuiuslibet ma. teria, digna est cultu latria. Item: Reliquias sanctorum oportet venerari; cuiusmodi funt, ipforum corpora, quælibet itidem corporum particulæ, capilli, offa, carnes, dentes, cineres, pulueres, vestes, & alia quibus ipsi vsi sunt, dum in hâc terrâ viuerent, puta panni, vela, & cætera, quæ ad eorum offa, aut corpora, admouentur, vel quæ ipfos tetigerunt, vel ad ipfos pertinent.ltem: Sanctorum nomina inscripta chartis licet collo religata & appensa deferre. Item: Cereis, & imaginibus, quas vocant Agnos Dei, à figur à scil. agni, honos & venerain debetur.Item:Imagines Dei & sanctorum non sunt idola. Quod postremuma. xioma Papistæ valde mangonizant, dum inter idolum & imaginemhoc interesse contendunt, quod idolum sit falsi alicuius numinis effigies,& simulachrum, quod numen inane & vanum repræsentat, imago autem ger

tum

Date.

cieà

rfe-

sæ.

qua

fum

hi-

re-

nfi-

-10

id-

12-

6.

15,

mana veræ & certæ alicuius rereffigies & similitudo. Quæ quidem distinctio falsa est; & si vel maxime vera esset, nihil tamen patrocinaretur caulæ Papistarum. Falsa est; quia idolum est idem in lingua Græca, quod in Latina imago: vt cum phantalia dicitur idolum rationis. Hinc prisci Patres hinc inde imagines Christi & sanctorum, religionis causa factas, Deinde si maximè vera effet hæc dittinctio, nihil iuuaret causamiconoplastarum: quia Deus diserte prohibet imagines cultus religiofi causa factas. Eiusdem farinæ est distinctio inter natpeiau & deneiau, quarum illam aiunt se tribuere Deo, hanc imaginibus: cum Scriptura perinde tribuat Deo vocem Sunever, atque narpever. 1. Thefal. 1. ver [. 9. Act. 20. p.6. Matth. 6. p. 24. Quinimo plus est Surever quà natrever; quia illud significat seruire alicui animo & corpore, & totum alterius esse; hoc tanrum denotat externum aliquod reuerentiæ fignum exhibere. 2. Soli Deo debetur adoratio religiosa, angelis bonis & sanctis defunctis debetur adoratio civilis reuerens, sanctis hominibus viuentibus debetur adoratio civilis socialis, operibus denique hominum bonis debetur cultus admirationis & imitationis. Adoratio externa est cultus externus, internum cordis affectum testificans. Estque personæ, velrei. Adoratio persona est licita vel illicita: & licita est religiosa, vel ciuilis. Adoratio religio a est, in qua religio & pietas in Deum exercetur. Eius partes dux funt: videl. intentio animi, quâ Dens concipitur tanquam omnipotens, omniscius, optimus & maximus: & corporis gestus, putà prostratio, geniculatio, &c. Hæcadoratio foli Deo debetur. Matth. 4.v.10. Nam scopus adorationis religiosæ est, Deo tribuere laudem omnipotentiæ, iuftitiæ, & similium proprietatum, quæ ipsi soli competunt. Adoratio ciuilis eft velreuerentia; vel societatio: seu, quod idem est, reuerens & socialis. In vtraque requiritur intentio animi, quâ in creatura agnoscimus dona eximia: vel potestatem quam in nos habet; & actio externa corporis, quæ hic est: eadem cum illa, quam diximus esse in adoratione religiosa:ita vt sola animi intentio faciat discrimen. Adoratio ciuilis reuerens est, qua reuerenter sen: timus & loquimur de aliquo, ita vtipíu conemur imitari. Hoc modo debemus colere fanctos angelos & fanctos defunctos. Adoratio civilis socialis est, quâ in humanâ societate reueremur illos, qui præditi sunt donis eximiis,& in nos habent potestatem. Adoratio persona illicita est, qua quis hominem impium, vel diabolum adorat, vel cultum religiosum transcribit creaturæ qualicunque sue illa sit bona, siue mala. Adoratiorei est vel bonæ, vel malæ. Adoratio rei bonæ est, qua opus bonum & præclarum ab homine profectum veneramur admirando & imitando. Adoratio rei mala est, qua opus malumab homine profectum veneramur: quo pacto abiconolatris adorantur imagines contra expressum Dei mandatu& re-

Etam rationem, quæ dictat superiorem non debere adorare inferiorem. Iam verò imagines longo interuallo sunt inferiores homine. Namtam. etsi dicuntur imagines Dei:tamen non sunt. Et homo, imago & opus Dei est: cum imago ista religionis caus a facta sit opus hominis vani & prota-Ri.3. Quicunque Deum adorat in imagine per imaginem, vel ad imaginem, illeidololatria & superflitionis crimine se polluit. Quid? Deus ita adorarus, idolum con-Attuitur. Quisquis enim Deum ita colit, illius præsentiam, operationem, & gratiam ad illa loca restringit & adstringit, ad quæ Deus suam præsentiam & gratiam neg; adstrinxit, neque vultadstringi; vtpote qui huiufmodi cultum diserte prohiber Deut. 4. v. 16.17.18.19. 4. Imagines Pontificia in templis reformatis retinere ornatus causa, non est adiaphorum. Nam quod est sua natura maluni, id non est indifferens. Atqui Deum colere coram imaginibus est sua natura malum. Leuit. 26.v. I. Deinde huiusmodi imaginesseducunt homines, Deuter. 4. v. 16.25.6.7. v. 5. 5. Imagines Trinitais, Christi, erucis Christi, Apostolorum, Sanctorum, & alia historica non suns in templis collocanda. Quod enim dicitur, illas non adhiberi ad cultum, sed ad vsum histori. cum & ornatum, id friuolum est. Principio enim adoranda & individua Trinitas non potest exprimi vllo modo. Et quanquam Deus sapenumero suam præsentiam fecerit testatam in forma visibili apparendo: nostamen ideo non debemus illas formas imitari pingendo vel sculpedo, tum quia variæ sunt, tum quia pro tempore duntaxat fuerunt assumtæ, & mox depositæ. Deinde imagines Christicrucifixi & Sanctorum, intemplis non funt collocandæ: quia Deus non vult adorari coram imaginib. Leuit. 26.v. 1. Et verò imagines istain templis ere cha speciem habentadorationis: quandoquidem multi existimant, non alio fine in zde sacti illas poni, quam vtadorentur. Atqui ab omni specie mali est abstinendum.1. Theffal. 5. v. 22. Denique templa ornantur templis viuis, id eft, sifre quententur ab iis, qui sunt templa Spiritus sancti, quiq; adeo verbum De in templis deuote audiunt, & alia quæ ad cultum Dei publicum & lo-Tennem pertinent, ibi peragunt in timore Dei. Huc facit decretum Cocilii Elibertini Can.36. Placuit picturas in Ecclesia esse non debere, ne quod coltur aut adoratur, in parietibus depingatur. Carolus quoque Magnus anno Christi 794. Synodum Francofurti ad Mænum coegit, in qua præsentibus Epi-Icopis per Galliam, Germaniam, Aquitaniam & Britanniam, concorditer decretum est: Imagines habere in templis, aut locis aliis, per se quidem impium non effe,vt cum fiunt vel ornatus gratia, vel historia, ad refricandam rerum prateritarum memoriam:cateram à fide Christiana, quam alienisimum, & plane gentilitium, rel ethnicum effe,imagines adorare, aut quoque modo venerari & honorare, veftire,lumina eis accendere, suffitum facere, aut coram ipsis procumbere, caput aperire, & genicu-Leri. Plura hancin lententiam vide in Catecheticis & Polemicis. restat tem.

am.

Dei

ota-

lola-

on-

em,

fen-

liuf-

ficias

lfuâ

agi-

sic-

CTH-

nda.

on.

lua

ne-

ta-

ım

&

m.

ib.

d-

n-

Ĉ.

ti

19

restar scrupulus circa hanc materiam: Si imagines ex templis Papistarum remouere oportet, pari ratione ipsorum templa fuerint destruenda : vtpote quæ ipla quo que sunt instrumenta idololatriæ. Sed tenendum est, aliam esse templorum rationem quam imaginum. Nam templa sunt res indifferences, quæ luum habent vlum & abulum. Oportet igitur tollere abusum, & verum vsum retinere. At imaginum alia est ratio. Nam sillæ fiant religionis caula, sua natura malæ sunt. Et verò si templa destruenda estent, in quibus idola fuerunt, ipse quoque aer fugiendus estet, in quo 1dololatria commissa fuir. Quapropter Manasses quoque & Iudas Maccabæus non templum Hierofolymitanum, sedaltaria tantum destruxerunt. Et Christus mensas euerait numulariorum, templum non item. Sic trophæa, in principis ignominiam intra vrbes ab hoste erecta, deiiciuntur, iplis vrbibus illælis conferuatis. Templa itaque etiamii in abulum converla sub Papatu fuerunt; solus tamen illorum abusus corrigi debet. Quod artinet ad delubra & fana ethnicorum, illa prorfus funt diruenda exemplo Constantini Magni & Theodosii Maioris. Euseb.lib. 3. de vita Constant.c.1.663.60 lib.s. hist. Eccles.c.16. Idem faciendum est templis illis, qua in montanis & campestribus erecta fuerunt, vt seruirent superstiriosis peregrinationibus ad Sanctos. 6. Christianus magistratus imagines è templis tollet. Hoc enim Deus mandat. Exod. 34. v. 13. & Deut. 7. v. 5. Neque elt, quòd obifcias cauendum esse scandalum infirmorum. Nam si quis faciendo voluntatem Dei scandalizat alium, id non est scandalum actiuum, aut datum, sed passiuum & acceptum. Interim id dabit operam pius magistratus, vt perconcionatores prudentes & eruditos imagines tollat prius ex cordibus simplicium.

# CAPVT XV.

De casibus conscientiæ circa tertium Decalogi præceptum.

### PRACEPTA.

C'Asus conscientia circa tertium Decalogi praceptum, respiciunt cultum Dei externum, qui Deo exhiberi debet sermone sine lingua.

Huc itaque pertinent casus conscientia circa sidei externam confessionem, iuramentum, votum, ieiunium & blass hemiam. Ex his ieiunium refertur ad tertium praceptum, quatenus est species quadam iuramenti religiosi vel voti Christiani.

### REGVLA.

I. De confessione fidei externâ sunt hi casus conscientia. conscientia.

eirea confes.

I. Confessio fidei externa, etiam illa que fit coram aduersario, est necessaria. Nam Gonem fidei Scriptura hoe docet Marc 8.v.38. Rom. 10.v. 9.10.1. Petr. 3.v. 15. Et fanè con. externam. fessio fidei, quando fit tempore illo, quo gloria Dei & salus mostraitem. que proximi hoc postulat, est insigne laudes Dei sacrificium, quodsape coniun ctum est cum martyrii coronâ. 2. Due sunt tempora, in quibus confeso est edenda coram aduersario. Præceptum de confessione est affirmatium; ac proinde non obligat nos ad omnia tempora, sed tantum iusta oportunitate oblata. Nam præcepta negativa solum obligant omnibus tempo. ribus: sed affirmativa licet omnibus temporibus obligent, nontamenad omnia tempora, iuxta regulam: Pracepta negatiua ligant semper, & adsemper affirmatiua obligant semper, sed non ad semper. Quare cum confessio externa mandetur præcepto affirmatiuo, huius regulæ etiam habenda entratio, Semper est obligatio præcepti, ne aliquid contra fidem faciamus: sednon semper est obligatio, vt fidem manifestam faciamus. Sunt autem duo tempora, in quibus confessio fidei coramaduersario est edenda. Primum est, quando de fide & religione nostra examinamur ab iis qui sunt cum imperio, id està Magistratu, Principe vel Iudice. Tum enim existimandi est, nos vocaria Deo ad confessionem sidei edendam, Matth. 10, 1946 Petr.3. v.15. Iccirco in hoc casu non edere confessionem fidei suz, perinde est ac Christum abnegare, Ecclesia scandalum ponere, & veritatem instgniter lædere ac prostituere. Secundum confessionis tempusest, cumo missa fidei confessione diuina gloria directe oppugnatur, salus multori impeditur, & proximus noster offenditur, quamuis nulla examinatio aut inquisitio instituatur. Sed, inquis, quomodo possum de illo temporeiudicare? Resp. Christiana prudentia docet, tunc opportunum esle veritatem cœlestem defendere, cum impii conantur illam opprimere. Extra duos hosce casus Christiani libertatem habent non confitendi. Sed & legitime possunt celare fidem, & mutato habitu siue vestitu personassuas supprimere: quod ita manifestum fit. Tria ista plurimum differunt: Negare seesse Christianum, simulare siue occultare fidem Christianam,& le Cram sine superstitiosam impietatem profiteri. Deinde potest fieri, vtaliquis fidem Christianam vel verbis, vel factis, vel signis abnegerautor cultet. Quibus præmissis, ita statuimus. Profiteri sectam aut superstitionem hæreticoru vel infideliu quorumlibet, siue verbis, siue factis, est pet se peccatu, & quidé graue: etia tum, quando fit metu mortis :etsimetus mortisex parte minuere possit ipsius deformitate. Quid si, inquies, orete. nus tantummodo quispiam profiteatur, non animo & corde? Resp. Eth ille non fit hæreticus aut infidelis, quoniam intelle du nihil ampleditut contra fidem Christianam: graue tamen peccatum committit, quia Christifidem verbis abnegat, nec diligit Deum ex omnibus suis viribus.

Nam

con.

læpe

nfeßio

lum:

rtu-

npo.

nad

mper:

erna

atio.

non

duo

mum

cum

ndú

9.1.

nde

nli-

no.

orú

aut

iu-

tra

le-

115

Præterea si quis legitime, authoritate publica rogatus, se esse Christianum neget, graue peccatum admittit,tametsi metu mortis, & verbotenus setalem esse negauerit. Nam fidem negare est etiam per se & suâ natura malum. Postremò si quis publice ac legitime rogatus, sinne Christianus, annon, tacuerir, ita vt setalem tacendo esse dissimuler, grauiter delinquit, quoniam tunc temporis fidem suam clare, & palam prodere, ac confiteri debet : alioqui enim tanquam hæreticus aut infidelis cenlebitur. Et cum id negotii publice transigeretur, pios Christianorum animos offenderet. Si tamen quis clanculum, lecretò aut privatim ab aliquo rogetur, sithe Christianus annon, non peccat, si tacendo fidem occultet, aut si rogantem verbis non quidem ambiguis, sed tamen aliò spectantibus eludat: quia is qui rogat, nullum rogandi ius habet : ac proinde qui respondet, minime obligatur ad veritatem fatendam. Vsu tamen venire interdum potest, ex accidentialiquo, ne alii offendantur, vel ne in periculum perfidiæ veniant, vt debeamus veritatem etiam priuatim rogati confiteri, & nequaquam occultare. Idem iudicandum est, si ille, qui priuatim nos interrogat, audită fidei nostræ confessione possit Christolucrifieri. At vero si quis hæreticum aut infidelem se esse fateatur priuatim, peccat, non solum mentiendo, sed etiam hæresim aut insidelem sectam verbis profitendo. Denique quemadmodum licet Christiano per paganorum vel hæreticorum terras transeunti, sermone & lingua ipsorum vtissic etiam eidem fas est, vti veste ipsorum, siue illa sit symbolum nationis, siue religionis. Sicut enim vti sermone illorum, non est per se sectam corum profiteri, nec propriam religionem abnegare, eò quòd sermo & linguatantummodò nota & signum nationis est & gentis, non symbolum religionis; ita quoque veste infidelium vel hæreticorum vti, non est per se ipsorum sectam&religionem profiteri, quia res est per se media& indifferens. Ar, ais, fi vestis sit symbolum religionis & secta, quid tum faeiam?Resp.Nequaquam inde colligi, esse per se malum: sed ob scandalum & periculum aliorum, quo sublato nullum est peccatum, metu mortis impendente. Namalioqui eâ veste & habitu vti qui vellet, proculdubio peccatum non euaderet. 2. Licitum est Christiano adire templa, ad qua haretici aut infideles conueniunt, & interesse ipsorum conuentibus atque concionibus. Nam si rei naturam spectemus, id per se malum non est, cum litres suapte natura indifferens. Et multis de causis potest aliquis illa templa adire, & conuentibus atque concionibus istis interesse, ve facilius, validius, & euidentius eorum confutet errores, & abominetur horrendam ipsorum superstitionem. Ex accidenti tamen peccatum est, la id fiat cum aliorum offensione, aut periculo nostro, vel alieno. Sed quid, si Princeps infidelis aut hæreticus iubeat templum suum frequentare,&

cultui superstitioso vacare, constituta pæna publicationis bonorum, am mortis? Resp. Oportet Deo magis obedire, quam Principi. Nihil quo. que licet contra conscientiam facere, aut contra charitatem. Eigononli. cet huiusmod facto conscientiam suam grauare, & alios offendere:quia in hoc casu parere Principi, est abnegare fidem Christi, & profiteri hate. fin aut impiam fectam. 3. Confessio fidei est explicita. vel implicita. Explicita seu aperta confessio est, cum quis sidem suam conceptis verbis, intiepidè, etiam víque ad mortem coram aduersario, vel alias quando necesse eft, confirerur. Implicita eft, cum quis sua religionis retinenda causa, z. quo & voluntario animo natale suum solum, amicos, bona, & facultate deserit. Hoc genere comprehenditur fuga in persecutione, de quâ hat tria quæruntur : An liceat homini Christiano sugere tempore persecutionis : Ou tempore liceat: 3, Quo tempore non liceat? Resp. ad 1. Fugam quandam estell. citam tempore persecutionis, colligitur partim ex mandato Christi Ma 10.v.23.partim ex sanctorum exemplis, putà Iacobi Patriarchæ, quife git Elauum. Gen. 27. v. 45. Molis, qui profugit ex Ægypto. Exed. 2. v. 15. E. liæ, qui fugit à lezabele. 1. Reg. 19. v. 3. Seruatoris, qui sepenumero sesso duxit, cum periclitaretur, vt Iohan. 10. v.39. Apostolorum. Ad. 9. v.1.& Pauli. Act. 9. v. 25. 29. 30. Ad 2 Octo conditiones requiruntur in fugale gitima, quas omnibus Christianis, inprimis autem ministro verbi, dil genter expendendas effe recte statuunt Casifta. Primaest, sinulla reibene gerendæ spes affulgeat ex nostra præsentia & commoratione inilho loco, vbi persecutio grassatur. Secunda est, si persecutio sit personalis, hor est, petat nostram solum personam. Tum sanè licet fugere, extracalum scandali & damni publici. Idem iudicium est, si persecutio sir publicate vniuerfalis. Tertia est, si caucamus ne immoderato timore opprimamu, aut præ nimia confidentia certissimum periculum incurramus. Quant est, si ad tempus duntaxat migremus, & postea, remittente feruorepent cutionis, redeamus ad officium nostrum. Quinta est, si præmisso diligem examine deprehendamus, nosad resistendum tentationi defections non esse latis armatos. Sexta est, si à magistratu eiiciamur, aut in exilum mittamur, etiam ob iniustam vel nullam causam. Septima est, si Deuslegi timam euadendi viam suppeditet, ac veluti ianuam aperiat. Octanaella periculum sit certum & præsens, non verò vel cogitatione conceptum veleminus conspectum, vel denique solum suspectum. Ad 3. Quatro funt figna fugæ illicitæ. Primum eft, cum Deus animo hominis inditfo ritum virtutis & fortitudinis; vt in Paulo videre est Ad. 20. v. 22.24.84 dum est cum aliquis est comprehesus, & in magistratus custodià asserus tur. Non enim licet vilo tempore passionis magistratuiresistere, sedipl obedire in passionibus quibuslibet. Ita Apostoli in vincula conie ai, nur

quam sunt elapsi suga, sed tum demum egressi sunt, quando angelus Domini illos liberauit. Actor. 5. v. 19. Ita si hodie diuinitus se offerat occasio, qua possimus absque vi, putà carceris estractione, euadere, illa vtique grato animo est acceptanda. Extra hunc casum si quis elabatur, bonam eausam reddit suspectam. Tertium est, cum quis ita est alligatus ad suam vocationem, vtillam non possit deserre, absque gloriæ Dei læsione, & Ecclesiæ detrimento. Quartum est, quando Deus pro sua providentia omnes legitimas sugiendi vias & occasiones præscindit.

II. Quastiones conscientia circa iuramentum soluun Casus con-

tur ferme ex sequentibus regulis.

n,an

quo.

ion

:qua

hære.

plicita,

trepi-

ecelle

5â, z.

ltates à hær

fle li-

uifo.

s. E.

e lub.

7.2.& gâle-

dili

ei ben isto

s,hoc alum

caleu

mut, uarta

erle.

ions

lium legi-

eft,fi

tum,

tnor

tlpi-

Sein.

Casus consciétia circa

1. Iuramentum est rerum dubiarum confirmatio religiosa & necessaria qua Deus iuramentu. inuocatur tanquam testis veritatis & vindex falsitatis & persidie. Est confirmatio, teste Apostolo. Hebr. 6. v. 16. Est religiosa confirmatio; quia infiurandum est pars cultus Dei. Deut. 6. Est necessaria confirmatio; quia iuramentum non est vsurpandum, nili extrema vrgente necessitate, quando alia argumenta deficiunt. Quemadmodum enim corpori medicamenta adhibere non expedit, nisi necesse sit, eorundem verò frequens vsus folet elle noxius & perniciosus: ita etiam, nisi cum grauis & iusta subest causa, iureiurando vti salutare no est: quòd sif requens adhibeatur, tantum abelt vt prolit, vt magnum derrimentum ac perniciem adferat. contrario, si iuramentum rectè adhibeatur, est maximum remedium expediendarum litium, vt ait Iurisconsultus: ita vt frustra sint Anabaptistæ, quando iusiurandum à Christo prohibitu esse docent, & negant Christianum magistratum posse deferre vel exigere iuramentum. Denique forma iuramenti in eo est posita, quòd si eiusmodi actus, quo divinum nomen fidei faciende causa adhibemus. Hic duo veniunt in quæstione: An iuramentum per creaturas factum, sit legirimum, ac proinde seruandum: &, An uramentum per falsos deos susceptum, sit verum iuramentum? Respon. ad 1. Iuliurandum per creaturas factum, est sanè iuramentum, quamuis illegitimum. Ratio prioris est; quia licet illud iuramentum non habeat deum testem expresse, explicitè & directe, habet tamen occulte, implicite & indirecte: quoniam creaturam adhibemus in testem tanquam aliquid, in quo Dei veritas refulget, vt Christus docet Matth. 23. v. 21. 22. Vnde non per creaturam iuramus propter iplam, led propter Deum, qui in luis creaturis elucet, at que ita creaturam aduocamus testem tanquam aliquid Dei. Et sanè, quot sunt in mundo creaturæ, tot Deus habet vindices perndiæ noltræ.Ratio posterioris est; quia iuramentum illud habet Deum teltem implicité ac indirecté. Non enim iuratur per creaturas, tanquam propter ipsas, sed propter Deum, qui est author omnis veritatis & sanctitatis, quam creaturæ habent, Ad 2, Ad iusiurandum sufficit attestatio rei,

Ll 2

quæ

quæ vere sacra fit, aut quæ apud homines talis habeatur, hoc est, quæ temera, vel hominum opinione sit sacra. Ergo cùm homines ethnici peri. dola falsosve deos iurant, verè iurare censetur, quia apud eos proveris diis habentur. Quamuis itaque hoc iuramentum non sit legitimum,yt prius illud : perinde tamen valetae iuramentum. Sic Iacobus admistiuramentum Labanis; qui iurabat per idola Nachoris, Genes. 31.7.33. Sed, inquies, quomodo id quod illegitimum est, potest esse verum iuramentum? Respond. Id, quod illegitimum est, nos bona conscientia non possumus facere. Nihilominus tamen aliquid, quod est illegitime factumeo ipso, quod factumest, admittendum est: vti cum liberi sine consensu parentum contractum matrimonium copula carnali consumma. Id matrimonium tametsi illegitime sit contractum : non tamenideo censetur nullum, vnde nec rescinditur. substantiam non requirentur verba, nisi in iudicio. Ratio prioris est; quia constat inter omnes, in conscientià apud Deum sufficere sine verbis solummé. tis consensum quomodolibet coram Deo expressum, qui cor & mentem intuetur. Ratio posterioris est; quia in iudicio non agitur absque verbis. III. Comites iuramenti debent effe numero tres, hoc est, r a sunt, que ad iusiurandum requiruntur, quæ leremias cap. 4. breuiter enumerat, hoc modo:lurabis, viuit Dominus, in veritate, & in iudicio, & in iustitia. Quali dicat, In reseria & iusta confirmanda, non inuocabis alium, nisi Deum viuentem; idque In veritate, hoc est, pro veritate, velad veritatem confirmandam: In iudiio, hocest, proserià & grani alicuius momenti re: In instinia, hocest, prote iustà ac debità comprobandà. Primum staque in jurein rando locum habet veritas, nimirum, vt quod asseritur, ipsum verum sit: & qui iurat, ita esse arbitretur, non leui coniectura du dus, sed certa, aut verismiliatg; probabili. Et qui iureiurando aliquid pollicetur, eo debet este animo ac voluntate, vr cum tempus aduenerit, id reipfa præstet, quod animo promissi. Secundo loco debet iusiurandum cum iudicio coniungi:quoniam nec temerè, nec inconsideratè, sed consultò & cogitato iurandum est:ita vt qui iuraturus est, primu colideret, necessitate cogatur, nec ne, accurateque rem totam expendat, an huiusmodi sit, vt iuramento indigerevideatur. Tempus præterea & locum, & alia rebus adiuncta spectare debet, ne odio, amore, ali âue perturbatione impellatur, sed rei ipsius vi & necessitate tractus. Alioqui præceps erit & temerarium iuramentum, cuiusmodiest hominum illorum, qui in re leuissima & inani, nulla ratione & confilio, sed prauâ quâdam consuetudine iurant: quod passim quotidie venditores, & emtores facere solent. Præterea in iuramento necessaria est iusticia. Quare si quis iniustum aliquid, vel inhonestum promittit, & iureiurando peccat, & in præstandis promissis crimen crimine cumislat. ære.

peri.

veris

m,vt

it iu-

Sed,

nen-

pof-

0360

ma-

non

andi Stat

né.

em ois.

an-

14-

riâ

ue

te

lat. 3. Iufiur andum quinque modis dividitur. Prime est iuramentum iudiciale, vel non iudiciale seu extraiudiciale. Illud in iudicio coram iudice, solemni quodam ritu adhibetur : istud extra iudicium habet vsum. Secundò iuramentum est execratorium, affertorium & promifforium. Execratorium est, quod per execrationem adhibetur, ita vt iurando rem aliquam Deo vitoriac vindici subiiciamus, si verum non sit, id quod iuramus, quale est illud Pauli apostoli: Testem Deum inuoco in animam meam. Quò etiam pertinent istæ formulæ: Hac mibi faciat Deus, si itanon est: Moriar, aut Disocream, aut me Deus non adiquet, nisitasit. Iuramentum affertorium eft, quod fit per affertionem, quâ quippiam affirmatur vel negatur esfe, fuifse, foreue. Iuramentum promissorium est, quod fit per promissionem, qua quippiam iurando promittimus, nos in posterum facturos, aut non facturos. Tertid iuramentum est simplex, vel solemne. Simplex est, quod caret omni ritu & formula solemni iuris. Solemne est, in quo aliqua iuris præscripta formula adhibetur:nimitum quod fit in iudicio, aut publice, aut coram testibus, coram populo, aut coram tabellione sue notario. Quarto iuramentum est vel absolutum & purum, quod nullam habet conditionem additam:vel conditionale, in quo interuenit aliqua conditio, & illud est vel simpliciter promissorium, vt cum iuro, si ex Asià rediesispost tres menses, me tibi daturum centum aureos : vel pænale, quod adhibetur pæna aliqua constituta, vt cum iuro, si in hoc vel illud peccatumincurrero, dabo in vsus pauperum centum aureos. Quinto iuramentum est vel legitimum, vt quod fi: per Deum in re necessaria: vel illegitimum, vtillud quod fit per creaturas, aut per falsos deos. IV. Formula iurisiurandi sunt vel certa & explorata, vel tales de quibus ambigitur, contineant nec ne iusurandum, vel blashhema. Formulæ certæ & exploratæsunt, de quibus conuenit inter omnes, eas habere iurifiurandi vim & ratione. Eiusmodi sunt formulæ, in quibus est vel confessio omnipræsentiæ, omnipotentiæ & omnisapientiæ Dei, vt, Viuit Deus: vel precatio & inuocatio, quâ Deus inuocatur ad testimonium perhibendum conscientiæ iurantis, vt, Deum teftor: vel imprecatio, in quâ quis, Deum agnoscens iustum este mendacii vindicem, sead pænam obligat, si sciens volens falsum iurauerit, vt Hac vel illa mala mihi eueniant. Et hæ formulæ vel seorsim ponuntur, vt, Deum tethem aduoco, Per Deum iuro, Testis mihi sit Deus, Ita me Deus amet; iuuet, seruet, liberetivel duæ aut tres conjunguntur, vt, Ego Deum testem inuoco in animam mea, quomodo iurat apostolus, 2. Corinth 1. vers. 23. in quâ formula inuocatio cum imprecatione coniungitur. Formæ de quibus ambigitur, contineant neone iusiurandum, sunt istæ: Deus seit, Deus videt, Deus audit me verum afserere:In conscientià, seu per conscientiam meam hoc dico: In side, seu per sidem meam: Infide, velper fidem boni Christiani, ingenui nobilis, &c. De his ita pronuntiandu

iudico cum Cafiftis. Eiufmodi formulæ, in quibus fit mentio Dei&con. scientiz, habent rationé iurissurandi. Secus se habent illæ, in quib.iura. turper fidem nostram: quia illorum verborum hic est sensus, Hoc dico, vel refero ea fide, quæ haberi solet bono Christiano, vel ingenuo nobili, Ex verò formula, quas inter loquendum frequenter adhibemus, coni, Profecto, Reuera, Itaeft, In veritate, Per veritatem, iurifiurandi vim non habent. Hîc quæritur, quid iudicandum fir de illis verbis, quibus Christus fre. quenter est vsus, Amen, Amen dico vobis: Item apud Lucam, In veritate dico vo. bis. Sunt qui existimant, hanc este formulam iuramenti, quæ Christofue. rit vsitata, quemadmodum videmus quasdam formulas asseuerandi habere rationem iurifiurandi apud eos homines, apud quos in more politi est, vt accipiantur tanquam modi loquendi iurifiurandi vim habetes. Ve. rùm non ita est. Nam quia vox Hebraica, Amen, nihil aliud significat, nis Vere:non magis illa verba Christi habent vim iurisiuradi,quam ista formæ, quas inter loquendu frequenter adhibemus, Certe, Profecto, Reneral. taeft. Interim fatendum est, repetitionem illam, Amen, Amen dico vobis, no. tare vehementem asseuerationem, quæ æquipolleat promissioni velcominationi iuratæ. Ad extremum formulæ, quæ cum maledicto in Deum, id eft, cum blasphemia sunt coniúctæ, illæ pro varietate gentium suenationum, & hominum, funt variæ. Ita blasphemiam continent istæ forme, in quibus verbum profertur, quo aliquid Deo denegatur, quodipliciuenit, vel affirmatur aliquid quod in illum non cadit. Vnde blasphemia est per falsa numina & creaturam, tanquam numinis & diumitatisaliquid habentem, iurare: vr per Iouem, Martem, Herculem, idola. Item, fi verbum proferatur, quo quis fidé Christi abneget, vel à religione Christiana recedar. Item, si aliquid proferatur, quo Deus ponæ alicui subiiciatur. Item, si per membra Christi iuretur. Quod attinet ad istam formulam, Sicut Dew est veritas, ita est verum, quod dico : illa manifestam blasphe. miam continent, si hic sit sensus, tantam esse veritatem indictis nostris, quanta est in Deo. Aliâs si quandam similirudinem tantummodo contineant, nimirum, Hoc, quod dico, modo quodam est verum, sicut Deus sua natura est verus: tunc blasphemiam non continent. Verum nontemerè hæc verba sunt vsurpanda. V. Iuramenti iuste suscipiendi conditiones sunt quatuor. Primò, cùm facit ad gloriæ Dei illustrationem, & doctrinæ celestis propagationem. Secundo cum facit ad proximi vitam, bona & existimationem conservandum. Tertiò quando facit ad tuendam nostram bonam existimationem, facultates, vitam, sidem & veritatem in contra-&ibus. Quarto, cum magistratus iuramentum legitime defert. VI. Imsmentum obligat tum, quando est factum de rebus certis & possibilibus: verè ac fine dela, con.

ura.

ico.

bili.

erte,

ent,

fre-

0 vo.

fue.

ha-

olitu

Ve.

nisi

for-

â,I-

no.

cő.

ım, na-

nę,

cō-

nia

ali-

1,11

rj-

12-

u-

C-

¢•

pramoditate ac cum iudicio siuste ad gloriam Dei & bonum proximi. VII. Iusurandum legitimum con cientiam obstringit, etiamsi eius observatio cum nofiro damno sit conjuncta. Si enim juramentum fie de re licità, & damnum priuatum tanrum iurantis personam spectet, æquum est, vt illud seruetur: quia hocest viri probi & integri, vt Dauid docet Pf. 15. v. 4. Et recte theologi: Iufiuradum, inquiunt, damnosum in bonis temporariis vir pius minime abrogat aut immucat. VIII. Iuramentum, quod quis fraude dolog, malo circumuentus prastitit, obligat conscientiam, si fuerit de re licita qua sine peccato fieri posit, & damna nonnisiprinatum adferat. Id fecit Iosua, cum fraude inductus ester à G beonitis ad fædus cum iplis ineundum & iureiurando firmandum. Iof. 9. ver. 19. Et trecentis annis post, cum Saul nonnullos è Gibeonitis interficiendo,prestitum hoc sacramentum reddidisset irritum, Deus grauiter istam perfidiam puniuit. 2. Samuel. 21. verf. 7. IX. Iuramentum vi extortum obligat conscientiam, si absque tactura salutis aterna posit servari. Nam si violaretur, fieret iniuria Deo, per quem tanquam per testem iuramus. Neque est, quòdaliquis obiiciat; huiusmodi iuramentum esse coniunctum cum damno illius qui iurauit. Nam temporale damnum non est tanti. Et verò qui iurat se aliquid facturum, quod videt cum suo detrimento elseconiunctum, proculdubio considerat maius bonum adse rediturum. Sic verbi gratia si quis coactus à latrone promittat illi iureiurando, feallaturum ipfi domo pecuniæ aliquam summam, ideo iurat, vt vitam fuam seruet. Sed quid facto est opus, si idem cogatur iurare se taciturum? Hoe iuramentum non videtur este seruandum: quia nisi latro indicetur magiltratui, aliis bonis viris idem periculum fuerit metuendum. Respon. Illud iuramentum est contra bonos mores, & charitatem proximi,& proinde ipso iure est nullum. X. In sex casibus iuramentum nullam prorsus habet vim obligandi. Primo, si ea de re aut actione factum sit, quæ verbo Deiexpresse est prohibita. Nam cum omnis obligandi vis, quam habet, ex-verbo Dei dependeat ideo cum aduersatur verbo Dei, vim potestatemque obligandi habebit nullam. Vetus itaq; regula hic habet locu: Iuramentum non sit vinculum iniquitatis. Hinc cum Dauid cestro iræ percitus, & vindictæ cupiditate accensus, temerè iurasset, se Nabalem totamque ipsius familiam occisurum, oblatam sibi ab Abigaele iurisiurandi re. scindendi occasionem magnopere gratulatus est. 1. Sam. 25. De quo facto Augustin in serm. de decollat. Ioh. ita pronuntiat : Iurauit Dauid temere: sed non impleuit iurationem maiore pietate. Et quamuis Dauid iurastet Schimei, qui ipsi maledixerat, illum non moriturum : posteatamen moribundus, re tota diligentius perpensa, filio Salomoni præcepit, vt caniciem eins deduceret cum sanguine in sepulchrum :vtpote qui violasset lege illa Dei: Principi populi tui ne maledixeris. 2. Samuel. 19.1. Reg. 2. Peccarit contra hanc

hanc regulam grauissime impius ille Herodes, qui existimauit se iuta mento filiæ fratris sui inconsiderate præstito ita obligari, vt einecesse haberet caput Iohannis Baptistæ in patina tradere. Matth. 14. Secundo, fi iuramentum bonis & legitimis alicuius reip.legibus repugnet. Illiusdi. co reip.in quâviuimus. Cum enim illi reipub. simus obligati, citra peccatum violari non possunt rectæ atque vtiles ipsius leges. Tertid, si præstiti fit ab iis, qui pleno rationis viu destituuntur: quales funt pueri, motio. nes & phrenetici. Conscientia enim obligari non potest, vbi intellectus. quid factum fit,aut fieri debeat, discernere nequit. Quarto, fi factum fit ab illis, qui non sunt sui iuris, seu qui non habent potestatem vel autho. ritatem se obligandi. Huiusmodi iusiurandum sit contra legemnatura, quæ monet, Eum, qui sui iuris non est, obligare se non posse. Ergo iuramenta, quibus se liberi obstringunt inuitis parentibus de ingressu in religionem, vi vocat, illicita sunt, vt& promissiones in causa matrimoniali insciisvelte. pugnantibus parentibus factæ. Quinto, si factum sit iuramentum dereb. que non sunt nostre potestatis :-vt si quis amico iuret, se ipsi bonaalterius donaturum. Si quis huiusmodi iuramentum præstet, grauiterpeccat, quia iurat: deinde verò peccatum peccato adderet, si iuramentunz. staret. Sextò, si id quod iuramus, primò fuerit licitum, postea verò, causte alis interuenientibus illicitum fat, aut etiam impossibile, tunc nullo modo conscientiam obligat. Nam quidquid est illicitum, non obligat conscientiam, quia vis obligandi pendet à solo Dei verbo. Et quandoaliquid factum est impossibile, existimandum est, Deum è colonosabisto iuramento absoluisse. Ita si rex aliquis iuramento se obstringaralise. gi de auxilio ipfi contra communes aduerfarios ferendo, est iuramenti legitimum. Si verò contingat, vt idem iste rex, cui facta est promissio, in regem illum, qui fecit, eiulque populum & Christianam religionem hostiliter sit affectus, nemo non videt, illud iuramentum non este legitimit cum constet, è diametro cum verbo Dei pugnare fædera amicitiz, que cum hostibus Dei & verbi ipsius panguntur. Amicitiæ fædera dico;quia concordiæ fædera iniri cum ipsis posse inter omnes conster. Arque hi funt sex illi casus, in quibus iuramentum non habet vim obligandi. Qua disputationem illustrant sequentes regulæ, in veroque foro, interiori & iudiciali, obseruandæ: Iusiurandum, quod confirmat promissionem rei imposibilia, est temerarium: Iusiurandum de peccato perpetrando, temerarium est & impium: fu rans se no facturum, quod ad officium pietatis. amicitia charitatis, institia &c. sedal, peccat: Temerariu est iuramentum de non dando mutuo: Iusiurandum de re indisferente est inualidum: Non obligat iuramentum quando aliquis promittit se facturumaliquid ob malum finem. Iufiurandum de re qua impedit longe maius bonum, non valt: Iusiurandum non valet contra nudam & simplicem promissionem: Iusiurandum conintai

ceffe

ndò. G

us di-

eccaeftică

orio.

mfit

tho.

tura,

qui-

n,vti

el reb.

alte-

pec-

præ-

ullo

ligat

02-

abi-

116-

nru

ho-

uia

e hi

211-

tra bonos mores nullum eft: Iufiurandum fecundum non valet contra primum. XI. Iusiurandum ex animi perturbatione, nimirum irâ & triftitiâ interpositum in promisis, eft obligatorium, si perturbatio rationis vsum non adimat. Nam ad legitimum iuramentum requiritur, vt intellectu integro, vel saltem non ablato, fiar. XII. Christianus iurans per falsos deos, non tenetur prastare iuramentum. Non enim ibi inuocatur Deus verus, quem colitille qui iurat. At verò fi iufiurandumaliquis adhibeat per falsos deos, quos veros esse existimat iusiurandum verè ponit, & periurii crimine tenetur siid, quod iurando promilit, non præstet. XIII. Iusiurandum in foro conscientia semper est interpretandum juxta mentem iurantis : at in foro exteriori seu iudiciali semper est iudicandum fecundum communem fensum, quem ipsa verba reddunt, & secundum communem hominum vsum. Ratio prioris est; quia non oportet laqueum iniicere conscientiæ: quodfieret, si contra mentem iurantis interpretaremur iusiurandum factum. Ratio posterioris est; quia verba sunt accipienda iuxta communem sensum & vsum. XIV. Iusurandum est vinculum persona. Ideo vitra iurantem non extenditur. XV. Iusurandum nonoportet interpretari cum detrimento & incommodo alterius. Hoc enim est contra legem humanitatis & charitatis. XVI, Influrandum, quod alioqui ratum eft & firmum, non potest absolutione ecclestastici prafecti relaxari; potest tamen tolli eius vinculum vel commutatione boni maioris, aut aqualis compensatione: vel remissione creditoris:vel relaxatione indicis. lufiurandum dicitur relaxari, fiue dispensari, cum eius vinculum dissoluitur, & qui iurauit, eo eximitur. Commutatur verò iusiurandum, cum eius vinculum ex vna materia & re subiecta in aliam transfertur. Tuncautem remitticur, cum tollitur voluntate eius, cuius gratia iureiurando sese aliquis obstrinxit: vrsi iureiurando promisi tibime centum aureos daturum, & tu deinde iusiurandum remittas. Rescindi seu irritari iuramentum dicitur, cum eius vinculum soluitur authoritate illius, in cuius dominio & potestate est is qui iurauit; vt si seruus, vxor, vel filius iurando aliqua promittat alteri in iis, quæ sunt domini, mariti, vel patris potestati subiecta. Quod attinetad relaxationem iuramenti, illa legitima est, si aut turpitudo insitin iureiurando, si temere &inconsiderate iurauerit quispiam, si quadam animi leuitate & subita autgraui perturbatione, quæ tollat vim mentis, iuret. Huiusmodi enim iuramenta relaxantur à Deo & verbo ipsius. Sed quæritur de legitimo iuramento, An illud possit dispensari authoritatemagistratus ecclesiastici, putà Papæ,episcopi,aut alterius alicuius personæ ecclesiasticæ? Aiunt Papistæ, & contendunt Pontificem Romanum posse subditos eximere vinculo homagii seu iuramento fidelitatis, quo principibus suis iurarunt fidem & obedientiam. Sed execranda est hecatheologia. Nam cum iusiurandum legitimum sit inuocatio Dei, nulla creatura habet potestatem soluendi

vinculum iuramenti : nisi fortè creaturam velimus supra creatoremertollere. Sed quod attinet ad iuramenti alioqui legitimi relaxationem, quæ fit authoritate iudicis, illa non est intelligenda de foro conscientiz, sed tantum de foro iudiciali. Nă istiusmodi relaxatio nihil habet contra bonos mores, legem naturæ aut conscientiam. De legitima iurisurandi commutatione quæritur, An quis proprià authoritate posit iusuranduminme. lius commutare? Resp. Non potest quis iuramentum absque consensuexpresso vel tacito eius, cui facta est promissio, in melius commutare. Nam homo non lemper sibi gratum& accept u habet, quod est melius. Ex quo fit, vt fi iuraueris te aliquid facturum gratia alterius, commutare inaliud non possis, nisi eo consentiente. Denique quæritur, Quinam authoritatem habeant rescindendi, hoc est, irritum & inane reddendi iusiurandum? Respondetur. ex communi sententià, eos, quorum potestati & gubernationi ii, quiiu. rant, sunt subiecti; vt paterfamilias potest iusiurandum filii, maritus vxo. ris, dominus serui. Animaduertendum tamen est, penes hos non essefacultatem rescindendi quodlibet iusiurandum subditorum: sed illuddu. taxar, cuius materia est eorum potestati subie cta. v. g. si filius familias, v. xor, vel seruus iuret, se aliquid facturum, quod adfert aliquod detrimentum aut incommodum rebus patris, mariti, yel domini. Namiuliuran. dum vim & locum non habet cum detrimento eius, cuius in ditione & potestare est ille, qui iurat, nisi ipse quoque insiurandum ratum habeat. XVII. Periurium ex communi sententia est quadruplex. Primò, cum falsum iureiurando confirmatur. Secundo, cum promissio in re iusta & bona facta,& jureiurando confirmata, non completur. Tertid, cum in iureiurandoiu-Aitia desideratur, hoe est cum quis inrando promittit, se iniquum aliquid facturum. Quartò, cùm in iureiurando iudicium desideratur, hoc est, cùm aliquis temere & inconsiderate iurat. Primum illud & secundumett propriè periurium; alia duo propriam rationem habent iurifiurandiincauti & temerarii, periurii verò rationem habent, quoniam modo quodam ad periurium reuocantur.

Casus conseietia circa votum.

III. Quæstiones conscientiæ circa votum soluuntur serè

ex his regulis.

I. Votum est promissio rei possibilis & licita Deo facta liberè ab eo, qui est sui inru, sum sirmo animi proposito, ve sie adminiculum pietatis. In hâc definitione recitantur ea, quæ ad voti substantiam & naturam sunt necessaria. Et primo quidem opus est, ve votum sit promissio rei licitæ & possibilis, & ve nuncupetur Deo, tanquam bonorum omnium largitori, vel pro benesicis acceptis, vel pro impetrandis. Quò accedit, quò d votum sit actus religiosus in cordis proposito consistens. Deus autem solus inspicit cor. No itaque angelo, vel sanctis hominibus vota sunt nuncupanda, Cæterum quia

EX-

em,

tia,

atta

ndi

me-

ex-

am

luo

ud

tem

tur

14.

-03

fa-

ių.

V-

n-

n.

&

at.

8

iď

m

quia Deus sanctus est, oportet vt votu quoq; sit sanctum, non verò peccato inquinatum. Et quia Deus non vult irrideri, oportet vt votu sit posfibile. Deinde necesse est, vt votum ex animi deliberatione, scienter & spote fiat, adhibito iudicio rationis, ne sit contra libertatem conscienta. Tertiò persona, quæ vouet votum, debet esse sui iuris, h.e.non subiecta superioris imperio, neq; astricta speciali vocationi, cuius natura & ratio non fert vt hoc vel illud votú voueatur. Hinc filia non potest nuncupare votú parranon consentiente. Num. 30. v. 45. & vota peregrinationis longinqua facta à publicis personis nulla sunt, quia impediunt nostram vocationem. Tale est votu vitramarinum, vt vocat, quo quis v.g. pastor ecclefix, youet adire Hierofolymam. Quarto requiritur serium & constans voluntatis propositum. Nam votum inchoatur per deliberationem, cûm quis primum decernit polliceri Deo:confirmatur per propositum, quo quis sibi sirmiter proponit votum seruare: & consummatur peractuale præstationem. Quinto finis voti non est, vt sit pars aliqua cultus divini, sed adminiculum pietatis, & medium prouehendi nostram diligentiam in cultu Dei. Et hic quidem est generalis finis voti. Tres autem sunt fines voti particulares. Primus est, vt nos gratos Deo exhibeamus pro beneficiis acceptis. Secundus, vt ex retetà moderatione peccato futuro occurramus. Tertius, vt fidem nostram, inuocationem Dei, resipiscentiam, & obedientiam conseruemus & adaugeamus. Quò pertinet illud, quòd votum nucupetur, vr præteriti peccati odium & fuga nobis ingeneretur: vt item proximus studio sanctæ vitæ ad frugem inustetur, & nostro exemplo iuuetur.2. Votum octo modis dividitur. Primo est legitimum, vel illegitimum. Legitimum est, quod habet conditiones paulò ante commemoratas: illegitimum contra, cuiulmodi lunt vota monastica Papistarum, quæ dicuntur este pars cultus diuini, & quidem meritoria. Secundo est solenne, vel simplex. Votum solenne est, cui additur solennis aliqua formula, qualitas aut conditio: simplex est, quod omni solennitate caret, sue illud publice hat, si. ue prinatim. Tertid est explicitum, vel implicitum. Vetum explicitum est, quo quis expressim se obligat: implicitum, quod no sit expresse, vt in baptismo, vbi nuncupatur votum generale, quod omnes in vniuer sum Christianos obligat.Quarro est absolutum, vel conditionale.Votum absolutum est, quod omni conditionis adiectione vacat; conditionale, quod est certà conditione affectu, vt si voueas te iciuniu suscepturu, si ex morbo vel naufragio saluus euaferis. Quintd votum est temporale, vel perpetuum. Votum temperale eft, quod ad certu & definitutempus nuncupatur. Perpetuum eft, quod vouetur ad vită promittentis. Sextò votu est pænale, vel non pænale. Pænale elt, cu quis aliquid vouer certà statuta sibi pœna, si illud no seruauetit:veluti fi quis voueat se hoc vel illud facturu sub pæna centu aureoru.

Wonpænale eft, quod nullam haber pænæ adie dionem : vt fi Titius promittat, sifilius ex morbo conualuerit, se pauperibus eleemosynam largiturum. Septimo votum est reale, personale, vel mixtum. Reale est, cum res Deo promittitur, & nihil, quod ad personam pertinet; vt cum quisspon. det se eleemosynam daturum. Personale est, cum Deo opus aliquod velos. ficium personæ promittitur: vt si voucas te iciunium seruaturum. Mixig est, quod partim reale est, partim personale, quo nempe quis & rem,& personæ officium pollicetur: veluti si quis spondeat quispiam se peregri. naturum. Postreme votum est omissionis, vel commissionis, sue estrei certæ non faciendæ, aut faciendæ. Nam potest v.g. aliquis Deo polliceri se nunquam bibituru vinum, aut eleemosynam daturum. 3. Votum Iudai. cum V.T. specie differt à voto Christiano N.T. Nam votum in V.T. erat pars cultus ceremonialis: sed in N.T. est res adiaphora, & duntaxatest adminiculum & fulcimentum cultus diumi respectu certarum personatum, ;. Votum est vel promissio obedientia moralis, vel specialis obligatio libere facta Du. Priori modo votum est cultus diuinus. Nam vt Deus in sædere gratuito nobis promittit remissionem peccatorum, & vitam æternamita vicissim nos promittimus ipsi sidem & nouam obedientiam, idqueinbaptismo, qui est sacramentum initiationis. Posteriori modo votumestexcitatio certorum hominum ad maiorem alacritatem in cultu Deiadhibendam. Et hoc modo consideratur votum in hac disputatione. 4. Votum quod habet omnes conditiones legitimi voti, nos obligat: adeo, ve si votum istudnon reddamus Deo, ip sum honore & gloria sua spoliemus. Conditiones illas paulo ante recitauimus. Oportet autem, yt omnes illa & singula conditiones cocurrant: quia fi vel vna ex iis defit, votum est illegitimum, & vouens manet liber, necad reddendum obligatur. Sed, inquis, votumillicitum etiam seruandum est exemplo lephthe, qui voto nuncupato, filiam suam immolauit; ne votum suum violaret.. Respondeo, Iephthe filiamsuami non obrulisse Deoin holocaustum, sed illam titu Nazarzorum Deola-Aificasse, vrad finem vsque vitæ separataab hominibus colibem vitam viueret:vt colligere est ex Iudicum c.11.v.39. 6 42. Caterum quiain votis monasticis non servantur requisita & conditiones voti legitimi, manifeltum elt, illa non obligare. Talia funt, votum perpetuæ & specialis continentiæ, voluntariæ paupertatis, & canonicæ seu regularis obedientiæ: de quibus consule supra Polemicam. 5. Res & materia voto subiecta eftvali pracepti debita, vel indifferens & libera. Omnes consentiunt, rem necessariam & ineuitabilem, aut quæ nullo modo fieri potest, non posse in votumeadere. Neque enim vouere Deo potes te moriturum, aut te sidera numeraturum. Nam siue rem necessariam, siue impossibilem voucas, votum est stultum & insanum. Præterez vouere quis nequit id, quodabsque peccais pro-

largi-

ipon.

Mixiu

m,&

egri.

est rei

udai-

cul-

nini-

n. 3..

Deo..

icif-

ba.

ex-

lhi-

Vo-

11011

an-

o-

m

m

m

m

peccato fieri non potest. Si enim voueas rem, quam citra grauem culpam facere nequis, votum est iniquum & impium: vt si spondeas Deo te homicidium, furtum, veladulterium, aut aliud maleficium commiffurum. Oportet autem vt res & materia voto subsecta sit vel vi præcepti debita, vel indifferens & libera. Primò enim etsi ea, quæ Deus nobis præcepit, iamante nos obligant & obstringunt, nihil tamen impedit, quò minus etiam homo Christianus speciali nexu se obliget ad illud faciendum. Possumus enim esse alteri obligati duplici iure, nomine & vinculo. Nam Deus nos sibi suis legibus deuinxit, & nos ipsos pariter voti nexu& vinculo ei obligamus. Ita Iacob Gen. 27. vouit Domino se eum vt Deum veneraturum. Hinc qui eiulmodi votum violat, & est diuinæ legis violatæ& voti fracti reus. Errant igitur Summistæ & Canonistæ, quando tradunt, in votum cadere non posse, quæ alioqui præcepta sunt: & Thomas, cum in 4.d. 38.q. 1. art. 1. docet, materiam voti non elle remalioqui lege imperatam, sed tantum consilium, quod ab aliis appellatur lex confulens. Deinderes indifferens & libera est materia voti, si nempe sit Deo grata, licita, possibilis, & talis, quæ sancta esse possit. Quare cum Scholæ docent, voti materiam non posse esse rem, quæ suapte natura media est&: indifferens, hic est sensus, quod eiusmodi res, quæ sunt leuiculæ, nec Deo placere possunt tanqua cultus eius adminicula, quòd, inquam, tales res non poliint elle voti materia. Ita v.g. stultum foret, si quis voueret le sabbato, aut certo aliquo die vngues præcifurum, aut festucam vel paleam e terra leuaturum.6. Votum legitimum magis obligat quam iuramentum. Ratio est manifesta; quia votum natura sua est promissio Deo facta: at iureiurando per le non Deo, sed homini obligamur. 7. Votum metu divinitus illato? factum, est sirmum. Eiusmodi sunt vota Deo nuncupata metu grauis & periculosi morbi:vt & illa, quæ quidam naufragium veriti suscipiunt: item fiquis in vincula coniectus votum nuncupet Deo; quod fit præstiturus uà tanto periculo liberetur. 8. Conditio, qua est contra substantiam voti, reddit votum fritum. Ea verò condicio dicitur elle contra lubltantiam voti, qua cum iplius natura pugnat: vt li voueam ea conditione, vt voti religione: nontenear, sine ve illud non reddam. 9. Votum debemus persoluere, quando id commode facere possumus. Si ergo animus vouentis fuit, se voto obligaread id statim reddendum, statim debet exoluere, statim, inquam, cum comode potest. Deinde qui ad certum tempus votum Deo nuncupauit, eo expleto debet soluere, si commode possit. Denique ille, qui suo voto nullum certum tempus præfixit, cuin primum commode illud reddere potest, obligatur ad præstandum, nonautem tunc temporis illud exsoluere debet, quando mens & ratio præscribit. 10. Sunt homines qui iure naturall vouere non possunt. Tales sunt qui non sunt mentis compotes, & qui a-Mm 3:

lieno iuri & potestati subiiciuntur: vbi duo sant aduertenda, num videsi cet persona sui iuris non sit, & num res aliena sit quæ vouetur. 11. Votum oportet interpretari stricte & presse, non verd ample & plene. Quemadmodume. nim iufiurandum oporter firice & preste interpretari, vt quam maxime possit fieri, occasionem & periculum periurii caueamus, & minus etiam peccemus:ita quoque votum stricte & presse nos interpreraridecet, yt quoad fieri potest, occasionem violandi votum, & omne peccatipericulu præcidamus, ac vt minus eriam peccetur. 12. Votum, alioqui ratum és le gitimum tribus modis foluitur : videlicet relaxatione, commutatione, & redeminon, Relaxatio est, quando votum fit irritum, siue vt loquuntur Canonilla irritatur, non impleta, qua factum est, conditione. Aliam relaxationem nos non agnoscimus. Nec admittimus absolutioné siue dispensationem voti, qua Papistæ dicunt alique voti vinculo solui authoritate superioris Ecclesiastici. Commutatio voti est, quando obligatio siue materia votiin aliamateria transfertur:vt si abstinentia à vino voueris, quam posteacomutes in eleemofyna. Redemtio voti nihil aliud est, nisi peculiaris quadam eius in pecuniam commutatio, Commutatio enim fit in quamliber rem:redemtio verò non nisi datà pecunià. Quem postremum modum probamus extra calum Simonia. Hic quæritur, Penes quos sit potestas diffi. uendi, hoc est, irrita faciendi vota? Resp. este penes eos, quorum potestati, curæ, & administrationi subiecti sunt, qui Deo vota nuncupant, è quib. sunt dominus, pater, tutor, curator, maritus. Et hæc potestas descenditexine naturali:quoniam tota in gubernatione & administratione reidomesticæ & familiaris innititur, aut in potestate, qua quidam non sui, sedalieni iuris elle dicuntur, cuiusmodi sunt seruus & filiusfamilias. Vndefint hæc potestas vota irrita faciendi, sit etiam penes gentes à fide Christik religione alienas. De commutatione votorum etiam quæritur, An suprisrum potestas & authoritas requiras ur ad votum commutandum in ma wortalas. tim? Resp. Quando certò & euidenter patet maius esse bonum, in quod votum commutatur, idemque vouenti esse melius, non opus estsuperioris authoritate:vt quando ieiunium ab homine temperante commitatur in eleemofynam. Nam eleemofyna cum fir charitatis opus, præliat ieiunio. Alias quando id, in quod votum commutatur, est quidemmiius, sed vouenti non est melius, propria authoritate non debet instimi commutatio: vt si vouisti ieiunium, vt carnis voluptates comprimas non bene illud commutabis in eleemofynam.

Casus con- IV. Quæstiones conscientiæ circa ieiunium serè solumseitunium, tur ex sequentibus regulis,

I. Ieiunium est voluntaria abstinentia ad religiosum finem suscepta. Est que primi

ideli

Totum

ume-

xime

etiam

t, vt

ericu-

dele.

ntione.

niltze

onem

onem

rioris

otiin

eacó-

guz.

alibet

dum

diffol-

i, cu-

. funt

inte

refti-

lieni

fit, vt

fti&

perio-

eftan:

nod

upe-

mu-

effat

ma-

tiroi

mas

ın•

ordinarium, vel extraordinarium. Illud est, quod aliquis sibi indicit certo tempore ordinariè: hoc est, quod indicitur certo tempore extra ordinem, prout Dei beneficia vel iudicia id exigunt. Deinde est publicum, vel priuatum.llludà cœtu Ecclesiæ, hoc à quolibet Ecclesiæ membro suscipicur. Tertiè est legitimum, vel illegitimum. Ieiunium legitimum est, quod ab aliquo suscipitur, ve sit adminiculum pietatis. Illegitimum est, quodabaliquo suscipitur tanquam pars cultus Dei meritorii: qualia erantieiunia Pharisaica, & hodie sunt Papistica. Quarto ieiunium est naturale, vel ecclesiasticum. Ieiunium naturale est abstinentia quædam, qua nobisipsi cibum, potum & similia subtrahimus, prout certa ratio præscribit atque præcipit. Hoc ieiunium dicitur esse iuris naturalis: quia natura docet hominem, aliquando esse abstinendum à cibo, potu & similibus, yt natura reficiatur, iuxta illud Celsi: Multi morbi curantur inedia. Ieiunium ecclesiasticum est, quod in ecclesia instituitur, velà singulis, velab vniuersis, vt sit adiumentum deuotionis. Quinto iciunium est morale, vel ceremoniale, Ieiunium morale confistit in temperantiæ&sobrietatis exercitio, quo appetitio in cibi, potus & similium vsu cohibetur, ne moderationis limites transiliat. Que ieiunandi species omnibus Christianis omni tempore est necessaria, iuxta dictum commune: Tota Christianorum vita deber ese ieunium. Iciunium ceremoniale seu rituale consistit in abstine. tià à cibo, potu, & omnibus in vniuer sum corporis laxamentis. Quidam etiam ieiunium distinguunt in legale & euangelicum. Illud ante lapsum, hocpost lapsum institutum esse docent: idque ideo, quòd Tertullianus, Ambrosius, Basilius, & alii doceant, ieiunii legem esse ante peccatum in paradiso sancitam, ac primum datum homini præceptum, fuisse de obseruando iciunio, hoc est, de abstinentia à certo cibi genere nimirum à fructu arboris scientiæ boni & mali. Gen. 2. 2. Iusta ieiunii causa est duplex. Prima, cum diuinum aliquod iudicium nobis, capitibulque nostris impendet, siue sit publicum, vt sames, bellum : siue priuatum, vt afflictio & crux domestica. De hâc ieiunii causà vide Ioel. 2.v.14.15. Efth. 4.v.16. Ion 3. Secunda est singulare aliquod Dei beneficiú, quod per ardentes preçes à Deo impetrare cupimus: cuius exempla funt Dan. 10. v. 5. Luc. 6. v. 12. Act. 74.v.23.Luc.2.v.37. 3.Fructus & vtilitates ieiunii sunt quatuor. Prima vtilitas elt ad carné edomandam. Et hoc nomine i ei uni uvalde placet Deo: qui a ipli placet, vt carné crucifigamus cu vitiis & cocupilcentiis eius, vt docet Apoltolus Gal. 5. qui etiam hâc ipsâ de causa dicebat, Castigo corpus meu & in seruitute redigo, ne cum aliis pradicauero, ipse reprobus efficiar. 1. Cor. 9. Nimirum in ieiunio dolor corporis excitatur, & si frequenter iteretur, mortificatio

indomitarum libidinum promouetur. De hâc vtilitate in hymnohm. brosii dicitur,

Carnis terat superbiam Potus cibig, parcitas.

Secundus finis eft, nostrum zelum accendere & animorum nostrorumin meditatione rerum sacrarum & deuota precatione attentionem confir. mare. Sic Moses, Elias, Daniel & Annase præpararunt ad orationem & collocutionem cum Deo. Exod. 3 4.3. Reg. 19. Dan. 10. Luc. 2. Tertiusieiunii finis est, humilitatem & contritionem cordium nostrorum testificariss. ue notam facere nostram internam tristitiam & ægritudinem propter peccatum, nostramque resipiscentiam, & efficacem conversionempro. fiteri. Ioel. 2, verf. 12.13. Quartus fructus est, nos de reatu nostro coram Deo admonere, & reducere in memoriam peccata nostra, propter que indi. gni simus, qui edamus, bibamus, aut terram pedibus calcemus, & digni, super quos veniant omnes plagæ, quas Deus in lege sua comminatur peccatoribus. Atque hincest, quòdin Nineuirarum ieiunio non solum homines, sed etiam pecudes abstinuerint à cibo & potu, vt Ninenitainde discerent sua peccata tam grandia esse & grauia, ve illorum intuituno folum creatura rationis compotes, sed ipsa etia bestia vità & pabuloindignæ extiterint. De hisieiunii fructibus multa occurrunt apud Patte. Cyprianus serm. de ieiunio ait: In iciuniis vitiorum sentina siccatur, petulantii marcet, concupiscentiæ languent, fugitiuæ abeunt voluptates, extinguitur Ætnæ ardentis incendium, & flammivomi fornax Vulcaniextinda intus, montes conterminos non adurit. Ieiunium, si discretione regatos, omnem carnis rebellionem edomat, & tyrannidem gulæ spoliat. Ieiunium extraordinarios motus in cippo claudit & arctat, & appetitus vagos extinguit & ligat. Ieiunium si humilitate ornetur, seruos Dei efficit mudi contemptores. Basilius homil. de ieiunio ait: Teiunium restringit vimignis obturat ora leonum:preces nostras subuehit in cœlum, dum illisalam vice fit, quò furfum ferantur. Augustinus serm. 65. de tempore inquit: Princip humani generis Adam quamdiu ieiunauit seruans mandatum, in paradiso fuir: vbi verò comedit, eiectus est è paradiso. Hieronymus in epistola alliflochium air: Sit ieiunium medicina, frangatur corpus, castigenturmen bra verberibus, multiplicentur abstinentiæ: & si adhuc adsit illicitacon cupiscentia, adhibeantur grauissimæ disciplinæ, quousque erigaturdo mina, seruiat ancilla. Et hi sunt fines fru &usque legitimi ieiunii. Quol Papistæ docent, ieiunii vtilitates inter alia esse satisfactionem propecti tis & meritum amplum, id confutatum vide in Polemicis. 4. Modural ieiunandi consistit in his tribus. Primò requiritur abstinentia à cibo & potuEl autem ista abstinentia duplex. Aut enim in solidum abstinemusabo

no Am.

orumin

confir-

nem&

s leiunii

icari,fi-

proprer

em pro.

m Deo

z indi-

E digni,

ninatur

folim

nitain.

uitunó

uloin-

Patres.

ulantia

ingui-

xtinda

gatur,

leiuni-

vagos

t mun-

ignis:

larum

ncept

aradi-

AdEN.

mem-

COB.

it do.

21100

ecca.

s recti

u.ER

abo.

mnicibo & potu, vti fecerunt Iudæi. Efther. 4 . verf. 16. aut, fi infirma noftra natura refe & ionem postulet, tantum sumimus, quantum satis ad naturam conseruandam, adhibito cibo & potu qui minimas contineat delicias, adeoque quantitatem & qualitatem cibi & potus veluti metimur, exemplo Danielis cap. 10. v. 3. Secundo necesse est, ve abstineamus ab omni. bus delectationibus, laxamentis, & incunditatibus, quæ possunt natura quomodocunque exhilarare:iterum exemplo Danielis. c. 10. v.3. & Damidis.2. Sam. 12. verf. 16.20. Non itaque illi confequentur fructum ieinnii, qui quamuis minus laute comedant, tamen in die ieiunii non magis sibi temperant à ludis, iocis, rixis, contentionibus cantu lasciuo, & immoderata lætitia, & quod grauius est, à flagitiis & facinoribus, quam aliis diebus, qui teiunio non sunt consecrati; quod Deus Indæis exprobrat Esa: 18. Denique in ieiunii modo & forma requiritur, vt eatenus à cibo, potu & omnibus deliciis atque oble Ctamentis abstineamus, vt corpus inde affligatur. Efdra 8. v. 21.1. Cor. 9. v. 27. De hac afflictione accipe illud vetus didum: Caro in iciunio est restringenda, non extinguenda. Eth enim necesse est, vt corpora nostra iciunando affligamus, naturaque nostra faciamus agrè, adeo quidem vt vetus Adam obmurmuret: naturam tamen non debemus ita debilitare, vt ipsius vires exhauriantur, & nosinepti reddamur ad munia nostra obeunda. Hinc facile est respondere ad illam quæstionem, Quamdiu ieiunium debeat durar e? Tamdiu scilicet, donec corporis afflictionem, & animi refectionem sentiamus. Etsi autem principium & finis ieiunii nobis est liber: summopere tamen expedit, vi solennia ieiunia matutino tempore incipiant, & víque ad vespertinum tempus continuentur:vt discimus ex praxi perpetuâ Ecclesiæ. Habenda tamen hîc fuerit ratio complexionis cuiusque. Nam qui habent frigidiorem ventriculum, diutius ieiunare possunt quam illi, qui calidiori sunt temperameto. Ita funt homines, qui non possunt vel minimum expedire negotium 1eiuno ventriculo. His itaq; licet edere solenni ieiunii die : sed ita ne modum excedant. Quod artinet ad pueros, ægrotos, &omnino infirma costitutione corporis præditos, illi eximuntur à lege solennis ieiunii: quia cultus Dei externus cedit charitati proximi.

V. Quæstiones conscientiæ circa blasphemiam soluun casus con. tur ferè ex sequentibus regulis.

I. Blasphemia est verbum, quod de Deo per contumeliam dicitur: fine, est conti-miam. tium consectum in Deum. Quare, vel affirmar aliquid, quod Deo non competit:vel negat, quod ei conuenit:vel certe quæ Dei sunt, absque iusto, & debito honore, cultu & reuerentia nominat, irridendo, aut per ea turpiter & inhoneste iurando. Blasphemia itaque his potissin un modis

fcientia circabla phe.

contingit. Primò, si de Deo quis aliquid dixerit, quod in ipsum non cadir vt si eum dicatesse authorem peccati, crudelem, inuidum, mendacem, vel talem quires humanas non curet aut recte administret. Deinde, side Deo negesaliquid, quod ipsi conuenit : vt si dixeris, eum hoc velillud prohibere non potuisse, vel non debuisse. Tertid, si dicendo rei creatz tribuas, quod est proprium Dei: quo crimine se commaculant frequenter molles & lascini puellarum amatores, quas ita amat ardenter, itaimmodice laudant & prædicant ,vt eas nominibus quibusdam appellent, cœco amoris igne inflammati ad libidinem, quibus aliquid Dei proprin significatur. Quo etiam se scelere devincit is, qui per rem aliquam creatam tanquam per numen jurat. Quarto, si Deo aliquid mali impreceris, Nam hocipforuis verbis Deum malo subiicis, quasi Deus possir maliali. quid perpeti. Postremò, si per membra Christi Domini, aut etiam perilla membra, quæ in Scripturis Deo tribuuntur ανθρωποπαθώς, obscænèse turpiter iures; in quod immane scelus & horrendum solent incidere pebulones, muliones, agasones, aurigæ, & alii viles atque abiecti homines: qui quidem cum patientes & lenes non fint, mala, quæ sibi eueniút, Dea tribuunt, & irâ arque indignatione correpti & incensi, ita Deosuccensent, vt impio, & nefario ore arque sacrilego multa inhoneste & impui denter effutiant. 2. Im dininum & ciuile pæna capitis afficit eos, qui blashemis feelere se obstringunt. Nam in populo Iudaico lapidibus obruebantur, qui Deo maledicebant. Leuit. 24. Et in authentica vt non luxurientur homines, constituit pius Imperator legem, quâ præcipit, vt blasphemi vltimis suppliciis afficiantur. Vitimum verò in iure ciuili supplicium intelligitur pana capitis seu mortis. Propter talia, inquir Imperator, delicta, & fames, o tenamotus, & pestes eueniunt. Verum olim pæna ista mortis non puniebantur omnes blasphemi, sed qui ex consuetudine, & absque emendationis& correctionis spe Deo maledicebant. Et omnino necesse est, vt graduspanæ huius varient prout varii sunt gradus blasphemiæ. Est n. blasphemie alia immediata, alia mediata. Immediata blasphemia est, qua ipsa Dei maiestas sacrosan da conviciis laceratur, & contumeliosum aliquid de Do dicitur, idque vel ex infirmitate, vel ex malitià aut inueteratà confuettdine. Hæc blasphemia, si non proficiscatur ex infirmitate mentisautm. turæ, vtin melancholicis & amentibus, extremo supplicio est afficienda; Quæ enim detestanda magis, profligata & prodigiosa impietas cogitari queat, qua vt homoterrenus & mortalis Deum æternum, cælesté & immortale, summuillud bonum, omnisque instituz, san ditatis & sapientia inexhaustum fontem probrose traducat, & huicle vel aquet, aut praterat etiam, vellinguam suam, quæ ad landem & gloriam ipsius factaelhin contumeliam factoris sui & operum ipsius, acuat & exterat? Sanè adeo CXCCIA- cadit

acem,

le, fide

lillud

reatz

quen-

taim-

Hent.

opriū

crea-

ceris.

liali.

rilla

nèac

enc.

ines:

Dea

cen-

pu.

emia

qui

on.

pli,

ena

714-

tur

8

œ-

10-

11-

2,

ri

execrabile,immane & atrox est hoc scelus, vt impii etiam nomen illius refugerint, & benedicendi verbo per antiphrasin illud expresserint; ve videre eft 1. Reg. 21. verf. 10. Iob. 2. verf. 9. Mediata deinde blafthemia eft, qua per nomen Dei, sacrosan cham ChristiSaluatoris nostri potentia, passione, vulnera & sacramenta, perque alias Dei creaturas & mundi partes euo. muntur diræ & imprecationes in quoscunque homines. In hoc quoque blasphemiæ peccatú capitalib. suppliciis, puta castigatione, deportatione, & fiatrocius fit peccatum etiam morte, leges ecclefiasticæ &politicæ, veteres & recentiores animaduerti volunt : quarum constitutionum æquirarem pluribus oftendit Zepperus lib. 4. de legibus firensibus Mosaicis cap. 8. Sed quid hodiè plurimi magistratus? Sententiam in blasphemos ipsiusmet Dei ore prolata, literis per Mosen consignata, tot insuper Imperatoru & Comitiorum recessib. repetită & sancitam, insuper habent. Egregii profectò vicarii & vasalli Dei! Cogitare debebant illud: Qui non vetat peccare, cum possit, iubet. 3. Qui audit blashhemiam, increpare debet blashhemantem: tameth eiusmodi maledicus & blashhemus emendandus non credatur. Non enim tu solummodo debemus publice peccantes arguere& obiurgare, cum spes emendationis apparet, vt pudefacti resipiscant: sed etia cum nulla subest emendationis spes: quia tum facimus officium boni Christiani, non ob emendationem illius quem videmus esse insanabilem, sed ob delictipænam & vindictam, vt huiusmodi reprehensione maledici quasi pæna quadam afficiantur. Cæterum fi crimen fit atrox, & blasphemator perfricuerit frontem, oportet vt ille qui audit blasphemiam, deferat rem ad iudicem, ex decreto Concilii Lateranensis & canonum ecclesiasticorum. Nonenim hic sufficit increpatio & accusatio, vt vocatur, euangelica, Necelle elt, vt accedat denuntiatio & acculatio iudicialis: quia exemplare peccatum exemplari pæna iudiciali debet aftici. 4. Blasphemus in Deum sam absolutus in foro pænitentia interiori, potest etiam puniri à iudice in soro exteriori. Eth enim actà criminis poenitentià reconciliat sibi quis Dei offensi gratiam & beneuolentiam: hoc tamen ipso non tollitur pæna ciuilis. 5. Qui subito wa impetu maledicit Deo, non ita grauiter peccat vt is, qui ex deliberato animo peccat. Et primò quidem, si adeo subita est ira, vel alia animi perturbatio, vt omnem rationis deliberationem anteuertat, homo ille incurrit quidem in peccatum, sed non ita graue. Deinde verò, si aliquantulum rationis iudicium sequatur, plenam tamen rationem præcurrat, est peccatum primo granius. Denique, si plenam rationis deliberationem comitetur, est atrocissimum peccatum. 6. Nulla consuetudo excusat crimen blasphemia. Triplex autem solet allegari consuetudo. Primò est cosuetudo in aliqua prouincià maledicedi Deo. Secundo est cosuetudo maledicedi depravata in familia aliqua. Tertio est cosuetudo maledicedi inuererata in homine alias teltabile.

## CAPVT XVI.

De casibus conscientiæ circa quartum Decalogi præceptum.

PRÆCEPTA.

Asus conscientia circa quartum Decalogi praceptum, respiciunt cultum Deiexternum, qui Deo exhiberi debet sacro tempore.

Huc itaque pertinent cafus conscientia de sabbato, de die Dominico, de sanctificato. ne diei Dominica, de festus, & denique de bonis ecclesiasticis & decimis.

## REGVLA.

Quaftiones con cientia de jabbato.

I. De sabbato sequentes sunt quæstiones in foro conscientiæ.

I. Praceptum quartum de sabbato est partim morale, partim ceremoniale. Sienim tempus statutum spectetur, illud non est fixum semper, & const ns & immutabile:neque pertinet ad mores iuris naturalis, sed ad ceremonias Dei voluntate institutas. Quare hactenus naturale præceptum non eft. Nequeenima natura adid edo di & inftituti fumus, ve fabbato, hoc est septimo hebdomada die potius, quam alio tempore cultum Deode. bitum deferamus. Hoc itaque singulare est in hoc præcepto. Sed inco conuenit hoc præceptum cum reliquis, quod habeat & præscribat aliquid, quodad mores naturæquæ iura specter. Externus enim Deiculsus, qui hoc præcepto præscribitur, à naturæ lege & iure existiccumilled fit natura comparatum, vt tempus aliquod iis, quæ ad Dei cultum pertinent, oportune & liberaliter demus. Apud gentes & nationes omnes, staras quasdam ferias, casque publicas & solennes legimus fuille, qua teriendis victimis, sacris divinisque rebus obeundis consecratæ erant,in quibus litium & iurgiorum, operum ac laborum vacatio dabatur. Et quemadmodum certum tempus necessariis rerum functionibus natura tribuit, veluti corporis quieti, fomno, & cateris eiusmodi:ita eodemnaturæ instinctu factumest, vt homines intelligant ficur corpori, ficetiam mentialiquid temporis concedendum effe. Porrò ve cateris profaniste bus & negotiis certa & determinata sunt tempora quibus peragantur. ita æquem quoque fuit aliquid temporis cultui rerum diuinarum impédi, quò mens & animus sesein his exerceat, seque reficiat in Deicon&de.

exter-

catto-

(ci-

ic-

ns 10.

on

OC

le-

co li-

ıl•

templatione acquiescens Hoc itaque præceptum, quod partim ad mores & naturæ iura pertiner, partimad ceremonias, sublatum est morte Christi, quaterus titus & ceremonias veteris legis continebat:perpetuò verò maner, vt est præceptum naturali iure & lumine constitutum. 2. In sabbato quatuor res sunt cemporaria & ceremoniales & incodem tres res sunt perpetua G morales. Res temporariæ funt, præcila ilia quies Exo. 16. v. 29. 6. 35. v. 3. Ier. 17. v. 21. Neh. 13. v. 15. 16. 17. memoria creationis, illo die inprimis recolenda, & futuræ redemtionis per mortem Christi, quæ est tanquam sabbatum: medicatio memoriæ redemtionis ex Ægypto. Deu.5.v.21. & obferuatio peculiarium rituum, quibus isto die defungi oportebat Iudæos. Resperpetuæ & moralessunr, esse diem quietis, in quo homo & iumenta ex laboribus intermissis reficiantur : esse diem peculiari cultui diuino consecratum:este denique symbolum æternisabbatiin çœlis,vt & interniac spiritualis illius, quo cessamus à peccatis nostris.3. Quies illa, qua Deus septimo die quieuit à creatione mundi efficacissimum est argumentum, quo impellimur ad fanctificandum aliquem diem ex septem istis quos continet septimana. Oportet enim vt sic ratio cinemur. Id, quod Dominus ipse, creator & benefactor notter, tecit in sua persona, homo ex illius mandato exequi debet. At qui Deus iple sex diebus operatus est, & quieuit die septimo. Ergo homo ide debet facere, vr nempe vno die ex septem illis, quos septimana habet, quiescat à suis laboribus, & se oblecter contemplatione Dei. 4. Sabbatum dicitur aternum ratione longa durationis & rei significata. Nam veteris legis ceremoniæ fuerunt typicæ figuræ Christi, & mysticæ lucis ac veritatis imagines. Quare illud necesse erat, vt durarent vsque ad Christiaduentum, &illo remouerentur. Tenebræ scil.accessu lucis non mutantur, sed tolluntur. Locus possessore vacuus, corporis aduentu repletur, nec mutatur. Itaetiam typus, adueniente co, cuius similitudinem gerit, commode cessat. Veteris traque legis ceremoniæ desierunt morte Christi. Et Deus prædixerat quidem eas perpetuo duraturas, quatenus non erant in alias denuò ceremonias commutanda, tamer si aduentu lucis & vertratis cellaturæ; cum essent ad id divinitus institutæ, & Christus dixerit, se non venisse vt legem solueret, sed vt impleret; quia lex erat typus & figura, imago & vmbra. Venit igitur & legem impleuit: sicut lux suo lumine perfulum complet aerem tenebris excussis: & corpus locum possessore vacuum, & veritas vaticinia longè ante diuinitus prænuntiata.

II. Quaftiones conscientia circa institutionem diei Do-entia circa minicæ soluuntur ex sequentibus regulis.

1. Dies Dominicus est ab apostolis institutus. Nam Iohannes in Apocalypsi nica. La facit mentionem huius diei: similiter 1. Cor. 16. & Act. 20. sermo est de

Calm confci institutione

hoc Nn

te

I

S

hoc ipso die. Et hunc diem coli solitum fuisse testantur antiquissimi Ec clesiæ scriptores: Ignatius ad Magnesianos, & ad Philippum, Iustinus in apolog.2. Origenes homil.1. in Exod. Hier.ad Gal.4. Ambros.ep.83.& Augustinus contra Adimantium c.16. Diciturautem hæc dies Dominica, quia Dominus noster lesus Christus tum resurrexità mortuis.2.0bsenus. tio diei Dominica est iuris naturalis ac divini, quantum attinet ad substantiam cultus; fed est iuris ecclesiastici & ciuilis quantum ad circumstantiam temporis. Ratio piloris est; quia ratio ipsa naturalis præscribit, & ius diuinum confirmat, vta. liquod in hebdomada tempus diuino cultui in folidum consecremus, quo diuinis rebus demus operam. Ratio posterioris est, quia Ecclesia primitiua instituit hunc diem, quem in iure ciuili confirmarunt Imperato. res Christiani, l. omnes. C. de feriis. 3. Observario diei Dominica non derogat libertui Christiana. Nam libertas Christiana non tollit ordinem in Ecclesia. Etsier. go non est discrimen dierum in N. T. quod attinet corum aptitudinem ad cultum Dei:eft tamen nihilominus discrimen dierum, quantum ad ordinem. Hincipla dies Dominica non est pars cultus Dei rationetem. poris,quasi illud sit præceptum à Deo, vti sabbatum: sed tantum respectu officiorum ad cultum Dei pertinentium, quæ illo die observanturer praxi Ecclesiæ.

Quastiones conscientia circa sanctificationem diei Domi-

zica.

III. Casus conscientiæ circa sanctificationem diei Dominicæ soluuntur ex his regulis.

1. In observatione diei Dominica duo postulantur : nempe quies, & illiu quinu Nam sicuti hæc duo in sabbato sucrunt obsemaad vium fandificatio. ta à Iudæis: ita etiam in die Dominico sunt observanda à Christianis, 2. Quies diei Dominica in eo est posita, vt cessemus ab operibus & oneribus ordinaria Tres sunt theologorum sententiæ de quiete diei Donostra vocationis. minica. Prima est, nos æque stricte ac præcise ad externam diei Dominicæ quietem obligari, atque Iudæi ad sabbatum celebrandum alligati Secunda est, nos peracto publico Dei cultu & cœtu dimilo tuerunt. posse laboribus ordinariis vacare, & honestis recreationibus operam Tertia sententia est inter duas illas media, & est eorum, quidocent, cessandum esse die Dominico à laboribus & operibus, qualetuilia dicuntur : à forenfibus item causis atque negotiis : non tamen ab iis operibus, quæ sunt propria hominum liberorum. est & incertæ quæstionis, quæ sint opera propria liberorum, & quæ propria leruorum, & quæ communia? Neque enim verè dici potett,0. mnia quæ ad corpus spectat, esse propria seruorum: quæ ad animam,esse propria liberorum: quæ ad vtrumque verò pertinent, esse communia. Multa enim corporis ministerio fiunt, qua tamen non seruorum sunt, sed liberorum: frequenter enim & ordinarie que corpori inseruiunt,&

in &

ca,

Ms:

0-

2.

quæ adartes mechanicas pertinent, seruorum propria censentut. Sed quamuis talia sint, die festo iure fieri queunt, quandocunque ob vrgentem aliquam vtilitatem animi, vel corporis nostri, aut etiam alieni fiunt. Ethocest, quod non imprudenterille Scauola consultus, quid in feriis facere nobis liceret, respondit, vtrefert Macrobius libr. I. Saturnal.cap. 16. In feriis agere nobis licet, quod fi intermitteretur, nobis vel aliis noceret. Quo fit, vt in diebus testis agere, sine facere nobis ius sit, quæ victus quotidiani caulsâ necessario fiunt. Sie molendina die festo permittuntur publicæ vtilitatis causa, & medicinæ, quas requirit afflica valetudo, & cibi, quos flagitat natura. Similiter gratia publicæ vtilitatis à culpa eximuntur curfores, muliones, agalones, natie, milites, remiges: præterea qui fornacem accendunt, vitrum conflant, lateres, calcem & tegulas decognunt: qui aggeribus, fossa & vallo vrbes muniunt, & alia similia factitant, quando inaliud tempus differri nequeunt line graui damno & iactura. Item qui segetes habent in agro, ne lædantur, tutå conscientia parant, colligunt & in horrea deferunt. Ob impendentem quoque ruinam domus, ob incendium, inundationem aquarum, naufragium, incursionem hostium, laborare conceditur. Tuta item conscientia pontes conficiumtur, viæ muniuntur, putei portus & fontes instaurantur causa publicæ vtilitatis, cùm in aliud tempus hæc nequeunt prorogari. Sedadferamus regulam vniuersalem hac de re. In requie igitur Sabbati præter sanctas occupationes duum generum opera funt licita: videlicet opera præsentis necessitatis, & opera libertatis Christianæ extra casum necessitatis. Priotis generis opera rursus sunt duplicia. Aut n.ad cultum Dei pertinent, adcovtable; illis Deus coli non possit, vt iter suscipere ad verbum Dei audiendum, & in V.T. mactare pecudes facrificiis destinatas: aut spectant ad hominum & bestiarum conservationem, vt sunt opera misericordiz, & omnia quæ faciunt ad corporis sustentationem: vti sunt cibi & potus attrectatio, extractio bouis è puteo, aquatio pecorum, & fimilia. Quod attinet ad opera Christianæ libertatis extra casum necessitatis, illa. funteiusmodi, quæ Iudæis facere non licuit: vtignis accentio, apparatus & coctio ciborum, portatio onerum. Hac tamen libertate homines non debentabuti, vi inde sumere velint occasionem faciendi omnis generis opera, etiam maxime seruilia, sub prætextu Christia-3. Die Dominico licet literis sacris ordinarie studere, & illas etiam docere mercede & flipendio. Nam litera sacra debent este primazium studium die Dominico. Et quamuis stipendio doceantur, minime tamen ideo redditur hoc opus seruile. Alioqui enim nequeliceret stipendio conciones ad populum habere. Quod attinet

ad studia reliquarum facultatum, ersi bonarum literarum doctinaper fe ad animum illustrandum, perficiendum, & ornandu refertur, minime tamen faciunt ad labbati quietem : ac proinde cessare oportet abistiss. modifiudiis. Nam quod rufticis eft aratrum vel ligo, philosophissunt litera humaniores: ac proinde vi rustico non licet die Dominico aratti & ligonem adhibere ita nec philotopho libros philotophicos. DelCiis & Medicis idem est judicium, 4. Die Dominico non livet scribere nifica quapa. tinent ad res sacras. Nam primò scribere est opus liberale si quis scribatsciendi, cognoscendi, docendi & discendi causa: Et hoc opus pertinetad functionen certam, putà (cholasticam, theologicam, juridicam, velmedicam. Ex his sola theologica scriptio ( sub qua comprehenditur confignatio quarumlibet rerum factarum) die Dominico eft licita. Deinde scribere est opus servile & mechanicum, si fiat quæstus graria: vtapud Copissas, quos vocant. Et hoc modo non licet scribere die Dominico; quia nempe fernile est, vr dixi huiusmodi opus. De pictura idem esto iudicium. 5. Die Dominico non licet venari, aucupari & piscari: neque luci neque voluptatis causa. Nonprius; quia die Dominico non debemus lucro inhiare. Et huiulmodi opera itale habent, vt quædam alia opera antecedentia aut comitantia requirant, quæ sont natura sua seruilia. Aucupiumenim, aur venatio coniungitur cum aliis operibus admodum laboriosis:adpiscatum verò retia parantur, tenduntur, reficiuntur, & lauantur. Interm tamen caula imminentis necessitatis & villitatis permittitur certumpis scandi genus, quòd nonnisi certo anni tempore soleant quidam piscesin nostris littoribus inueniri. De auibus & feris idem pronuntiant Ca-Accidit quoque, vi feræ noxiæ, puta visi & lupi, magnum dent hominibus & pecudibus damnum ipso die Dominico. Et tum omnino licet illas feras venari ipto die facro. quia huiusmodi voluptas secum trah t labores istos de quibus modòdixi. Alias piscari, venari & aucupari sunt actus præcise, hocest, suntactu capiendi pisces, feras & volucres: atque ita possunt fieri die sabbatianimi reficiendi causa; quia fiunt absque labore vllo; vt si quis manu capiat plscem, vel cane leporem persequatur, 6. Iter facere luct die Dominico his conditionibus: sitter fiat sine magno labore & opera si factat ad nominus Dei cultum si denque perga: ad proximi in periculo persantis emolumentum. Sunt qui docentile in die festo inchoare & suscipere neminem posse, inchoarum tamen& susceptum tura conscientia quemque continuare & perficere Sed oportet addere hanc cautelam: vt fiat hoc extra scandalum, & ita vt nonnegligatur fabbatum animæ. 7. Iure Canonico quatufor opera interdicuntur indi festo Primum est mercatus: quo nomine veniunt nundinæ, publicæ & priuatæ emtiones, locationes, permutationes, contractus & negotiationes.

piam

At vsu tamen & prana consuetudine horum multa siunt. Secundo est placitum: quo nomine Canonista intelligunt quamlibet litem, iurgium & causam forensem, qua in iudicio agitur. Tertio est iudicium mortis, & causacuius libet pana ciuilis. Quartum est sacramentum, id est, iuramentum in iudicio interpositum. Et hac quidem censenturinterdicta, nisi causa communis salutis & pacis, vel alicuius alterius magna viilitatis. Quò pertinent versus:

Hac faciunt causas festis tractare diebus: Pax, Scelus admisum, Manumissio, Res peritura: Terminus exspirans, Mora testis abesse volentis: Cumque potestatu patria ius filius exit.

8. Relaxationes & recreationes animi, sunt licita in die festo, his conditionibus. Primò, si oblectationes ista faciant ad recuperandam corporis valetudi. nem. Accidit enim læpenumero, vt quibusdam hominibus relaxationes animorum magis sint necessariæ quam cibus & potus, ad recuperandu vires corporis per morbum deiectas & prostratas. Deinde, si relaxatio animi nobis sit adiumento & adminiculo ad officia pietatis alacriùs obeunda. Tertiò, si relaxationes sint moderatæ, & nihil contineant scandali. Ita seruis concedi possunt quædam relaxationes die Dominico, sed hac lege, ne luxetur aut laxetur disciplina ecclesiastica. Ex his efficitur, neque Saltationes illas impuras, in quibus fenestra aperitur omnis generis flagitiis:neque comædias:neque luctas:neque globorum eiaculationes: neque encænia, vt vocant: neque sponsalia aut nuprias: neque conuiuia puerperalia:neque alius generis symposia, die Dominico esse licita. quæritur, An Musica die Dominico sit licita? Resp. Musicæ, sine illa sit vocalis, fine instrumentalis, potest esse aliquis vius die Dominico, ad tristitiam & animi ægritudinem, iram & indignationes, aliolque affectus concitatosledandos,& spiritum recreandum & recolligendum. Sed oportet, vt obie dum huius Musicæ sint cantiones sacræ, & vt in iis modus adhibeatur, denique ne fint aliis scandalo. 9. Opera feruilia licet facere die Dominico, his conditionib. Primo, si opus illud no possit differri, & siat extra casu scadali: Deinde, si non auocet nos aut alios à privata vel publica sabbatisan ctificatione. Tertid, si non sit opus quæstuosum, sed opus misericordiæ, vel ad milericordiam tendat. Quarto, si immediate inseruiat conseruationi vitæ aut lanitaris, aut eriam bonorum. Sabbatum enim factum est propter hominem, vt Christus docet. Vnde & ipse Seruator multos agros sanauit ip lo sabbato. Sed hanc rem totam inde à capite arcessamus. Opus seruile est triplex. Vnum est ratione materiæ tantum, non etiam ratione finis: vt si quis terram aret, agros colat, onera portet, segetes metat, pietatis tantum studio & causa: videlicet vt ecclesiæ inserniat, velalterius ino-

d

piam subleuer. Aliud vero est opus seruile ratione forme tantum:vt siquis scribat vel irer faciat propter quæstum. Huiusmodi opera non suntseruilia sua natura, sed fiunt ralia propter finem, qui est quastus. Aliud denig: est opus seruile ratione materiæ & formæ; quia opus ipsum sua natura & per le est seruile, & fit quæstus gratia; vt si agros colas, terram effodias, vites amputes mercede conductus. Ex his operibus licet quadamfacere sabbato, si adsint sex cautela. Ac primò quidem, quando opus, quod fit,est paruum & exiguum : vt si sutor viatoriaut ciui vnum par calceo. rum vendat. Si tamen sæpiùs hoc faciat in die festo, peccatum commit-Secundo, ea operain die festolicet facere, que simplicitet & per se sunt cum ipso cultu divino coniuncta: sicut olim in veteri Hebrao. rum populo infans in die festo circumcidebatur, si in octanum a natali diem incidebat:victima immolabantur, aut arca fæderis humeris porta-Tertiò, causa pietatis & charitaris in proximum opera seruliain. die festo, iure permittuntur. Haç enim ratione, multa medicis & chirurgis sunt permissa, viægrotis medeantur. Huc pertinent opera, quæ personis miserabilibus, quas vocant, impenduntur. Quarto, necessitatis causa etiam multa opera serulia permittuntur ipso die Dominico. Portò necessitas est propria cuiusque, velaliena: priuata item, vel publica. Rursus est corporis, velanimi. Neque enim diei Dominica observationobis aut rebus nostris debet adferre damnum. Necessitatis nominevolunt etiam intelligi vim nobis illatam, aut metum grauem extrinsecus incussum:vt si seruus vi aut metu mortis seruilia opera efficere cogatur die Dominico. Quintò, consuetudine rationabili multa opera seruliana die festo iure fiunt. Ita piscatus conceditur, eò quòd certum genus pisciu, non omni, sed aliquo duntaxat anni tempore additora nostra accedere solear. Sexto, authoritate magistratus aut pastorum Ecclesia opera aliqua feruilia in die festo permittuntur ob causam aliquam extraordinariam. 10. Dies Dominicus spatio viginti quatuor horarum debet coli, hoc modo. Quemadmodum in V.T. sabbatum à vespera in vesperam id est, aboccasu Solis víque ad alterum occasium observabatur : ita quoque dies Dominicus in Nou. Test. viginti quatuor horarum spatio, à vesperâad vesperam, debet obseruari: ita scilicet vt nos præparemus sub vesperam, vt postridie simus expeditiores ad solennem, publicam juxta & privatam, diei Dominicæ observationem. Violant itaque hoc præceptum, qui vesperâ præcedente diem Dominicum transmirtunt comessationibus, colloquiis ineptis aut impuris, vigiliis & multis laboribus. Sed, inquis, hoc est Iudaizare. Iudæi enim suum sabbatum incipiebant à vespera,& terminabane in vespera Respondeo, sabbatum N.T. non ita inchoarivti Iudaicum. Nam quod attinet ad præparationem, illa non pertinet ad

diei Dominica substantiam : vtpote cum dies illa sit instituta in memoriam refurrectionis Christi, quæ summo mane accidit. Matth. 28. v. 2. Ipsa igitur dies Dominica incipit abaurora. Nihilominus tamen ratione præparationis rectè dicitur, diem Dominicum esse colendum & obseruandum viginti quatuor horarum spatio, ita vt toto eo temporis spatio ab openbus seruilibus desistamus. Hoc itaque accipiendum est de quiete:non autem de sanctificatione, quâ quies ista consecratur ad cultum religiosim. 11. Sanctificatio diei Dominica est quietis consecratio & dedicatio ad vsum religiosum, id est, ad diuini cultus exercitium. Estque alia publica, alia prinata. Sanctificatio publica est solennis operum spiritualium præstatio. Ea continetur quatuor capitibus: videlicet lectione & prædicatione ver bi Dei in cœtu Ecclesiæ: Sacramentorum administratione: publicis precibus, quò pertinet cantus Ecclesiasticus: & deniq; collectione ac distributione eleemosynatu. In his quatuor membris conflitt publicus Dei cultus:vt colligere licet ex Nehem. 8. Act. 2.v. 42.1.13.14.15.6.16.v.13 6.20.v. 7.1. Cor. 16.v. 1.2. Sanctificatio prinata confission hilce tribus. Primò ante cocionem requiritur præparatio, quæ confistit in precatione, humiliatione obpeccata & verbi Dei meditatione. Deinde in cocione requiritur deuotio & attentio spiritus. Tertiò post concione requiritur repetitio concionis, collocutio de rebus sacris, & operú charitatis atq; misericordiæ præflatio, vt est visitatio ægrotoru, subleuatio pauperu, institutio rudiu, pacificatio dissidentiu. Atq; hæcest interior & spiritualis lætitia, & internus sabbatismus anima nostra. 12. Cum primum quie factus est rationis compos, tenetur hoc pracepto, & ordinarie interesse debet sacris catibus. Et quia pueti cum septennium attigerint, vel saltem excesserint, incipiunt vti ratione, iccirco eo ætatis anno incipiunt hoc præcepto ligari. Nihilominus tamen statim post annum ætatis quartum oportet ita liberos assuefacere, vr ad huius præcepti observationem præparentur. 13. Quadam persona certis de causis eximuntur à lege istà quâ iubemur publicis cœtibus interesse. Veluti si quis audire nequeat rem diuinam absque sui vel suorum, vel proximorum damno, quod sit alicuius ponderis & momenti : quale est detrimentum animæ, vel corporis, vitæ, salutis, samæ, honoris, libertatis, bonorum, vel rei cuiuslibet irreparabilis. Non quia obedientia, quæ debetur Deo, non lit præferenda rebus nostris temporariis : sed quia charitas & necessitas de sabbato & ceremoniis Ecclesiasticis dispensant, vt habet regula : cum quâ cosentit quod dicitur, Cultus Dei externus cedit charitati proximi. Deinde excipiuntur quotquot sunt excommunicationis vinculo obstricti.Item qui interdicti personalis pona tenentur. Quorquot item ratione interdicti localis sunt impediti. Is quoque qui in carcere, & vinculis tum priuatis, tum publicis detinetur: vt qui fide data, domi suæ tanquam

8

ve

n

C

t

tanquam in carcere se continere compellitur. Qui preterea gravialique & iusto negotio, quod in aliud tempus differri nequeat, impediturqua. les sunt publici ministri, qui ratione sui muneris domo egredi, castradi. mittere, murorum portas, quas custodiunt ac tuentur, & vigilias desete. re non permittuntur. Tales etiam funt Magistratus, Senatores, ac reliqui primarii viri, qui grauia Reip. negotia in aliud tempus reiicere commode nequeunt. Quales etiam sunt, qui ægrotis inseruiunt, quos citrapericulum & damnum relinquere non poffunt. Tales quoque sunt matres vel nutrices, quæ tenellas ac paruulos infantes deserere, nisi cumpericulo & incommodo non queunt. Ita cum probabilis latronum, velinimicorum metus adest, veltimor periculumve pestis, vel probabilis cot inptio aeris, vel cœli intemperies, itinerifve difficultas. Tumetiam, quando pures iter faciunt, & corum vnus nifi gravi suo damno &dettimento exteros dimittere nequit. Si item ministri sint, qui distineantureiusmodinegotiis, qua non patuntur dilationem. Infirmi itidem, qui confilio medici non audene-xire domo. Quin siadeo pauper sit quis, re vestes non habeat, quibus tegatur. Viduæ insuper, & alii, qui ob mariti, parentum, fratris aut propinquorum obitum funt in luctu, & demote ad certum aliquod tempus domo exire non solent. Si puella item sint nubiles, & à parentibus cogantur se domi continere, ne faciant naufragium pudicitiz:id quod fieri solet, quando iter ad templum obsideturà militibus & latronibus. Sæpenumero enim oportetiter, saltem, qualecunque, conficere, vt audiamus concionem: quia non vbique in lingulis pagis sunt concionatores. Præterea hoc præcepto liberantur fæminz prægnantes, si exitus è domo eis probabiliter nociturus credatur. 14.18 templo requiritur voluntarius & attentus auditor. Talis non est, qui ita aliudagit, vt perinde sit, ac si præsens ad audiendum non esset. Oportetitaqua vt satisfiat huic præcepto, diligenter auscultare, & interauscultandum pios elicere mentis actus. 15. Qui post diuturnum & attentum verbi pradicatianditum parum aut nihil omnino proficiunt, hac consolatione se erigent. Primò contendere & eniti debent, vt paupertatis suæspiritualis sensu & diuinægratiz absentia seriò afficiantur & angantur in animis suis. Deinde, si velintaudire verbum Dei, hoc modo se præparabunt. Omnia impedimentaremouebunt: puta præsumtionem scientiæ, præcipites affectus & soliciudinem huius seculi. Tum orabunt Deum, vt largiatur Spiritum sapientiæ. Denique cum ad concionem tendunt, debent cogitare, se iam ad Dei thronum & faciem accedere. Tertio inter audiendum erunt attentivit audiant sonum & intelligant sensum: deinde credent, fide scil. generali& historica, vera este illa, quæ proponuntur : denique fide specialisibiapplicabunt & accommodabunt verbum enuntiatum, ita vt penetret cot di.

te-

lui

0-

)e-

13-

C-

n-

is

& affectus excitet: Hæchides est veluti saccarum, quo verbum Dei tanquam vinum edulcatur & nobis omni melle duscius redditur. Quartò verbum Dei in nobis habitabit copiosè, ita vtillud frequenter ruminemus, imitati bestias mundas, quæ ruminant. Denig, oportet vt verba vertamus in opera; & quotidie conemur vitam nostram instituere iuxta normam & præscriptum verbi Dei. Quòd si adhuc aliquis angatur animo, & sentiat cordis duritiem, is summatim cogitet ista: Non omnes facere pares progressus in studio verbi Dei; Alios citius prosicere aliis: Sufficere ad salutem, si quis teneat sundamenta religionis, quæ sunt capita Catechetica: Bonum esse indicium, si quis non possit satiati cognitione verbi Dei; nec possit sibi satisfacere in prosiciendo.

III. Conscientia circa dies festos gubernatur his re-seitia circa a gulis...

1. Festorum multitudo ab Ecclesia institutorum pugnat cum libertate Christiana. Nam conscientia laqueus iniicitur traditione humana, qua prorsus est inutilis: sed & noxia, dum pars cultus Dei statuitur in huiusmodi Festis. 2. Quadam Festa ab antiquâ Ecclesia ad nostra v sque tempora pie obseruantur. Talia funt, Festu Paschæ, Ascensionis, Pentecostes, Nativitaris, & Circumcilionis Christi. Etsi enim libertatis Christianæ in Nouo Testam. hocest proprium, non habere discrimen & delectum temporis: nihilominus tamen prædicta Festa absque violatione istius libertatis recte obferuantur & coluntur; quippe quæ non more Iudæorum, neg; ritu Gentilium, nec denique more Papistarum celebrantur, è quibus illi dies Festos celebrabant ex præscripto Dei, isti ex mera superstitione, hi denique opinione cultus & meriti eoldem observant. Cæterum quod attinet ad antiquitatem prædictorum Festorum, sunt plurimi, qui inde ab Apostolorum temporibus illam repetunt. Sed probabilior est illorum sententia, qui dies illos Festos non iuris diuini, sed traditionis Ecclesiastica esse cefent. 3. Liberum est, Pascha celebrare stato vel nonstato die. Hâc enim in re nihil est situm. Quod si stato seu fixo die Ecclesia diem Paschalem obseruasset, à multis quæstionibus & controuersis se expediuisset, quæ in nouiluniis Paschalibus inter scriptores non sine magna contentione oriuntur. Verum quia Ecclesia stato seu fixo die non colit diem Dominica refurrectionis,omnino recte facimus, quando hanc confuetudinem fequimur. 4. Ecclesiastica tradicionis est, ne Pascha celebretur in quarta decima luna primi mensis. Cuius rei ratio inter alia fuit, ne vnquam cum Iudæis Pascha celebraremus : id quod faciebant Quartidecimani, qui legem veterem cum nouà obseruandam esse contendebant. Hîcanxie disputatur: Quinam mensis sit primus , post cuius lunam decimam quartam celebrandum est nostrum

Oo

decimas co

siastica.

Paschar Resp.eum esse primum mensem, cuius luna decima quartaincidit in diem æquino &ii verni, vel eundem proxime consequitur. Namquia Christus resurrexit post lunam quartam decimam primi mensis,ideoni. quam Ecclesia Pascha colit, nisi post quartam decimam lunam primi mensis,postæquinoctium. Et quia Christus resurrexit die illo,quemab illo vocamus Dominicum, Ecclesia constituit, ve nonnisi die Dominico celebretur. Vnde fit, vt Pascha celebrandum sit in prima Dominica post lunam quartam decimam primi mentis, quæ in lunam 15.16.17.& dein. ceps vsq; ad vigesimam primam inclusiue incurrit. Hîc obiter obsetua, æquinoctium vernu eo tempore, quo Christus passus est, fuisle ex com. munisententia o auo Kalendas Aprilis, hocest, 25. die Martii,

IV. Casus conscientiæ circa decimas & bona Ecclesia.

Cafus conseietia circa stica definiuntur ex his regulis.

1. Decima hodieque sunt pars stipendii, quod pastoribus Ecclesia, pro officii suila. bona Eccleboribus, diuino & naturali iure debetur. Lex diuina de decimis est partimee. remonialis, partim moralis. Ceremonialis est, quatenus Iudæi perdecimas, quæ Sacerdotibus dabantur, Christum in carnem venturum venerabantur, eique seipsos & omnia sua debere fatebantur. Quo eodem nomine primitias quoque rerum suarum omnium persoluebant. Hastenus itaque lex diuina de decimis non obligat nos in nouo Testamento. Sed quemadmodum in præcepto de sabbato ceremoniale cessauir, manente morali: ita & hodiò decimæ pars sunt stipendii, quod personis Ecclesiasticis, proofficii sui laboribus, diuino & naturali iure debetur. Quo tempore autem, & à quibus consuetudo invaluerit, vt decime ad Ecclesias N.T. peruenerint, non satis certò liquet, aliis hoc tribuentibus Constantino Magno, aliis Carolo Magno. Quidquid huius sit, 2. quum est, vt Ecclesia N.T. suos alat pastores. Iam verò qua potestelle æquior, minusque grauis alendi eos ratio, quam ex agrorum decimis Moralitas sanè, vel perpetua legis decimarum ratio, non obscurè indet lucescit, quod ante etiam legem latam illæ in vsu fuerunt. Abrahamusetenim, ab orientalium regum cæde victor rediens, ex præda hostibusere. ptâ, Melchisedeco, sacerdori Dei altissimi, decimas offert. Genesia, Sic Iacobà furore Esaui fratris sui in Mesopotamiam fugiens, decima Deo vouet omnium, quæ illic acquirat, si incolumis reuertatur. Genes. v.22. Vnde latis apparet, piis hominibus tum in more hoc fuisse, vtha animi sententia aliquid ipsis successisset, decimarum oblatione gratitidinem luam testarentur. 2. Bona Ecclesiastica hactenus sunt iuris diuini 6 nd. turalis, quatenus sunt pars stipendii, quod pastoribus Ecclesia debetur. Etsienim tempore Christi & Apostolorum Ecclesia Nou. Testament. nulla habuit prædia; hinc tamen non efficitur, hoc quoq; tempore idem valere debere

CIG

lid

in

de

pa

pi

fe

ft

E

C

mi

ab

oft

12,

re Nam quia numero Christianorum paulò post Apostolorum tempora crescente, præter piorum collectas & oblationes, vnde vinebant Apostoli & qui e orum tempora proximè attigerunt, ditiores nonnulli prædia integra ex pià liberalitate donarut Ecclesiis, vtiq; rectè factum est à prudentibus Ecclesiarum pastoribus, quòd certa bona, tanquam temporale patrimonium Ecclesiæ & stipendium personarum Ecclesiasticarum, singulis Ecclesiis attribuerint. Probabilis autem est sententia, Ecclesiam primò omnium Vrbani I. tempore, qui anno Christi 227. Ecclesiæ Romanz Episcopus factus est, prædia possidere cæpisse, quæ postea in perfecutionib. vi ipliablata, inque profanos & prinatos víus connerfa, à Costantino Magno restituta fuerint, factà accessione longè maxima. 3. Bona Eulesia quatuor de causis alienari possunt. Primò, causa necessitatis: vt si Ecclesia contribuat prædia ad bellum, quod religionis causa geritur. Secundo, cau-. sâpietatis: videl. ad captiuos redimedos, ad pauperes aledos. Tertiò, causâ vtilitatis: vt res melior habeatur. Quarta causa est incommoditatis: vt si res sit magis incommoda Ecclesiæ quam commoda. Caulæ cæteræ ad hæcquatuor causarum genera reuocantur. Extra hos casus iure civili & Canonico prohibita est bonorum Ecclesiasticorum alienatio, id est, do. natio, venditio, permutatio, adeo quidem, vt in rebus Ecclesiarum nec possit vsus fructus constitui, nec seruitus imponi,nec res Ecclesia pignoridari, speciali hypothecæ subjici, & in emphyteusin concedi.

## CAPVT XVII.

De casibus conscientiæ circa quintum Decalogi præceptum.

PRÆCEPTA.

Asus conscientia circa quintum Decalogi praceptum, respiciunt officia illorum, qui in statu eminentia aut subiectionis constituuntur.

Huc itag, pertinent casus conscientia de parentibus, tutoribus, curatoribus, pracepto - ribus, pastoribus Ecclesiarum, senibus, heris & magistratibus, deg, illis, qui relatiu è his opponuntur, pt sunt filis, discipuli, &c.

REGVLA.

I. Circa charitatem proximi tria quærit conscientia: Questiones Cur proximus sit diligendus, etiamsi sit inimicus: Quomo-conscientia do sit diligendus: &, Quis debeat esse ordo charitatis erga erga proxiproximum.

Hactenus de iis præceptis locuti fumus, quæ ad Dei charitatem, religionem

gionem & cultum spectant: nune de iis agemus, que nos ad charitaten proximi erudiunt: quæ duo sunt illa præcepta, de quibus Christus Do. minus dixit, legem vniuersam in duobus esse positam, nimirum in De & proximo diligendo. Matth.22. Iubemur autem amare Deum extore animo & corde,id est, super omnia, & propter ipsum, & plus quamo. mnia;affectu & effectu. Nimirum amare aliquem, effe velle bonumalicui. Cum igitur Deo volumus plura & maiora bona, quam vili creaturæ, tunc iplum super omnia diligimus. Volumus autem Deo plurak maiora bona, quia volumus ipsum esse omnipotentem; infinitum, inmensum, primum & summum bonum, quo nullum aliud bonum, maius esse, aut cogitari queat. Hinc is, qui vult in Deo non esse aliquid bo. ni, quod habet in fe, non amat eum super omnia, quia illi non vult omne bonum. Item, qui amat Deum super omnia, non solum vultillionne bonum, quod habet in se, & per se, sed etiam omne bonum; quodeix. niuersa creata tribuunt. Vult enim vt ab omnibus ametur, colatur, honoretur & timeatur, & ei obedientia præstetur. Quare qui vult, vt Deus non fit iukus, aut ne vniuersa videat, aut ne sit malorum vindex &punitor, non amat Deum super omnia. Similiter peccator, quamdiupecator est, Deum non diligit super omnia, affectu & effectu. Nonaffects quia vult tacitè & implicitè, quamuis non explicitè, ne turpe, quodvok aut facit, displiceat Deo; & ne Deus sit peccati vindex & punitor. Non effectu; quia contra Dei mandatum facit peccotum, autin eo perseuent. Sed distincte videamus, quid sit amare Deum plus quam omnia, Etprimi quidem diligere Deum plus qu'am omnia, est ei velle plura & maion bona, quam vlli creaturæ. Secundo amorem eius pluris æltimare, quamamorem alicuius alterius : ita vt fi cogeremuralterutrum amoremrelinquere, vel Dei, vel proximi, aut vllius creatura, relinqueremus potitiste morem omnium rerum creatarum, quam amorem Dei. Tertio, Deusell fortius & firmius diligendus, quam quoduis bonum creatum. Denique oportet Deum amare propter ipsum. Is autem amat aliquem propter eum, quiamatillum propter bonumeius, non propter bonum lum Quare cum diligimus Deum, quia in seipso, & per se bonus est, & non quia nobis bonus est, ita vt amaremus illum, etiamsi nihil boniexeon bis proueniret: tunc diligimus eum propter ipsum, & non propterno Atque hæc est charitas Dei, ex quâ promanat & surgit charitas proxim Nam charitas Dei ex ipso existit & pendet : quia, vt dixi pluribus, Den per se & propter se, non alterius rei causa, summo est amore diligendus. At charitas proximi à charitate Dei ortum ducit & habet, &ad eum tur quam ad certam regulam dirigenda est, & tanquam ad finem referenda. Nam si parentes charos habemus, si dominis paremus, si eos, quidigniU-

tate vel authoritate antecedunt, reueremur, si denique proximos quoscunque amamus, e à re id maxime prestandum est, quòd eorum procreator est-Deus, quòd eos aliis præesse voluit, quòd eos à nobis diligi & amariiustit, gratia ipsorum, non emolumenti & commodinostri causa. Vnde patet, proximum esse diligendum & propter Deum, & propter iplum. Propter Deum; quia ille vult vt proximum amemus, tanquam eum, in quo ipsius imago relucet. Propter ipsum; quia per charitatem proximi Spiritus san cus intelligit istum amorem, quo bonú volumus alicui propteripsum, hoc est, etiam sine commodo & emolumento nostro. Hic dicituramor charitatis: quem ethnici Philosophi vocarunt benignitatem, charitatem, beneuolentiam, benefiçentiam & amicitiam, & interdum etiam humanitatem. Est enim hominis officium, vt alium diligat tanqua hominem, hoc est, eiusdem naturæ humanæ consortem, ac proinde tanquam socium eorundem bonorum participem. Porro non solum amicos, sed eriam inimicos iubemur diligere. Nam in nostris inimicis tria possunt considerari. Primum, quòd inimici nostri sunt, quatenus nobis male volunt & nocent: & hoc nequaquam in illis est diligendum, quia sic peccatum diligeretur. Alterum est, quod homines sunt, natura nostre consortes: & hociure naturali in ipsis tenemur diligere. Tertium est, quod multi ex inimicis nostris sunt gratiæ diuinæ & vitææternæ participes:ac ita præceptum diuinum habemus à Domino, vt inimicos nostros diligamus. Hinc patet, inimicum, qua inimicus est, non posse aut debere diligi; quod nihil est aliud dicere, quam odio habendum esse in inimico, quò dis nobis aduersetur, & noceat contra præscriptum legis. Et hæs fufficiant ad primam quæstionem, cur proximus, etiam inimicus, sit diligendus. Secunda questio est de modo huius dilectionis. Principio duplex estamor beneuolentiæ in proximum: vnus naturalis, qui est naturali rationi consentaneus : alter supernaturalis, quem homo habet à virtute charitatis infusæ in cordibus à Deo, vt suum proximu diligat, etiam supra id, quod naturalis ratio præscribit. Naturali amore diligimus proximu, vtamicum,&humanænaturæac vitæparticipem,cum ei bona volumus, quæ ad naturam & morum honestatem pertinent: at supernaturali amorecomple&imur proximum, vt amicum diuinum, fiue vt amicum in Deo, & propter Deum, vt vitæ & gloriæ sempiternæ capacem, cum ei bona volumus & optamus, quæ ad gratiam diuinam & vitam æternam spectant. Quapropter est amandus homo non solum suxtaid, quod prudentia dictat, sed etiam secundum fidei, & diuinæ legis, ac sapientiæ præscriptum. Deinde actio charitatis erga proximum est duplex: vna interna, altera externa. Interna interioris voluntatis affectu completur: externa Illa beneuolentia dicitur, hæc bean opere & effectu consistit. nehneficentia. Ex quo fit, vr charitas possit interiori voluntatis actu consummari & perfici; cum videl. volumus alicui bonu propter ipsum: quavoluntas tunc est efficax, cum talis est, vt si opportunitas vel occasio bene. faciendiadeffer, ad opus & effectum perduceretur. Tertiaquestiveftde ordine charitatis erga proximu: quâ de re breuiter sic est habendu, Liu proximu quemlibet amare debemus ficut nos ipfos:nihilominustamen certi quidam gradus hîc funt obseruandi: quia vni plus quàm alteri, plura, maiora & potiora bona velle præcepto compellimur. 2. Plus diligéda est anima proximi, quam corpus nostrum, h.e.præferre debemus saluie & vita animæ alterius, vitæ & saluti nostræ corporali; ita vt si necesse sit, corpus nostruamittamus, ne pereat spiritualis vita proximi. 3. Duplex otdo in dilectione proximipotest perpendi : aut ex obiecto charitatis, aut ex parte & affectu diligentis. Nam quatenus quis magis minusue Deoeft. coniun dus, cò magis minusve diligi debet, secudum ordine sumtumez. obiecto charitatis, quia tunc in illo magis aut minus est participata ratio obiecti charitatis. At prout quis magis aut minus est nobis coiunctus, co magisminusve diligi debet secudum ordine aeceptu ex çõiun@ionenobiscu habità. Hinc recte docent Casista, plus diligi debere meliores, qua qui sunt nobis sanguine propinquiores quod attinet ad obiectu amoris Hoc n.eft Deus, divinumq; bonum, Na si quis est melior & sanctior, Deo eft gratior &acceptior. Nihilominus v.his, qui funt nobis propinquieres, possumus velle bonum vehementiori affectu, & pluribus de causis. Vetbi causa. Titius est sanctior, quam Caius cosanguineus, amicus, ciuis, codiscipulus, vel comilito noster. Quare Titto debemus velle maius bonu quam Caio, tanquam minus bono & iusto. Sed tamen Caio possumus velle bonum maiori animi affectu, & pluribus de causis, videlicet quia est consanguineus, amicus, ciuis, condiscipulus, vel commilito noster. Hæc enim se habent ex parte eius, qui diligit, non autem ex parteillius, quod diligitur. 4. Eos, qui sunt nobis propinquiores, debemus plus diligere, quam alios, si cætera sint paria; quia secundum bona, quæ ad natura spectant, sunt nobis magis coniunci; at verò si sanctitate, vitæque probitate sint pares, æquale divinum bonum illis optare debemus : secundùm verò ea, quæ pertinent ad aliam quamuis vitæ coniun ctionem, plus boni velle debemus exteris, quam propinquis. Sit exemplum. Titius est consanguineus noster, sed non conciuis, non commilito, non condiscipulus, qualis est Caius. Quare secundum ea; quæ ad naturam pertinent, plus boni Titio debemus, quam Caio: at in ciuilibus, vel militaribus, vel literariis bonis, plus boni Caio, quam Titio debemus. 5. Plus diligi debent parentes, quam filii nostri, si ordo charitatis consideretures maiori, minoriue coniunctione cum Deo, qui est charitatis obiectum & menth

n

ŀ

ia

1,

II.

&mensura: quoniam parentes similiores sunt Deo, quam filii. Nama parentibus, post Deum habemus, quod simus & viuamus. At verò si ratio charitatis expenditur ex parte maioris minorifue coniunctionis nobiscum, tunc plus diligendum est, quod est nobis coniunctius:acproinde filius magis diligendus, quam pater: vt recte docet Aristoteles lib. 8. Ethicorum cap. 12. At verò si parentes extremà vel graui egestate laborent, potiùs illisest subueniendum quam filiis. 6. Pater magis est diligendus quam mater. Ille enim plus habet imaginis Dei, quam ista. 7. Magis diligendi funt parentes quam vxor vel maritus, quod attinet ad ordinem secundu obiectum charitatis. Nam parentes Deo funt similiores, quam vxor vel maritus, quia habent rationem principii, vnde accepimus & habemus, vtsimus. At quod spectat ad ordinem secundum coniunctionem inter diligentem & rem dile cam, magis est diligenda vxor vel maritus, quam parens. Nam maritus & vxor habentur vt vna caro, vt Scriptura testatur. 8. Magis eft diligendus is à quo beneficium accepimus, quam is, in quem beneficium contulimus:quod attinet adordinem charitatis,qui sumitur ex obiecto. Plura enim bona debemus velle et, qui est veluti principium nostrum, vnde sumus, vel aliquid boni habemus. Nam eo 1960, quo est principium nostrum, est similior Deo. At verò secundum ordinem, qui se habet ex parte diligentis, magis quisque di ligit eum, de quo ipse bene meritus est, quia hic, in quem beneficium conferimus, est veluti opus nostrum, quod maximo affectu solemus complecti. 9. Ordo charitatis requirit, vt bona gratiæ, gloriæ, & virtutis prius nobis velimus, quam proximo, ita vt vita & salus animæ no sit obiicieda periculo pro vita proximi spirituali seruanda. At verò non exigit ordo charitatis, vt cætera bona, nimirum, vel vitæ corporalis, vel honoris, vel rerum nostrarú priùs nobis velimus quam amico. Quare ficut res nostras, famam dico vel honorem, periculo obiicere licitè possumus pro rebus, fama, inquam, vel honore, proximi feruandis, siç etiam vitam nostram pro amici vita tuendâ & conseruandâ. 10. Pro vitâ spirituali alterius, vita corporalis est ponenda:vt si quis incurrat periculum sidei,religionis, vel alicuius alterius virtutis ad falutem æternam necessariæ. Ita si pastor ecclesiæ populum no moneat, vel doceat, periculum erit, ne hærefi corrupatur, aut variis peccatis polluatur: & iccirco monere aut docere populum cogitur, etiam cum vitæ suæ discrimine: veluti si tyrannus mortem ipsi minitetur. 11. Aliquando obligamur ad vitam corporalem ponendam pro vità alterius corporali. Ita vitam nostram mortis periculo obiicimus pro principe, pro rege,patrià,populo,vel quouis alio, suius vita saluti & bono communi int necessaria, vel maximè vtilis: quia iure naturali comune bonum proprioanteferre debemus: qua ratione quis periculo brachium, aut manu

fi

exponit, ne pereat caput ex quo pendet totius corporis salus. 12. Dome: sticos sidei plus debemus diligere, quàm exteros. Illi enim maiori vincu. lo nobis sunt coniuncti. Ad summam: Prudentia dictat magis esse elle diligendos eos, in quibus est plus imaginis Dei. Hoc enim est sundamentum omnis dilectionis proximi.

Casus conscientia de honorandis superiorib. paribus do inferioribus

II. Quæstiones conscientiæ de honorandis superioribus, paribus & inferioribus deciduntur ex his regulis.

1. Omnibus superioribus reuerentia est exhibenda, siue sintatate, donis, animi ornamentis, authoritate, siue alio quouis modo superiores! idq; hoc folum nomine, quia funt superiores & eminentiores. 2. Sexinprimis sunt partes & actiones reuerentiæ & observantiæ superioribus debitæ. Prima est, coram iis surgere: secunda, eis ad nos appropinquatibus obuiam procedere: tertia, coram iis flectere genua, vel caput aperire:quar. ta, primum illis locum & accubitum concedere: quinta, libertatemlo. quendi illis permittere: [exta, compellationes honorificas, & titulosteuerentiæ plenos illis tribuere.3. Honor, qui debetur superioribus, consiflit in quatuor rebus. Prima est civilitas, per quam fit, vt stemus sedentibi superioribus & non loquamur, nisi potestate & venia impetrata. Secunda est subiectio siue adoratio ciuilis, qua fir ve nostras voluntares suspendamus, simulg; efficimus, vt illæ in rebus licitis & honestis ex superiorum voluntate pendeant. Tertia est obedientia, per quam in omnibus rebus licitis & honestis mandata superiorum observamus & exequimur, etiamsi næuos & infirmitares quasdam in iis deprehendamus. Quarta elt gratitudo, quâ fit vt Deum propter corum industriam, authoritatem & dona in ils conspicua laudemus, & pro ipsis precemur, nostrum denique affectum erga iplos omnibus officiis & seruitiis testatum faciamus, 4. Interæquales & dignitate pares debet alter præclariùs de altero, qui de seipso sentire. Phil. 3. v. 2. 5. Æquales oportet honore alios aliis praite. Ro.12.v.10. 6. Honor, qui debetur inferioribus, in eo est positus, vtommi contemptu deposito, cum spiritu mansuetudinis cos habeamus profiatribus. Deut. 17. v. 20. Iob. 31. v. 13. Cæterum fundamentum honoris, quialiis debetur, est honor sui ipsius, qui consistit in eo, vt homo sibi corpote & animâ cauear, ne peccer ex petulantia aut malitia. 1. Theß.4.v.3. Nam qui corpus suum impuritatis instrumentum constituit, & animampeccato polluit, is reuera seipsum dehonestat & praui ignominia afficit: & quicunque hoc facit, non potest aliis habere honorem. Rursus si nosipsos verè honorare velimus, oportet vt Deum in omnibus viis nostris honoremus. Nam Deus honorates se honorat. 1. Sam. 2. y. 30. Deumauté

honorare, est eum ex lege & voluntate ipsius, bonæ conscientiæ & purè actævitæ officiis prosequi.

III. Casus conscientiæ circa parentum & liberorum of- Quastiones sicia deciduntur exhis regulis.

Cy

I. Honor, qui parentibus debetur , ex intimo animi sensu & amore tum & libeproficifci debet. Nam quia parentes erga nos ita sunt affecti, vt nullum rum officia. laborem, nullumque periculum nostra causa refugiant; nihil potest illis accidere iucundius, quam vt liberis charos se esse sentiant, quos ipsi maxime diligunt, 2. Honoramus inter alia parentes, cum à Deo suppliciter petimus, vt illis bene & feliciter omnia eueniant; vt in maxima gratia & honore sint apud homines: vt sint Deo quam commendatissimi. 3.Parentes item honoramus, cum nostras rationes actionesq; vitæad eorum arbitrium & voluntatem instituimus & componimus, & ad eorum confilium dirigimus. 4. Parentes etiam honoramus, cum coru recte facta, & bonz vitz mores imitamur. His enim plurimum tribuere videmur, quorum volumus esse quam simillimi. 5. Parentes etiam honoramus, cum iplorum confilium exquirimus, vel sequimur. 6. Parentes item honoramus, quando iis subuenimus, ea impertiendo, quæ victus & amictus requirit. 7. Filii graniter delinquunt, si parentes odio habeant: si malum aliquod illis optent: si illis signa amoris & honoris non exhibeant & oftendant : si in ipsos maledicta conficiant si cos contumeliis lacessant; si grauiter increpent: si asperè & durè illos tractent: si cos notabiliter lædant, vel eis manus inferant; si eis non pareant in re alicuius ponderis & momenti, quæ ad gubernationem familiæ pertinet: si in iis, quæ spectant ad bonos mores, & ad salutem animæ, non obtemperent; silaborarenolint: filudos noxios & illicitos, praua confortia luxum, & fimilia contra voluntatem & iuslum parentum sectentur. 8. Filii debent parentibus elle subsidio & auxilio semper, quotiescunque eorum opera & mimilterio egent, sed maxime, cum grauiter periculose ægrotant, vel quandocum fame, aut simili egestate conflictantur. 9. Liberi in matrimonio contrahendo debent parentum consensum requirere, consilium sequi, & voluntati iusta parere. Etsi enim liberi, cum ad atatem maturam peruenerunt, ius & facultatem liberam habent nuptias contrahendi: recta tamen ratio dictat, æquum esse vt liberi ex patria potestate exeant consciis parentibus. Ideo leges ciuiles parentum consensum postulant in nu-

ptiis filiorum, qui adhuc sub patria potestate sunt. l. 2. ff de ritu nupt. & l. in sponsalib. 1. §. 1. ff. de sponsalib. shatui-tur, ne filia, etiam ti vidus sit, & extra patriam potestarem, modò vigesimum quintum ætatis annum non excedat, absque patris nutu & volunta.

Cu

t

te nubat. Que leges quamuis non decernant, irritum effe coniugiumi. ne parentum consensu contractum, & carnali cohabitatione consun. matum:magnam tamen in se honestatem & æquitatem continent. Ef enim rationi maximè consentaneum, vt filii parentum confilio regantur in re tam graui, quale est matrimonium. Et non rarò periculum est, nes. lii malè nuptias contrahant, quando id faciunt insciis parentibus. Ex quib.colligere habemus, non probandam esse Canonistarum doctrina, qui aiunt, leges præfatas Canonico iure sublatas esse, quòd videantur aliquid detrahere libertati mattimonii: quasi videlicet pugnet cum libertate filii, si vtatur bono consilio parentum. At vero filii nonnunquaminfi habent excusationem, etiamsi inconsultis parentibus ad nuptias se conferant:vt cum nimia est parentum auaritia, cuius causa dotem, quam debent filis dare, recusant: aut cum plus æquo lucri cupidi sunt, & proptet. ea filiarum nuptias in longum tempus differunt aut negligunt. Nonnunquam etiam accidit, vt filii alicui certæ puellæ sese promissione igrata, autaliquo alio obligationis vinculo obstringant. Fieri etiam porestivi eam, quam in vxorem dare filio vult pater, iustis de causis filius recuser, 10. Liberi grauiter peccant, si insciis parentibus ac minime consultisad nuptias transeant le indignas : cuius modisunt, que non decenteorum parentes, vel cognatos: vel que pariture funt lites, distidia, inimicitias, odia, vel aliquod certe alicuius momenti malum. Hinc recte factum apiis principibus, quòd leges tulerint, quibus pæna constituitur in filios, aut filias, quæ ante vigefimum quintum ætatis annum contrahunt nuptiss viles, abiectas, ignominiolas, & indignas, infeiis parentibus. 11. Ethiconsensus parentum requirendus est liberis matrimonium meditantibus parentes tamen non pollunt matrimonia clandestina, quæ vocant, irrita facere, fi iam fint confummata. Nam conjugium jure divino non diffolui potest, nisi adulterio. Non itaque fas est patri filium, aut filiam doteexcludere, aut alimentis, aut hæreditate, eò quod matrimonium, etiamtur pe & indignum, contraxerit, absque ipfius consensu. 12. Liberi graniter peccant, cum ad dignitatem euechi, velad munus & officium honorificum electi, parentes suos tanquam viles despiciunt, aut non agnolcum cos, vt parentes. Quòd si parentes præterquam quòd viles sunsinfamia quog; crimine notati funt, vt fi fint hostes patriæ, & rei læsæmaiestatis, officia ciuilia ipsis rectè negantur à liberis, non tamen naturalia, qua pedent ab implantatis igniculis, quos Græci sopyas dixerunt. 13. Filiis minimè licet parentes criminis reos accusare, vel ad iudices deferre, nifin duabus causis: videlicet quando parens est proditor patriz & reipub.ho-Ais, aut principi necem & interitum machinatur. Ratio id concluditini communis reip. salus est priuatæ anteferenda: & communis opinioidem probat, 6

m. Eft

tur fi-

Ex

na.

ali-

ta-

ıftă

ta.

et.

m

probat. Sanè natura hoc docet, quæ partem corporis obiicit periculo, ne totum corpus intereat. 14. Nunquam licet filio manus violentas patri suo adferre, nisi quando filius necesse haber seipsum à nece, quam pater ioli intentat, defendere, cum aliter le tueri non possit; quod vocant moderameninculpatætutelæ: aut nisi quando filius contra patrem arma capiat, vt temp. vel principem tueatur incolumem. 15. Filio non licet patentem proscriptum, siue banditum vt vocant, occidere; quoniam tamethfuerit publice proscriptus, non est tamen patriæ hostis, cum in eam arma non capiar; nec est reip. proditor : nec, quamuis resp. vel princeps cuilibet facultatem dederit banditos occidendi, verifimile est, eam filio esse datam in patrem, cum id omnino pugnare videatur cum pietate &: charitate, quam filius debet patri, quamdiu non fit proditor patriæ, aut principi necem intentat. 1 6.Si pater simul & mater in extremam egestatem deciderunt, & filius non vtrique, sed alterutri subuenire potest, patri porius debet, quam matri succurrere. Nam quia pacer infamilia est caput, & in generatione est præcipua filii causa, meritò anteponitur matri. Necrefert, quòd mater plus laborum & oneris sustineat in pariendo & educando filio paruulo. Nam potior, vt dixi, est ratio & authoritas patris, quiest precipua filii causa. Ex quo fit, vt dubitadum non sit, quòd aliquis potius debeat patri subuenire, quam vxori ad extremam paupertate delaplis. Nam etsiratione & iure communi maritus & vxor funt vna caro: frictius tamen est vinculum, quo quisq; parentib.alimenta debet, à quibus originem & vitam suam hausit & traxit. 17. Patri potius quam filio, adextremam inopiam redactis, subuenire oporter, si vtriq; succurri non possit. Nam plus patri filius debet, quam pater filio. Habet n. filius huius vitæ & lucis viuram, educationem, institutionem & honorem'à patre, non contrà. Deinde pater in educando, alendo & informando filio labo. res & pericula sustinet. Contrà sentiunt iuris ciuilis interpretes, qui aiut, hluiure gentium patri alimenta debere, patrem v. filio iure naturali. At" ius naturale arctioris est vinculi quam ius gentium. Sed prior sententia videtur probabilior: quia etiam ius naturale omnes homines, & qualda ciam bestias v.g.ciconiam, docer alimenta præbenda esse parentib. 18. Patre & creditore ad extrema inopiam & egestatem redactis, filius debet" potius patri quam creditori subuenire: quia arctiori vinculo patri obligamur quam creditori. Nec valet quod adferunt contrariæ opinionis alfertores, iure naturali alienu esse domino reddendu. Nam cum pater & creditor simul in extrema egestatem deuenerint, & bona, quæ creditori debentur, sint penes filiu, eo ipso facta sunt comunia patri&creditori.Et quia vinculu, quo filius debet patri subuenire, arctius est: ideo cessat tunc obligatio, quâ reditor debitore filiusibi obstrinxit, 19. Filius parentibus debet

debet alimenta iure naturali; eò sc. quòd natura hoc docet hominem. Iuris ciuilis interpretes passim docent, filium parentibus alimenta debere iure gentium, non naturali : contrà verò parentes iure naturali filiisa. limenta debere, quia belluæ, in quibus est iuris naturalis vestigium, non gentium, filios alunt & educant, non etiam parentes. Quidam verò theologi totum hoc ICtorum placitum reiiciunt, quia iure naturali filius parentib.alimeta debet, cum ius gentium sit ide, quod ius naturale. Sed nihili est hæc ratio. Nam quamuis ius gentium sitidé, quodnaturale, nihilominus tamen ratione distinguitur. Nam ius naturale ICtis dicitur, euius vestigium aliquodin ipsis etiam brutis animantibus apparet; ius gentium verò, quod natura quidem præscribit sed in solis hominibus existit. Hincest, vt I Cti iuris naturalis effe dicant , Vim vi repellere , Seipfin defendere, Sibi victum quarere, Contraria & nocitura fugere, Salutaria parare 6-11tinere; Iuris gentium effe, Deum reuereri, Reddere cuique quod fuum eft, Pareme honorare. Hec enim propria funt hominis: illa verò communia funt hominum & belluarum. Vnde videre est, ius naturale sumi late, vel strictelllo modo parentibus debenturalimenta à filis iure naturali; hoc modo iure gentium. Quanquam is ciconiam, quæ pietaticultrix vocatur, intuemur, etiam iuris naturalis ftricte sumpti fuerit, αντιθρεπτήριαδ εναι iis, à quibus vitam & alimenta accepimus. 20. Filius in vniuer sum debet egenis paretibus alimenta præstare, etiamsi illi sint pagani, à fide & teligione Christiana alieni, hæretici, excommunicationi & anathemati subiecti. Itali pater sententia iudicis sit damnatus ad pereundum fame, filius debet sustentare patrem, si possit. Nam vi huiusmodi sententiæ nequaquamsilio detrahiturius & potestas, quam habet alendi patrem: sed adextraneos tantummodò id præceptum pertinet, ne ei alimenta subministrentur. Ideo laudatur fæmina, quæ patrem suum inedia, in carcere damnatum, sui lactis subsidio sustentauit. 21. Ex eisdem causis, ex quibus paremesiure possunt debitis alioquin alimentis filios privare, possunt & filis suositidem parentes. Iure autem eiuili quædam causæ constituuntur, obquas liceat parentibus filios ab hæreditate, & abalimentis repellere. In Auth. pt cum de appell.cogn. S.causas autem quatuordecim causæ recitantur. Prima est, si filius in parentes manus iniecerit, extra illos nempe casus, ques paulò antè attigimus. Secunda cum filius graui, & turpi, & fæda contumelia parentes suos afficit, Tertia, si filius parentes grauioris alicuius criminis accularit, nisi patris flagitium sit contra communem patriz, vel principis salutem. Quarta, quando filius se maleficis hominibus adiungit, & vnà cum eis maleficiis studet. Quinta, quando vitæ parentum veneno, autalia quauis arte & modoinfidiari conatur. Sexta, si patris concubinæ, aut vxori, hoc est, nouercæ suæ, filius sese immiscuerit. Septima, si afilio parentes in iudicium delati, mali aliquid, quod fit aliculus ponderis & momenti, sustinuerint. Octava, si alterutrum de parentibus inclusum esse contigerit, & liberi requisitiabeo, vel vnus ex eis, in sua eum noluerit fideiussione suscipere, vel pro persona, vel pro debito, in quantum qui petitur probatur esse idoneus. Hoc tamen ad masculos dunta. xat pertinet liberos. Nona, si liberorum aliquis prohibuerit aliquem suorum parentum condere testamentum, & postea parens fecerit testamentum, iure potest filium illum exhæredare. Decima, si contra voluntatem parentum inter arenarios, vel mimos, filius lese associauerit, & in hâc professione permanserit : nisi quando parentes eiusdem sunt professionis. Vndecima, fi alicui ex parentibus volenti sua filia, vel nepti, maritu dare, & doté secundum facultates suas præstare, illa non consenserit, sed vitam luxuriosam elegerit. Duodecima, si alteruter pares luxuriosus fue. rit,& filius eius curam neglexerit. Decimatertia, si filius patrem aut matrem captinam non redemerit. Decimaquarta, si filii à fide & religione Christiana defecerint. His etia de causis iure filius alimentis potest suos parentes spoliare. Est tamen animaduertendum, hoc locum habere, quando filialiunde se possunt sustentare. Non enim fas est patrialimenta denegare filio extremà necessitate laboranti, 22. Obligatio alendi parentestransit ad hæredes filii; hoceft, ad eos ad quos filii bona vel testamento, vel donatione peruenerunt : quia tale onus est cum bonis filii coniunctum, ideoque cum reipfatransfertur. 23. Filius parentibus vita functis debet tria:videlicet cohonestare debet funus, & eorum corpora debitæ sepulturæ tradere: deinde æs alienum, quod parentes contraxerunt, dissoluere: postremò legata parentum testamento relicta implere. Hîcmemineris, filium in foro conscientiz nullo modo compelli ad debita patris soluenda, quando hæreditatis facultates excedunt. Nam hæreditas non est, nifi deducto arealieno. Si igitur as alienum, qued pater contraxit, hæreditatem superat, cum nulla hæreditas a patread filium perueniat, liber est filius ab ære alieno dissoluendo, quia nihil habet ex bonis paternis, vnde soluat. Si autem maior est hæreditas, quam æs alienum, tunca filio debet solui æs alienum, quod pater contraxit : quia hareditas, vt modò dixi, non est, nisi deducto are alieno. 24. Parentes ttia debent liberis:primum quidem alimenta; deinde institutionem in fide, religione, & bonis moribus: tertiò curam, studium & diligentiam, vt in certo vitæ statu pro conditione sua collocentur. Alimentorum veto nomine iura, leges & canones intelligunt omnia, quæ pertinent ad cibum & potum, ad vestitum & lectum, ad habitationem, & ad medicinas. Hinc pater, filium non teneri reddere sumptus, vel impensas, quas Accit pater, dum filium in studio liberalium artium sustentauit, Talese-

nim sumptus inter alimenta filii debita computantur. 25. Matres, que proprio lacte filios non aluntabsque iustà causa, peccant contra naturam.lustæ a.caulæ censentur hæ omnes, quæ sequuntur. Cum materadmodum est natura imbecillis, ita vt vix fine vitæ dispendio acpericulo lac filio præbere queat. Deinde cum mater adeo est inops, vraliunde sibi victum quærere & parare debeat. Tertiò cum mater adeo est nobilis& illustris,vt eam non decear proprio lacte filium nutrire : id quod locum haber iis in locis, in quibus est more & viu recepture, vt fæminæillustri genere natæ, filios proprio lacte non nutriant. Extra hos casus mater peccat, si filium suum lacte suo non alat. Ideo Gregorius teste Gratiano distinct, 3.cap ad eius, alique scriptores, etiam ethnici, hoc reprehendunt, 26. Pater filio authoritate Principis vel Reip. proscripto debetalimenta vitæ simpliciter necessaria: yt si graui aut extrema laboret inedia. Siverò filius aliunde habeat, vnde le lustentare queat, quanquam debet ei pater alimenta: iustis tamen de causis potest patri præcipi, ne aliquid filiosus, vtpote proscripto, alimentorum cau'à subministret. Idem iudicium est de filio excommunicationis pæna affecto: item de filio, qui deficit à fide Christiana. 27. Pater filio suo spurio debet alimenta de jure Canonico. Sed ius ciuile adimit filiis spuriis alimenta, cum possunt aliunde alipraterquam à patre. 28. Alimenta filio præstanda, debet esse talia, qualiadecent personam filii. Esta. in filio conditio persona consideranda exatate, nobilitate, professione vita, instituto, more & consuerudine patria. Etenim crescente atate, crescere quoque debent alimenta: &nobiliorib. pleniora alimenta debentur. 29. Auus, proauus, & caterialcendentes, liue ex parte patris, fine ex parte matris tenentur inre naturali nepotibus alimenta præstare, cum pater & mater desunt. 30. Filii duobus modistiunt legitimi; videl. authoritate iuris per subsequens matrimonium; &tescripto, seu prinilegio Principis. 31. Illi solum possunt adoptare liberos, qui sunt sui iuris, nec habent liberos. 32. Patria potestas ortum suum habet à natura, quæ dictat, æquum effe, vt liberi fint in potestate pattis:led incrementum & certam formam habet à legibus & iure ciuili. Na quòd filius ita sit in potestate patris, vt in eum pater certa quædam iura habeat, id faciunt leges Romanorum. Vnde ICti dicunt, patriam potestatem esse proprium ius ciuium Romanorum. Erant autem septem pracipul effectus patriz potestatis apud Romanos. Primus est: Quidquid filmsacquirit præter caftrense, aut quasi castrense peculium, pleno iure patriace quiritur, hoc est, numeratur in bonis patris, in cuius potestate est filius. Secundus : Pater filium in sua potestate constitutum poterat vendere, cui cui volebat. Tertim effectus erat, vt pater in filium ius vita ac necis haberet. Quartus est, ve pater cum filio in judicio agere non possit. Quintus est, ve filiusfamilias in iudicio contra alium quemlibet, fine patris confensu agere non possit. Sextus est, vt pater etiam inuito filiofamilias, habeat administrationem & vsumfructum in peculio ipsius fili aduentitio. Septimus est, vt inter patrem & filium ciuilis obligatio esse non possit. Quod attinet ad secundum effectum patriæ potestatis, tenendum est,iure naturali verique parenti licere causa egestatis vendere filium, sed ad tempus tantum: que mad modum apud Iudæos erat receptum Exed. 21. Deuteron. 15. Ier. 34. Tertius porrò effectus, qui est porestas vitæ & necis in liberos, non est approbandus: cum lex diuina licet concedat parentibus a-&ionem in liberos rebelles, huius tamen criminis cognitionem, &ponz executionem non penes ipsos parentes constituit, quemadmodum Romanis legibus vitæ & necis ius in liberos habebant parentes: sed ad iudices ordinarios totum hoc deuoluit. Neque etiam ad nudas parentum querimonias & accusationem sententiam ferri, aut pænam capitalem decerni, sed caulæ cognitionem præcedere vult, dum ad seniores vibis deduci filium rebellem vult, & ad tribunal sisti, vt non, nisi conuictus, capitale iudicium subeat. Fieri etenim posset, vt parentes odium in liberosproprios conciperent: vt pater nouercalibus instigationibus & traductionibus delibutus & præoccupatus, iniquior liberis suis ex priori Cæterum pater, si filium occiderit, verè est homatrimonio euaderet. micida, & præterea impius. Solus enim Deus habet imperium vitæ & necis in hominem, & magistratus, cui Deus illud concredidit. Neque verò magistratus potest hoc ius concedere parentibus, aut illis tanquam ministris vii in nece filiis inferenda: quia hoc pugnat cum pietate. 33. Vndecim funt modi, quibus ius patriæ potestatis iure Ciuili aut Canonico soluitur. Primo est mors naturalis. Secundo est mors civilis, vt puta deportatio perpetua in infulam, facta ob maleficium hominis. Tertiò est seruitus, cum pater fit seruus, sine Slauus, vt loquuntur, ob commissum ali. quod scelus. Quarto est dignitas patria, quam filius nanciscitur: vt si sit paftor Ecclesia. Quintò, cùm pater est ab hostibus captiuus abductus . Sextò, cum pater aut filius solenne religionis votum facit. Septimo, si pater aut filius deficiat à fide Christiana. Octand, si pater sciens incestas nuprias cotraxerit. Nond est emancipatio: quæ est relaxatio patriæ potestatis, consensu patris emancipantis, & filii emancipandi coram legitimo magistratu tacta. Decimo, si filius à patre, vel ipso sciente & ratum habente, sit expositus. Vndesimo, si filius aut filia matrimonium rite contraxerit. Ex his speciebus sexta est illegirima:vipote quæ nititur falso fundamento, quasi ingressus in religione sit sancitus lege diuina: cu è diametro repugnet præscripto verbi Dei.34. Cùm filii publico magistratus munere &officio fuguntur, & patres funt privati homines, ea oft ratio officior unter paretes

& liberos, quam describit Taurus Philosophus apud Gellium lib. 2. Not. Attic.c.2. In publicis locis, muneribus arque actionibus, patrumiura, cum filiorum, qui in magistratu sunt, potestatibus collata interquiesere: paululum & cessare: sed cum extra Remp. in domestica re atque vitase. detur, ambulatur, in conuiuio quoque familiari discumbitur, tumintet filium, magistratum, & patrem privatum publicos honores cessare, nazurales & genuinos exoriri. 35. Filius non debet semperinomnibuspa. rere iussis patris. Nam in his, quæ pater insserit corra iuris naturalis pracepta, obtemperandum non est. Quæ enim iuri naturalisunt aduersa, per sese turpia & mala sunt. Item in iis, quæ pater imperar contra iurisdi. uini leges, nequaquam est parendum, iuxta illud Petri: Obedire oportet Deo magis quam hominibus. In iis verò, que per se media & indifferen. tia funt, si pater iusserit, obsequendum est, nisi aliquid aliunde obstiteit: vt in vxore ducendâ, in capessendis honoribus, & similibus, multapos. funt impedire, quò minus filius absolute patri parere cogatur. Nequee. nim in his filius simpliciter & omnino patri obedire iure compellitur. Quod lipater aliquid imperet contra communes Reipub. leges, netum quidem filius patri obedire debet. 36. Licitum est patri filium ob crimen accusare, quando filius est patriz proditor & hostis : si necem Principis machinetur: si sit reus læsæ maiestatis: si desiciat à side Christiana: sicommuniReip. saluti sit exitio damnoue. Nam potior est causa communis salutis, quam prinatæ. 37. Patris imperium ligar conscientiam filii, quatenus cum lege natura & Scriptura facra confentit. 38. Paterinterdum ex delicto à filio commisso obligatur. Nam si filius perperam munere &: officio libià patre commisso fungatur, ex quo alius damno afficitur, pater debet id damni compensare. Et in vniuersum, quoties pater filii opel râ & ministerio vtitur, aut quando commode potest & debet filium conripere impedireve, nealteri noceat, nec id faciat: aut quando iuflu, authoritate, vel caula patris filius delinquit, & alterum lædit, pater iplede ber, quidquid damni est consecutum , refarcire. 39. Parentes his potifis mum modis peccant in educatione liberorum. Cum nihil curant, vt fili: Christianæ religionis rudimenta addiscant: cum sua nihil interesse purant, num filii vacent publico cultui Dei, & pietatis, charitatis, iustiia, &: aliarum virtutum officia præstent si filios non moneant & corripiant; vi prauamaliorumamicitiam & consuctudine deuitent, ludos noxios sugiant, corruptum iurandi & in Deum maledicta coniiciendi moremab ilciant, & turpiter vel obscent loquendi aut faciendi consuetudinem deponant & exuant: demum aliqua præstent, quæ ætatem & captumiplorum dedecet. 40. Parricidæ grauissimo mortis supplicio sunt afficiendi.Hoc enim est iuris diuini, quod iubet omnem homicidam è medio tollere

ra,

C.

et:

2-.

2.

.

et:

tollère: & iuris ciuilis, vt constat ex l pana ff. ad legem Pompeiam de parricidiis, vbihæchabentur: Pæna parricidii more matorum hac instituta est, vi parricida virgis sanguineis verberatus deinde in culeo insua ur cum cane, gallo gallinaceo, viperà & simia: deinde in mare profundum culeus iactetur. Hoc ita. si mare proximum sit:alioqui bestiis obiicitur secundum Adriani constitutionem. Et in I si quis C. de his qui parentes, vel liberos occiderunt ita legitur: Si quis parentis, aut filii, aut omnino affinitate eius qui nuncupatione parentum continetur, fata properauerit siue clam siue palàm id enisus fuerit, pæna parricidii puniatur, & neque gladio neque ignibus, neque vl-Ralii solenni pana subingetur: sed insutus culeo cum cane, & gallo gallinaceo, & vipera, & simia, & inter eas ferales angustias comprehensus serpentum contubernius misceatur: & vt regionis qualitas tulerit, vel in vicinum mare, vel in amnem proiiciatur, vt omnielementorum v su viuus carere incipiat, Gei cœlum superstiti, terra mortuo auferatur. Hæc lex est lata à Constantino: quam etiam habet Iustinianus in Inflit.de publicis iudiciis. §. alia. 41. Lex divina mortis pæna in illos liberos decernit, qui parentibus suis imprecari, conviriari; illisque maledicere aust fuerint, & ad verborum probra, cum infultandi petulantia, audacia & proteruia prosiliunt: deinde qui parentes percutere non erubuerint, vel pugno, vel fuste, etiamsi mors non subsequatur. Exed. 21. v. 15.17. Leuit. 20. v.9. Deut. 27. v. 16 ...

IV. Casus conscientiæ circa officium dominorum & ser quastiones conscientia conscientia

1: Servitus, quæ est legibus introducta, ac propterea dicta est legalis, dominorum iure gentium cœpit; sed multum habet ex legibus & iure ciuili. Hacte- & seruorum > nus itaque servitus est iuris naturalis, quia ius gentium est idem quod ius naturale. Hinc vbique gentium & terrarum alii sunt domini, alii serui: & ex iplo rationis præscripto multisunt serui facti, qui solic tales dicuntur natura... Nec est à ratione alienum, vt que mad modum iure belli bona capta in victorum potestatem & dominium transferuntur; sic etiam bello victi in capientium dominium transeant. Nam quos alioqui iph victores iure necare possent, iure vita donatos in seruitutem redigunt, fine libertatem eis adimunt. Est enim vita libertate charior atque pretiosior. Sed cur iura ciuilia vbique testantur, seruitutem per se contra naturam extitisse? Resp. Hocideo factum est, quia loquebantur deseruitute, qua apud Romanos ante Imperatorum leges serui erant in potestatedominorum. Nam iure Romanorum antiquo, domini vitæ & necis in seruos potestatem habebant, & eis tanquam instrumentis quibusdam libere viebantur. Et hoc imperium in seruos, cum iure naturali pugnat; necestiuris gentium, sed humani & civilis. Alioqui Patres, nominatim Ambrofius, Augustinus & Gregorius, verè scripserunt, serunturem ex

conscientia circa officia: dominorum

Qq 3

pecca-

fe de

8

ç

peccato natam: quia, vt ex facris literis constat, si homo, vtesta Deoab initio conditus in vitæ innocentia & probitate perstitisset, captiuitates & seruitutes non fuissent : corrupta per pescatum natura, inter omnes gentes bella, captiui, & serui esse cœperunt. Priori modo bella & serui. tutes sunt contra naturam, posteriori modo sunt secundum naturam, scil. vniuersalem, etsi sint contra naturam particularem huius autillius. 2. Seruitus legitima nascitur ex quatuor causis. Prima estius belli. Nam ficut ex iusto bello bona capta in capientium dominium transeunt : sic eriam ipsi homines iusto bello capti, & serui effecti, in capientium veniunt porestatem. Secunda causa est delictum. Canones enim, leges & iura, quemadmodum ob certa quædam facinora reos pænacapitis& vitimo supplicio afficiunt : sic etiam iura ob quædam delicta lontes quosdam libertate privant. Tertia est originis conditio. Nam qui exancilla nascitur, siue pater sit liber, siue seruus, siue ex legitimo matrimonio, fiue aliter procreatus, feruus eius efficitur, cuius ancilla est mater. Nam partus in hac re matris fortunam & conditionem sequitur. Quarta causa, ex qua seruitus nascitur, iure ciuili est introducta; cum quisviginti annis maior le venire participandi pretii caufa passusest. 3. Iute gentium cuique fas est, seipsum vendere, quoniam quisque tum suzlibertatis, tum famæ& honoris sui dominus est. Deinde cuiq; licet luas operas alteri locare, ergo & vendere. Præterea in veteri lege licebatHebræo, seipsum alteri Hebræo vendere: quamuis potius se locabat quam vendebat, quia ad septem annos, aut plurimum quinquaginta, incaseruitute laborabat:postea ad pristinam libertatem tedibat. Cæterùm cuique etiam fas est, seipsum egestatis gratia vendere: quia vita est libertate charior atque pretiosior. 4. Dominus, si vige simum ætatis annum excesserit, & liberam habeat suorum bonorum administrationem, potest seruum manumittere, hocest, libertatem donare, & ex seruo facerelle bertum, siue libertinum & ingenuum. Erat mos apud Romanos in manumissione, yt dominus caput serui, aut aliud membrum tenens, terdiceret, Hunc hominem liberum esse volo. Tum mittebat eum è sua manu, quali sua potestate & dominio. Ista verò manumissio iure reuocatura libertus sit ingratus aduersus patronum, vel alio scelere se obstringat, quod seruitute puniri solet. s. Aliquando inuitis dominis serui libertate donari possunt. Libertas enim illis datur authoritate legis absquedo minorum consensu, si alimenta illis denegentur à dominis, velsibent mereantur de Republica egregio aliquo facinore. 6. Dominus nonhabet potestatem & imperium vitæ & necis in seruum. Olim apud Romanos licebat dominis impunè seruos suos occidere: vnde leuissimis ex causis irascebantur seruis, & in cos sauiebant. Postea verò immanis illa &

es

dominorum in seruos potestas mitior est facta, ve nonnisi ob crimen à feruo commissium, & causa cognita dominis liceret seruos impune occidere. Tandem, quia multi conquerebătur, quod serui à dominis asperius & durius, quam par ellet, tractarentur, constitutionibus Imperatorum cautum est, ne domini seruos occiderent, nisi causa criminis ad prætorem delata, & causa ab eo cognita: ne item in servos immodice sævirent & animaduerterent. Ais: Serui in bonis dominorum suorum numeratur, no aliter atque pecora. Possunt itaque impune à dominis occidi. Aio: Quauisserui in bonis dominorum numerentur, sicut etiam pecora, nobilioritamen sunt loco, quia æque ac heri sunt homines. 7. Quicunque bello iniusto capti & in seruitutem redacti sunt, iure possunt fugere, & conferre le quocunque voluerint. Atque ita cuilibet Christiano licet fugere, si bello captus sit à Turcis vel Saracenis. Non au. em licet illi arriperefugam, qui seipsum vendidit, velà parentibus egestatis gratia venit, vel ex ancillà matre procreatus est, vel seruus pænæ effectus est. Quod attinet ad illos, qui bello iusto capti in seruitutem rediguntur, iis quoq; nonlicet fugere, si fidem domino dederint, qua promiserint se nunqua fugituros. Nam iure naturali fides data seruanda est, & implenda. Alioquilicet eis fugere, & ad suos redire. Neque enim est, cur eius modi homines iure belli captos, in huiusmodi angustias redigamus, & tam dure, & seuere ius belli interpretemur. Vsu quoque & consuetudine receptu estapud omnes nationes, vt ii serui ad suos, vbi commode possunt, fugă se proripiant. 8. Seruus bona conscientia potest habere peculium, hoc est, bonum aliquod domini permiflu separatum à rationibus dominicis, deducto inde, si quid domino debetur. Ita enim peculium seruorum definitura l'Ctis. 9. Seruus naturaliter obligatur alteri, & alium ita sibi obligat:ciuiliter non item. Seruus enim in iudicio, nec habet actionem contra alium, nec ab alio conueniri potelt. Aliquando tamen inter dominu & leruum in iudicio potest esse ciuilis actio. Nam seruus iure ciuili potest aduersus dominum agere causa publicæ salutis, vel vtilitatis, vt quia censum vel publicam monetam fraudauit, vt carius venderetur : vel quia fallæ monere fuit author, vel maiestatis reus, vel patriæ proditor aut. hoftis. 10. Seruus, siue iure belli captus, siue emtus, nihil suum habet:ac proinde quidquid acquirit, domino suo acquirit. Si tamen dominuscu leruo paciscatur, ve singulis annis, mensibus, hebdomadibus, vel diebus iplicertum quid ex suis operis soluat, reliqui sibi retineat & seruet: tum, quod seruus vitra id, quod cum domino pactus est, ex suis operis lucratus fuerit, vt suum habebit: quoniam quamuis inter dominum & seruum ciuilis aliqua obligatio non subsistat, subsistit tamen naturalis. Quare sesundum conscientiam fidem servo datam dominus servare, & implere

iure naturali compellitur, Idem iuris est, si dominus expresse, veltacite seruo aliquid donet, & velit vt tanquam suum habeat: velsi cum seruo conuenerit, vt id quod certo modo & ratione acquisierit, sibi habeaten fuum.11. Dominus seruo debet victum, vestitum, habitationem, quattia alimentorum nomine comprehenduntur. Item institutionem in bonis moribus & religione. Denique castigationem & correptionem, vtsicei in officio contineat. 12. Dominus, qui membrum aliquod serui sui amputauit, iure naturali ante omnem iudicis condemnationem debetiplum seruum liberum dimittere, velalia quauis ratione ei satisfacere, vtillius damnum restituta libertate, vel alio modo compenset. Est enim corporis membrum libertate charius atque pretiosius. 12. Dominus seruum fuum occidens absque vlla causa, verè ac propriè est homicida. Debetitaque tanquam homicida puniri: led mitiùs: quia circumstantia persona variat delictum. 13. Seruis licet nuptias contrahere: ve recte statuit ius Canonicum. Nec lege ciuili, qualis in hac causa apud Romanos erat. potest seruus à domino impediri, quò minus matrimonium contrabat Non enim lege ciuili potestius ipsum naturale abrogati. Matrimonium verò est iure naturali & diuino institutum, ad sobolis procreationem, & ad mutuam viri & fæminæ societatem, & ad libidinem comprimenda. Hæcautem ius ciuile impedire non potest, cum ob eum finem nuptiz fuerint instituta, nimirum in officium natura, & in remedium libidinis atque peccati. 14. Si serui crimen est vitimo supplicio dignum, ad magistratum deferri debet à domino fi alterius ponæ sit reus, privatimime domino punitur. Nunquam tamen alimenta, quæ sunt simpliciter necelfaria vitæ subsidia, dominus potest iure denegare, quamuis ca possite parte minuere: ita vt seruus non inedia absumatur, sed attenuato &diminuto victu castigetur, vt sic forte ad frugem melioremquementen redeat.15. Dominus cogitur impensas soluere, quas facit seruus autancilla iis in artibus addiscendis, quæ in rem ipsius domini cedunt. 16. Setuus non tenetur domino suo obedire in omnibus. Non sanein iis, quæ sunt per le mala, vt quæ suri gentium & naturali aduerlan tur; quæ cum Dei præceptis pugnant; quæ à constitutionibu Ecclesiasticis & communibus civilibus legibus dissident. At verondo minus iubeat bona, vel ea, quæ per se media sunt & indifferentia, serus domino obedire debet. 17. Si seruus delinquat in eo officio & ministr rio, quod domini iusu præstat & obit, dominus ex serui delictotenem & obligatur: quia in se culpam coniicere debet, qui ad id officii & ministerii seruum delegit. Similiter, si seruus delinquat iussu & authorize dominisui, dominus ex serui delicto obligatur. Si verò seruus peccetta aliis, iure ciuili dominus exferui delicto non tenetur obstrictus, dumB

ruo

tria

nis

cu

um

0-

im

ius

modo eum noxæ dedat. At secundum conscientiam, quoties dominus serui peccatum impedire commode potest, nec id facit, ex serui delicto obligatur; secus minime. 18. Dominus ex serui contractu, vel quasi coneractu obligatur in certis casibus; his nempe: si seruus iussa domini contractum iniuit : si versum est in rem domini id, in quo seruus contraxit,vt si mutuam pecuniam accepit,vt se aletet, se vestiret, se à morbo curaret. His causis exceptis, dominus ex serui contractu non tenetur:vt si pecuniam mutuam accepit seruus vt luderet, vt cum meretrice rem haberet, ve ventri indulgeret. 19. Dominus feruos, quos nouir prauis moribus corruptos, quos verbis, minis, obiurgationibus & verberibus sanari non posse videt, domo expellere & eiicere debet, nisi probabiliter timeat eiectos domo deteriores eualuros, vel licentius victuros, vel nisi cre. diderit, eos apud se retentos, aliquando ad meliorem vitæ frugem redituros, vel nisi grauiter sibi nocuerit, quòd sit famulatu debito & necessario cariturus. Hîc observa, olim servos famulos quoque dici consuevisle,& famulari idem fuille quod leruire. Nunc verò famuli vocantur liberiquidem homines, sed qui mercede obsequium suum & operas alterilocant:ita vt famuli lint, quorum operæ & oblequia stipendio conducunturad tempus:ita vt differant ab operariis. Nam hi suas operas locat ad certum genus operis faciendum: at illi seipsos locant ad serviendum alteri,hoc est,ad obsequium ei præstandum. Debet autem dominus saluti&vitæ famuli prospicere, vitæ, inquam, tum corporis, tum animæ, dum eius famulatu & ministerio vtitur. Contra famulus domino debet honorem, reuerentiam, oblequium & operas suas, dum inter familiares eius habetur. 20. Dominus non potestiure famulo ægrotanti mercedem fubtrahere pro ratà temporis parte, quo malè valuit. Nam per famulum non stat, quò minùs operas debitas præstet. 21. Famulus, qui suas operas promisit ad annum, & ægrotat ad aliquot menses, postea non tenetur totius istius temporis operas supplere: quia in promissione operarum fortuitus calus censetur exceptus. 22. Dominus, qui nullam mercedem pactus est famulo, pro more patriæ tantumdem soluere debet, quantum alu solent. 23. Quibusdam famulis nulla merces debetur. Tales sunt primò, qui se offerunt ad ministrandum spe non mercedis alicuius, sed beneticii & gratiz. Deinde quidam famuli se dominis subiiciunt, spe tantùm eorum beneuolentiam conciliandi. Tertiò aliquando dominus alicuius famulatu non indiget, rogatus tamen illum suorum famulorum numero adleribit, donec idoneum dominum inueniat, cui inseruiat: cui fivicum, vestitum, & habitationem præster, nihil debet. Denique pueri apparitores, qui in aulis principum instituuntur, docentur & educantur, nullam mercedem præter victum, vestitum & habitationem accipiunt Rr **ure** 

iure me rito: quia scilicer in aulis instituuntur: quod ipsis est loco metce. dis amplissimæ. 24. Dominus, qui operas famuli conduxit minoris, iute cogitur mercedem ita augere, vt iusta sit. Aliter lice bit famulo, si reseui. denter constet, & aliter sibi consulere nequeat, ex bonis domini compensare & sarcire suum damnum.

Quaftiones con cientia fratrum & propinguo-THAT.

V. Casus conscientiæ circa ea, quæ fratres ac cæteri pro. eirea officia pinqui sibi inuicem debent, ex his regulis soluuntur.

1. Certi & explorati iuris est, fratri ad extremam, vel quasi extremam vel grauem egestatem adducto fratrem alimenta debere. Nametiam extraneis pati necessitate pressis, charitatis & misericordia lege subuenire debemus. 2. Quando frater bona non habet, ex quibus viuat conuenienter sui generis & familiæ conditioni, par est vt frater alimentaci suppediter, quibus honeste sustentetur. Hoc enim fieri potestauthoritate iudicis, cuius officium frater indigens implorare iure potest. 3. Frater forori indigenti dotem præstare debet: quia dos loco alimentorum suc. cedit. 4. Frater debet fratri indigenti alimenta præstare, quibus commode sustentetur, & impensas faciat in ils artibus discendis, quæ adipsius statum & conditionem pertinent. 5. Frater debet necessaria vitæ alimenta fratri subministrare, etiam cùm is culpâ suâ amisit, consumpsit & dilapidauit tradita sibi à patre bona : quia quamuis sponte sua in egestatem deuenerit, nihilominus tamen indiget, nec habet, vnde viuatac proinde frater potius quam alius quispia illum alere & sustentare debet. 6. Frater debet fratrem sororemue suam, quos pater siue iure, siue iniurià hareditate spoliauit, sustentare, si reuerâ aliunde non habeant, vnde simplicitet viuant. Hæc enim alimenta pater filiis debet:ac proinde frater id subsidit genus eis denegare minime potest. Atque hac omnia sunt accipienda non tantum de fratribus verinque coniunctis, sed etiam de iis, qui exalterutro tantum parente sunt procreati. 7. Lege charitatis alimentadebemus filiis ex fratre vel sorore natis; si nempe non habeant bona, ex quibus sustentariqueant. 8. Propinquis ascendentibus debemus honorem parentibus debitum: collateralibus debemus officia fratrum & fororum:descendentibus debemus officia, quæ à parentibus debenturliberis.

Cafus confeiëtia circa teptoris & discipuli.

VI. Quæstiones conscientiæ circa officium præceptoris officium pra & discipuli, soluuntur ex sequentibus regulis.

> 1. Præceptor fungetur suo munere diligenter, prudenter, constanter & sincere. Diligenter: vt nihil omittat eorum, quæ sunt necessaria: vtitem fibi caueat ab ignauo otio, quo fit, vt horæ lectionibus destinatævelnegligantur, vel in perpetuas ferias conuertantur. Prudenter: vt habeat dele

tce-

lure

eui.

om-

to.

lam

lam

ue-

on-

aei

ta-

IC-

0-

us

n-

Aum ingeniorum, neq; vna fidelia omnes parietes dealbet, vt est in prouerbio Constanter:vt ne patiatur se turbari vel ingratitudine&calumnia, vel laborum multitudine & magnitudine. Sincere; vt compendio tradat resvtiles. 2. Præceptor & discipulus ne sint Pythagorici, hoc est, præceptor non doceat discipulos sonate το αυτος έφα; neque discipuliintent in verba magistri, aut ex illo faciant idolum. 3. Præceptor induatanimum paternum erga discipulos, & hi vicissim præceptorem filiali prosequanturaffectu. 4. Discipulus ab Alexandro Magno discat, se plus debere præceptoribus quam parentibus. Etfi enim amor non possit esse tam intenfus inter discipulum & præceptorem, li spectes sopyin naturalem: maior tamen hic requiritur amor ratione obiecti, quod est pia eruditio. Nimirum præceptori debetur, quod bene viuas, parenti, quod viuas. 5. Discipulus debet elle φιλομαθης, φιλήκο @ καί ζητητικός, id eft, cupidus discendi, audiendi, & interrogandi. 6. Discipuli præceptoribus suis debent beneuolentiam & didactron, ii quidem sit in ipsorum facultate. 7. Præceptor non sumat promiscue didactron, neque etiam immodice. 8. Præceptor ne sit plagosus Orbilius, neque regat discipulos imperio despotico, sed politico. 9. Præceptor ita attendat ad eruditionem, vt potiorem habeat rationem bonorum morum. 10. Præceptor tempestiue cognoscat ingenium discipuli, & de eo referat ad parentes, vel ad eos, qui sunt loco parentum, vt fi discipulus no sit aptus ad liberalia, tempestiue à studiis auocetur.11. Præceptor ita exerceat iuuentute in bonis artibus, vt quandoq; vacationem & ferias concedat. Nam arcus nimis tenfus rumpitur. Et

Quod caret alternâ requie, durabile non est. 12. Præceptores inter sese alant concordia. 13. Preceptor qui rectoris munere fungitur, collegas suos regat aristocratice. 14. Præceptor cogitet, scholas esle seminaria reip. & ecclesiæ, & iuuentutem esle thesaurum vtriusque politiz, ac proinde grauissimo peccato se obstringere illos, qui cum præesse ac prodesse debeant iuuentuti, nefarie illam corrumpunt.

VII. Casus conscientiæ circa officium pastoris & audi- Quastiones toris, soluuntur è sequentibus regulis.

1. Episcopus est solum muneris, officii & functionis nomen, non potestatis. Quilibet enim pastor ecclesiæ est episcopus sui cœtus. Non itaq; auditoris. episcopus iure diuino altiorem superioremque habet potestatem quam presbyter: quia apostolus Paulus promiscuè presbyteros vocat episcopos,& è contrario, vt in Polemicis est annotatum. 2. Episcopatus tutà conscientia optari ac peti debet duabus ex causis: aut ob manifestam necessitatem imminentem, qualis meritò censeretur, cum nullus vellet hoc onus assumere, aut nullus reperiretur ad hoc officium idoneus: aut ob

conscientia circa officin

communem aliorum salutem, vt vsu venire potest, cum multi pastoratum ambiunt, rudes tamen & imperiti, aut corruptis & deprauatismo. ribus, qui si in ep scopos eligantur, magis oberunt, quam proderunt Ec. clesiæ. Hîc animaduertendum est, non esse idem, episcopatum ambire, quod optare aut petere. Is enim ambit, qui quibuslibet artibus, etiam malis, ad episcopatum aspirat, & hoc dicitur crimen ambitus; at potest quis optare & petere his modis, quos iam diximus. 3. Iuris diviniest. vt populus in eligendo episcopo seu pastore suffragium ferat. Nam sicest Matthias in locum Iudæ apostoli substitutus Actor. 1. & Paulus ac Barnabas in euangelium Dei segregati. Actor. 13. & septem diaconi sic fuerunt electi. Actor. 6. Quæ etiam consuetudo tempore Cypriani fuit observata, vt constat ex ipsius Epistol. 68. 4. Recte decretum est iure Canonico, nee. piscopus successorem instituat. Hinc enim multa incommoda & mala pullularent.s. Tria potissimum in iis requiruntur, qui ad munia ecclesiastica eliguntur; quæ sunt vitæ & morum integritas, matura ætas, & lite. rarum scientia. Canones addunt quartum, vt sit ex legitimo matrimonio natus. 6. Paltor non ita verlatus in iis, quæ funt necestaria ad munus pastorale, non debet se episcopatu abdicare, si diligentiam adhibeat in illis addiscendis, quamuis grauiter peccauerit in eo munere suscipiendo. Quòd si prorsus sit ignarus eorum, quæ ad tale officium requirumur, debet illud dimittere. 7. Is, qui in pastorem eligitur, debet esse religiosis, probus, prudens, temperatus, sobrius, castus, hospitalis, mansuetus, non neophytus, fama candidus, & corpore integer: quod postremum requifirum est honorarium, cum reliqua sint necessaria. 8. Inter pastores debet elle ordo : & is quidem ratione ætatis, donorum, vocationis tempore prioris, vel præsidentiæ. Vltimo modo ille qui est inspector pluriumecclesiarum, reliquis antefertur: non quòd aliquam iurisdictionem inillos obtineat, sed quia penes illum est ius præsidentiæ & directionis in conuentibus & causis ecclesiasticis. 9. Inspectoris est, ecclesias sibi concreditas diligenter visitare. 10. Pastores debent instare apud suos principes, vi, si necessitas ecclesiarum postulet, cogant synodum, eamque vel generalem, vel prouincialem, vel diecesanam. Generalis, est vel ecumenica que conuocatur ex omnibus religionis Christianæ locis, vel nationalis, que conuocatur ex integro aliquo populo. Pronincialis, cogitur ex omnibusalicuius prouinciæ pastoribus. Diecesana congregatur in certa diecesi.it. Pastor non immisceat se rebus secularibus pertinentibus ad forum exterius, neque iurisdictionem aliquam temporalem sibi arroget. Hocenim est mittere falcem in alienam messem. 12. Pastor non alienet resecclesia extra calus illos, quos suprà diximus ad præceptum quartum Decalogi. 13. Pastor ecclesiam nouam consecrare debet solenni concione habita-14. Pa12-

10. Ec.

ite,

am

telt

elt,

eft

na-

int

ta,

e. ula

14. Pastor curare debet, vt templa conseruentur & reparentur. 15. Personæ leu homines ecclesiastici immunitates illas, quibus gaudent tum ipsi, tum bona ipsorum, acceptas ferre debent pietati principum Christianorum, non autem gloriari de iis, quali debeantur iplis iure divino & natu. rali.16. Auditores pii ministros ecclesia habeant parentum loco: quoniam illiper euangelium, tanquam divinitus destinatum instrumentum, regenerant homines per Dei gratiam, & ad veram illam spiritualem vitam cos promouent. Hinc Elifæus post Eliam, in cœlum abeuntem, clamat: Pater mi pater mi, currus Ifraelis & equites eius 2. Reg. 2. v. 12. Quibus iilde verbis, tanquam epitaphio quodam, & Ioas, rex Israelis, Elisei mortem defleuit. 2. Reg. 13. v. 14. sicut & iam antea illum patrem suum vocarat.2. Reg. 6, v. 21. Sic Paulus erga Thessalonicenses placidum se, tanquam si nutrix fætus suos foueat, fuisse, eosque, vt patrem filios, horratum ostendit. 1.Theff 2.v.7.11. Idem Corinthios se per euangelium genuisse, & Galatas parturire, donec formetur in eis Christus, affirmat, adeoque illorum patremetiam se vocat. 1. Corinth. 4.v.15. Galat. 4.v.19. Reliquos casus conscientiæ, qui pertinent ad hunc titulum, vide ad præceptum quartum, & infra ad locum de sacramentis & disciplina ecclesiastica. Multæ quoque quæstiones in hoc capite paulò ante de parentibus & liberis disputatæ huc per analogiam possunt accommodari.

VIII. Quæstiones conscientiæ circa officium magistra- seietia eirca tus & subditorum soluuntur ex his regulis.

I. Potestas ciuilis est ex iure gentium & diuino. Namiuris gentium, gistratus & adeoq; etiam iuris naturalis, eft, vt homines societate quâdam coniuncti viuant. At societas consistere, & conservari non potest, nisi quidam præunt qui cæteros in pace, charitate & concordià contineant. Unde iure gentium ciuitates & resp.fundatæ, creati magistratus, latæ & sancitæ leges, iudicia constituta, quibus sontes puniuntur, insontes defenduntur. cuique tribuitur quod suum est: in quibus omnibus consistit ciuilis poteltas. Deinde apostolus Rom. 13. diserte docet, magistratum à Deo esse. 2. Iura regum, quæ dicuntur Regalia, describuntur lib. 2. feudorum tit. 56. cap. Qua fint regalia, vbi sic habetur. Regalia, armandia publica flumina nauigabilia, aut ex quibus fiunt nauigabilia, portus, ripatica, vectigalia, qua vulgo dicuntur telonia, moneta, mulctarum pœnarum que compendia, bona vacantia, qua vt ab indignis, legibus auferuntur, nifi que specialiter quibusdam conceduntur, & bona contrahentium incestas nuptias, condemnatorum & proscriptorum, secundum quod in nouis Conflitutionibus cauetur, angariorum parangariarum, & plaustrorum, & nominum prastationes, & extraordinaria collatio ad felicisimam regalis numinis expeditionem potestas constituendorum magistratuum ad iustitiam expediendam argentaria, & pala-

Casus conofficium ma (ubditorum. tia in ciuitatibus confuetis pifcationum redditus, & falinarum , & bona committentium crimen maiestatis, & dimid um the sauri in loco Casaris inuent; non data opera, vel in loco religio o si dat à operà, totus adeum pertineat. Sicibi. Singula corum breuiter expendamus. Armandia, fiue, vt alii legunt Archimandria, ideft, Armamentaria, seu repesitoria armorum, machinarum, tormentorum. Sicut autem armamentaria sunt regum, sic etiam bellorum gerendorum potestas. Via publica: quia in eis iutisdictionem habet princeps, & eas tueri & conservare debet. Alioqui earum vsus est omnium hominum communis. Publicas istas vias Græci vocant Baginixas, hoc est, regias; Latini prætorias, consulares & militares: quæ viæ distinguuntur à privatis, agrariis, & vicinalib. Quæ verò inueniuntur in viis publicis, & habentur pro derelictis, sunt quodammodo principis, quatenus ea potest applicare ecclesiis, hospitalibus & reipublica. Flumina nauigabilia, & portus, & ripatica. Quemadmodum in terta viæ publicæ funt regum: ita viæ per aquam publicam regum quoque sunt. Naturali iure communia sunt omnium,aqua profluens, mare, & aer: vnde gemmæ & lapides, quos mace procre. at, funt omnium hominum communes. At verò regis funt flumina nauigabilia, flumina publica, portus, ripæ, & litora. Res communes dicuntur quæ vsum communem, & brutis animantibus, & hominibus, præbent. Res publica funt, quarum vsus est omnium hominum communis, etsi proprietas, iurisdictio in eis, & cura tuendi atque conservandi eas, ad regem spectet. Leges regia sunt, vt si vi tempestatis, siue naufragii, siue alio modo ex mari res aliqua impellatur in litus, siue nauis sit, siue aliud quippiam, ad regem pertineat, si intra sex hebdomadas non compareat, quieam rem repetat. Hinc etiam est, ve refectio & reparatio portuum ac litorum ad principem spectet. Olim ius piscandi in mari erat omnium hominum commune: at nunc principes maritimi & litorales id iuris sibireseruant, ob impensas & sumptus, quos faciunt in reficiendis & tuendisportubus, & litoribus. Item, piscationes in fluminibus publicis sibi solent principes vendicare, & prinatis pretio vendere. Vedigalia. Ins regum elt, noua tributa & vectigalia imponere, augere, addere, & diminuere: sed hoc nonisi ob causam & necessitatem communem. Nam regisest, curare vt relpublica pacatè & tranquillè viuat, libera tumultibus, seditionibus, bellis: qua ratione tributa exigit. Item curare, vt viæ publicæ fint tutæ:acptoinde à viatoribus iure potest vectigalia postulare. Moneta. Ex regisauthoritate pendent leges monetæ. Regum est potestas fabricandi, cudendi, mutandi, augendi, minuendi monetam, eiusque pretium, & astimationem. Et graues pænas constituunt leges ciuiles in eos, qui sine principis authoritate monetam cudunt, adulterant, radunt, tingunt, aut defor-

mant. Sicut autem regum ius est monetæ cudendæ: sic & regis potestas eftlegis condendæ, abrogandæ, mutandæ, declarandæ,interpretandæ. Mulclarum pænarumque compendia. Hincest, vt ex regis iure & authoritate pendeat potestas concedendi veniam delictis, & minuendi pænam legibus civilibus præscriptam. Nam qui legem condit, & pænam constituit, legis rigorem temperareac mitigare potest. Ex quo fit, verex possit aliquos lege ciuili soluere, priuilegia præter & contra legem (scilicet cinilem)quibusdam concedere, natalibus legitimis restituere eos, qui ex iustis nuptiis nati non lunt. Bona vacantia. Hoc nomine multa continentur; videlicer ea, quæ priuato domino carent: vt sunt bona eotum, qui sinetestamento, & sine legitimo harede decedunt : res mobiles, siue immobiles, quæ à nullo potsidentur, vel pro derelictis & incultis habentur. Bona contrahentium incestas nuptias. Generaliter conficationes bonorum propter certa crimina, cuiusmodi suntincesta nupria, armorum ad hoftes delatio, delictum læsæ maiestatis, apostasia à Christiana religione, & crimen eorum, qui metu sceleris conscientià tacti seipsos interimunt, no perinfaniam, impatientiam vel dolorem. Hæc, inquam, bona, & fimilia ad regem persinent. V nde regis est, fiscum habere. Angariarum. Quaratione pensiones siue exactiones, quas soluunt viatores pro seruitute viarum, pro reparatione pontium, aut similium, quæ vulgo portoria dicuntur, pedagia, guidagia, & eadem angariæ, & nauium, & plaustrorum exadiones, iura regalia dicuntur. Et generatim, quidquid extra ordinem penditur ad felicissimam regis expeditionem, iuris regalis esse perhibetur. Potestas constituendorum magistratuum Regis est, magistratus creare, prætoria & tribunalia iudicii publici causa constituere. Regum enim est, legesdare, & ius dicere. Hincest, ve omnis iurisdictio, qua in regno aliquib:conuenit, à rege existat & pendeat. Et sieur regis est, magistratus creare: sic eor un numerum augere, iurisdictionem prorogare, restringere. Hincetiam fit, vt ad regem quisque possit à quibuslibet iudicibus &magistratibus appellare. Piscationum redditus & salinarum. A dregem pertinent reditus piscationum, fodinæ salis, auri, argenti, æris, ferri, & cuius libet alterius metalli. Dimidium thesauri. Thesaurus in nullius bonis est; &ideo inuenientis & capientis efficitur naturali quadam ratione & æquitate. Regia tamen lex est, vt thesauri pars aliqua detur inventori, reliquum pertineat ad fiscu & regem. Etsi enim naturalis æquitas præscribit, vt quæ in nullius sunt bonis, primò occupantis propria fiant: tamen, cum eadem præscribat, vt bonum publicum ante feratur prinato, non absque ratione factum est, vt aliqua thesauri inventipars cedat fisco. Atq; hæc sunt regalia præcipua, ex quibus multa alia deriuantur; quorum tractatio pertinet ad

ad Politicam. Hic quæstio incidit; An I. Sam. 8. contineatur ius regaler Quæ quidem quæstio in aulis quotidie agitatur : in quâ re non desunt qui regibus adulantur, & omnia, quæ ibi dicuntur pertinere ad ius regis, delegitimo iplius iure & potestate interpretantur. Sed reuera falluntur, Nam Deus longe aliter præcipit Deut. 17. Sententia igitur illorum verborum, quæ funt 1. Sam. 8. hæceft; Hocius erit regis, scilicet partim legitimu, partim vsurpatum & tyrannicum, quod iple rex sibi vendicabit. Petierant ludæiregem, vtellent licut cæterægentes, quæ regem habebant. Meritoitaque ils respondet Samuel: Hoc erit ius regis, quale scilicetelle solet regum, qui cæteris gentibus dominantur. Illud vero ius est partim legitimum, partim tyrannicum & barbaricum. Erant enim tunc multaru gentium regna barbara, fera, & tyrannica, ita vt reges pro arbitratusuo abuterentur subditorum personis & bonis. Quamuis negandum non sit, regem ius habere, vtendi subditorum personis & bonis, quando id com. munisreipublic.necessitas postulat. Oportet enim hic distinguere inter iura regis dura, & crudelia. 3. Reges nihil subere possunt contra iusgentium, naturale, vel diuinum. Contra diuinum quidem; quia Deo obedire oportet magis qu'am hominibus. Contra ius verò naturale; quia quidquid ius naturale præcipir, per se bonum est, quod autem prohibet, per se malum est. At rex facere nequit, vt quod per se bonum est, sit malum, vel quod malum est sua natura, sit bonum. Fieri non potest à rege, vt petiurium, mendacium, homicidium, adulterium, furtum, falsum testimonium sint bona: necitem, vt honorare parentes, colere Deum, reddere cuique quod suum est, depositum que restituere, sint res malæ. Contra ius gentium quo que rex nequit quippiam iubere; quia illud suo mode est naturale. Hîc animaduertendum est, longe aliud esse, legem naturale abrogare,mutare, vel contra eam quippiam iubere:aliud verò esse, legem naturalem declarare, interpretari, vel coarctare & restringere. Reges fecundum possunt, non pro nutu, arbitrioque suo, sed iustis in causisprimum non item. Vnde ob communem reipubl.pacem, salutem vel vulitatem in bello innocentes interimuntur: & aliquis etiam invitus suam domum vendere iubetur, videlicet vt via publica fiat, vel reficiatur,& amplior, ornatior, & commodior communi vsui reddatur. Sic ob penuriam annonæ quis cogitur à principe, vt frumentum suum vendat, vel mutuum det. Eâdem ratione præscriptionis leges decernunt, vtreido. minium ex vnoad alium transferatur, ad lites, quæ aliter finiri minimè possent, dirimendas. Ita ob commune religionis vel reip. bonum, regiz quædam constitutiones dominos spoliant suis mancipiis & famulis, 4. Omnia sunt principis, non possessione, sed defensione. s. Rex coronam suam accipit à proceribus regni, non ab episcopo. Episcopus solum adhilet

int

ur,

er-

nu,

ic-

nt.

fic

m

rũ

10

ıt,

n-

er

betur ve teltis, & persona ecclesiastica, que benedicit solenni actui; que. admodum fieri solet in benedictione nuptiarum. 6. Principibus iusaliquod est in personas Ecclesiasticas, & in bona Ecclesiastica. Etsienim & personz & res Ecclesiasticz gaudent immunitatibus, privilegiis, & indultis, ex pia liberalitate, & liberali pietate à principibus Christianis conceffis:tamen, si personæ Ecclesiasticæ committant peccatum, quod ciuihaliqua lege puniendum est, omnino necessum est, vt pæna illa per magistratum executioni mandetur. Similiter bona Ecclesiastica in casu prægnantis & euidentis necessitatis eidem legi subiiciuntur, cui bona ciuium ordinarie sunt subiecta. 7. Regia potestas in ciuilibus & temporalibus est suprema: & reges nullum in his agnoscunt & habent superiorem. Prouerb. 8. Rom. 13. Nimirum regna funt à Deo, ad quem pertinet terra & tota eius plenitudo:ita vt frustra sint Canonista, & omnino Papilla, qui regna esse contendunt à Pontifice Romano: quod quidem adeo est ridiculum, vt non mereatur refutationem. 8. Nemo potest subditosabsoluere iuramento fidelitatis, quod y ocant homagium; nisi rex sit notoriè crudelis, aut tyrannus, Reipubl. hostis, bonorum persecutor, proditor patriæ, aut communi populi saluti, paci & bono aduersetur. Tum enim populi sententia potest regno privari. Quoniam tametsi populus in regem transtulit suam potestatem: non tamen ita hoc fecit, vt se omni iure abdicauerit. Neque enim voluit populus, vt rex dominaretur in regni perniciem & interitum. Nomine verò populi intelliguntur senatores, procuratores ciuitatum, & regni ordines atq; proceres. Constat enim populus, vt minimum, ordine & statu nobilium, & plebeiorum, fine popularium. Oportet autem, vt populus non pro libidine, vel arbitrio fuo regnum abroget regi, sed iustis in causis, vt modo diximus: videlicet ob crimina regis in perniciem Reipubl.cum ea sunt notoria, vel per enidentia facti, vel per propria ipfius regis confessioné in iudicio, vel per lententiam à populo in iudicio latam. Et rex ius habet, vt prius audiatur, & ius habet excipiendi ea, quibus iure possit seipsum tueri. 9. Tyrannum abique titulo, qui est inuasor, quilibet priuatus potest debet è medio tol. lere. Neque enim ille rex est, sed priuata persona, quæ patriam hostiliter muadit. Quod attinet ad tyrannum exercitio, seu administratione, prinatus non porest, nec debet illum è medio tollere, nisi fortè sit communibus populi suffragiis regno exutus & ciectus, & privatorum libidini legitime expositus. Tum enim tyrannicidium est imperatum ab optima. tibus regni. 10. Si mandata Principis, alioqui tyranni, sintæqua & iusta, parendum est. Si verò fuerint mandata iniqua, hoc est, contra ius diuinum, vel naturale, vel gentium, aut contra leges regnifundamentales, obediendum est Deo, non hominibus. Hinc in Capitulo Iuliano. 11. quaft. 3. ex Ambro-

Ambrofio recte citantur ifta verba: Iulianus Imperator, quamuis effet apollata habuit tamen sub se Christianos milites, quibus cum dicebat : Producite aciem prodefensione Reipublica, obediebant cum autem diceret eis, Producite arma in Christianos, runc cogno cebane imperium cæli, nonterra. Et Augustini verba in Capitulo impevatores. 11 quaft. 3 ita habent : Iulianus extitit infidelis Imperator. Nonne extitit apostata iniquus, & idololatra? Milites Christiani seruierunt infideli Imperatori: voiveniebant ad caufam Christi, non agnoscebant, nist illum, qui in cælis erat. Quando volebat, vt idola colerent, Geis thura adolerent, praponebant illi Deum: quando autem dicebat, Producite aciem, ite contra illam gentem, ftatim obtemperabant; & diffinquebat Dominum aternum à domino temporali. 11 Octo inprimis vireutes decentreges: videlicer pietas, seu religio in Deum: clementia aduersus subditos: liberalitas erga eosdem: iustitia erga omnes: fortitudo, in primis bellica: prudentia, magnificentia, magnanimitas. Detestetur itaque rex absurdas voces eoru, qui dicunt, Principi non tam colendam pietatem, quam dandam opera, vt sancte & piè colere videatur simulando dissimulandoque: vt pueros talis, sic viros iuramentis esse fallendos : ea promissa regiesse seruanda, quæ regiis commodis inseruiunt: Principem seruare fidem debere, cum id regia vtilitas flagitauerit; malis moribus implendam ciuitatem, vt qua libuerit, vindicam sumere possit; alendas & fouendas inter subditos factiones: boni publici fludiosos è medio tollendos: & similia perpetranda este, quæ necex Christiana religione, necex vera Philosophia morum profecta funt. 12. Præcipua Regisaut Principis peccata hæc funt: sinique regna aliena quærat, vel concupiscat, aut inique parta non restituat: si bellum indicat, inferat aut gerat absque iustà causa: si renuat in arbitros omnisuspicione carentes compromittere, autrecuset omnino petere, vel accipere conditiones æquas & iustas, quibus pax reconcilietur aut confirmetur cum vicinis Principibus: fi arces regni sui non curet muniendas aut reficiendas: si vias publicas non reficiat, muniat, vel custodiat: la viduis, pupillis, pauperibus, & personis, quas iura miserabiles appellant, extremam vel grauem calamitatem passis, & ab ipso subsidium petentibus non fuccurrat, cùm commodè possit: si per socordiam non prohibe. at subditos ab vsurpando alieno, vel à furtis, aut à rapinis, adulteriis, homicidiis, periuriis, falsis testimoniis, fraudibus, dolis, & iniquis artibus nocendiproximo, & æquitatem atque iustitiam violandi: si non aboleat prauas populi consuctudines, veluti vsurarum mordacium, contra-Etuum lege diuina vel naturali prohibitorum, ludorum & spectaculorum, quæ exhibentur cum probabili animi vel corporis periculo:si nihil curet, an pretia rerum venalium sint iusta necne, an pondera vel menfuræ fint minores, quam leges & iura postulant: si factiones aut seditiones fouerit, aut sedandas non curauerit; si ob desidiam eius populus ande-

nos, ape-

t 4-

76-

ole-

di-

bat

re-

be-

15-

ũ,

ź,

nona penurià, vel aliarum rerumad victum necessariarum charitate la borauerit: si leges Reipublicæ vtiles & salutares non dederit, aut datas, cultodiendas nihil curauericifi necessaria ad regiam familiam sustentandam non prouiderit: si pecunias, & alias res pecunia æstimabiles, quibus regnum defendi & conseruari debet, non parauerit: si prodigalitate sua eneruer vires regni, adeoque efficiar, ve vectigalia & tributa à subditis exigantur maiora, quam par sit, & debita contrahantur plura, quam aquum sit's tributa iniqua imponat subditis, aut antiqua augeat absque publicaReipublicæ necessitate: si cogat subditos sibi domos ædisicare, & fimilia facere, non solutà illis debita sui laboris mercede: si condat leges iniquas contra ius diuinum, naturale & ciuile: fi bona Ecclefiastica connertat in profanos víus pro libitu: fi non finat fubditos gaudere immuninatibus iure divino vel naturali concessis: si privilegia malis & indignis tribuatifi minis aut importunis precibus, per vim vel fraudem subditos compellat ad donandum sibi bona propria : si leges condat ad sua tantum commoda priuata, ad superuacaneum vestitum, victum, & vsum, ad pompas, ad couiuia, ad voluptates, ad venationes immodicas: fi mulctas pecuniarias exigat sui tantum priuati commodi gratia, non boni communis: si publica magistratuum aut iudicum officia vendat, vel det in dotem & mercedem obsequiorum nimis quam care, aut etiam iis hominibus, quos probabiliter scire potest malè istis officiis vsuros : si per se, vel per alium condemnet aliquem indictà & inaudità causà, aut denegatâ ex se tuendi & defendendi potestate, aut non habitâ publicâ notitià ex publicis iniudicio probationibus: si bona eorum, qui naufragium patiuntur, fisco regio adiudicet, vel aliis donet, neglectis aut pretermissis dominis: si cogat subditum ad contrahendum matrimonium, vel impediat à contrahendo: si præsentet Episcopum vel Pastorem, qui ætate, scientiâ, & morib.non est dignus. 13. Subjectio principu & doctorum verbi Dei elt artispopos seu vicissitudinaria & reciproca. Nam Principes subiiciuntur verbo Dei, & illius sceptro reguntur; rursus pastores verbi subiiciuntur gladio seculari & illo reguntur à Principib. 14. Regis Christiani est, feruato iuris ordine, patrocinium Ecclefiæ: quia est defensor fidei, & nutritius Ecclesia. Ergo vr patronus, tutor, & defensor vim, fraudes, turbas & feditiones malorum hominű ab Ecclesiâ debet arcere, externa pacata reddere, & prouidere vt interna, id elt, ea que spectant ad reru Ecclesialticaru dispensatione, recto ordine procedant. Vnde Augustinus tract. 11.in Iohan:ait: Pertinet boc ad reges seculi Christianos, vt temporibus suis pacatam velint babere matre suam Ecclesia. Et Ambrosius in epist. ad Valent. Cum n. omnes homines, Qui sub ditione Romanâ sunt, vobis militent Imperatorib. terrarum atque Principibus,

Ss 2

sum ipsi vos omnipotenti Deo & sacra fidei militatis. Atg, militia primum sacramentum eft, tueri salutem, commoda, & dignitatem eius, cui militamus. 15. Princeps tutâ conscientia potest in ditione sua permittere liberam religionem: non quidem ita,vt impune quisque colat Deum arbitratu suo, sed vt bonum autonomiæ, siue libertas conscientiæ concedatur iis, qui in fundamento salutis conueniunt, & nonnisi circa ritus, & leuiores quasdam quastio. nes in negotio religionis dissident. Sanè, si commodè possit hoc efficere, citra pacis publicæ perturbationem, vt omnes & singuli subditieandem religionis formulam amplexentur, vtique nihil debet facere reliquum ad summam diligentiam, hoc vt obtineat. Verum quia sapenumeroilli, qui vnitatem religionis in Remp.introducere conantur, funditus euertunt Rempubl. & vnitatem ciuilem scindunt, non temere Princepshic aliquid audebit. 16. Crimen læ maiestatis seuerissimis pænis merito vindicatur. Cum enim magistratus sit Vicarius Dei, & ipsius personasit facrofancta, nemo non intelligit, capitali supplicio afficiendos esle, qui in magistratus sunt iniurii. In iure ciuili hac de re ita habetur Instit de public. iudic. Lex Iulia maiestatis, qua in eos quog, qui contra Imperatorem, vel Remp. aliquid moliti sunt, suum vigorem extendit. Cuius pæna anima amissionem sustinet, & memoria rei etiam post mortem damnatur.

Atque hi etiam sunt præcipui casus, qui ad quintum Decalogi præceptum pertinent: ex quibus analogice possunt sudicari casus de tutori-

bus, curatoribus & senibus.

## CAPVT XVIII.

De casibus conscientiæ circa sextum Decalogi præceptum.

PRÆCEPTA.

Asus conscientia circa sextum Decalogi praceptum respiciunt euram vita, corpo-

Huc itag, pertinent casus de odio, irâ, inuidiâ, maledictione, crudelitate, epicharecaciâ, homicidio, bello, vindictâ, talione, eleemos ynâ, & pæná homicidii.

## REGVLA.

Quastiones conscientia de odio, ir d &c. I. De odio, irâ, inuidiâ, maledictione in proximum, crudelitate, & immaipenania sunt sequentes casus.

1. Ad peccata contra hoc præceptum pertinent omnia illa, quibus proximus in sua persona læditur: qualia sunt, occidere proximum, vulnerare, mutilare, verberare, percutere alapa, vel suste, vel baculo, tra-

aro

å

p

nen-

tu.

non

mu

nto

10.

ere,

cm

mu

lli,

er-

nic

to

lit .

IC.

id

dare illum ignominioso opere. Huc etiam reducuntur omnia peccata, qua pertinent ad odium in proximum, ad inuidiam, ad vindictam, ad bellum iniustum, ad rixam, ad pugnam iniquam, ad simultares, seditiones, diffidia illicita, ad proditionem patriæ, ad conjurationem in remp. adcrudelitatem in proximum. 2. Odium proximi est triplex. Primo enim vnus homo altorum odit, quia estabillo affectus iniurià: deinde, quatenus estreus violatæ iustitiæ: tertio, quatenus ipla persona proximi secundum fe, & absolute, absque vlla alia speciali ratione displicer. Secundum odium eftactus iustitiæ:primum est peccatum, vt & tertium:sed hoc est gratius & detestabilius quam illud. Nam primum est humanum, teruum plane diabolicum. 3. Tuta conscientia possumus proximo optare malum quoddam ob bonum & emolumentum ipsius. Sic v.g.potest quisalicui optare morbum, vel rei familiaris iacturam, ve relipifcat à peccatis & ad Deum convertatur Memineris autem, non effe licitum optanvemalum proximo contingat illatum ab aliquo priuata authoritate, sedhae lege, ve morbus ille accidat inflictus à Deo, vel alia calamitas temporalis immittatur divinitus obspirituale bonum proximi. Arque hoc nonest optare malum, vt malum, sed vt bonum, nimirum morbum, aliaveiacturam temporalem, vt est medium vtile ad proximi conuersionem, &bonum spirituale anima. 4. Ira est peccatum in his casibus. Primò, quadoquis succenset alicui, qui nihil mali est commeritus. Secundo, quando quis succensetalicui plus quam meruit. Terrio, quando quis appetit punirialiquem fine debito ordine, nimirum ab eo, qui non poteft iure punire. Quarto, quando appetit puniriabsque debito fine, hoc est, non obbonum tuendum, auteulpam puniendam, sed ob alium finem. Quinto,quando appetit puniri absque debito modo,nempe si immodice quis iralcatur; vt blasphemet Deum, vel maledicat proximo, vel ei grauitet autextreme egenti non subueniat. 3. In ita videre oportet hæc duo; quado sit virtus, & proinde licita; & quando sit vitium, & proinde illicita. . Quod attinet ad primum, tria requiruntur in ira iusta & licità : videl. redum principium, redum obiedum, & redus modus. Adredum ira principium tria requiruntur ... Primò vt irascendi occasio sit iusta & seria: putà manifesta Dei offensa. Ita Moses excanduit. Exo. 16. v. 20.21.6.33. v. 19. Nu. 16 v.15. & Pinehas Num. 25. v. 8.11. Dauid similiter 2. Sam. 13. v. 20. 21. item Elias i. Reg. 19. v. 14. Nehemias c.5. v.5. 6. & Ieremias, c. 6. v. 10. Deinde requiritur, vt ira, præcunte consilio & deliberatione concipiatur. Denique Ira accendi & excitari debetà bonis & sanctis affectibus, videlicet à studio gloria Dei, ab amore iustitia; & odio peccari. Nimitum ira debet comitari virtutem, & abea excitari contra peccatum, non aliter arque caand some for a recommend of the state of the same of t

min

infer

pabl

cont

nos

Do

fect

mat

nuò

qui

bet

mo

ita

ma &

pal

eft

m

cr

m

ho

8.

d

CI

e

n

1

nis sequitur opilionem, & ipsius nutum observat. Obiedum ira non debet esse persona hominis, sed ipsius peccatum, putà offensa Dei, & offensa nostri; & hæc quidem catenus, quatenus coniuncta est cum violatione decalogi. Modus ira legitimus est, si ira temperetur charitate & dilectione. itemq; dolore: si deinde intra vocationis nostræ limites se contineat, & ciuilis decori modum leruet, ne fortè violet aliquod officiu Deo vel proximo debitum. Alterum iam videamus, quando feil. ira fit illicita. Eftautem ira peccatum his quinque nominibus. Primo li fit præceps&temera. ria, hoc est, si absque consilio & deliberatione concipiatur. Hanciram Christus damnat Matt. f. Secundo, cum nulla de causa, velleui de causa concipitur. Tertio, cum quis modum excedit, etiamfi iufta fi ira caufa. Quarto, cum ira nos eò abripit, ve nostri officii erga Deum & homines obliuiscamur, & adaltercationes, rixas, & imprecationes delabamur. Quintò, cùm non iralcimur in causa Dei, sed in causa nostra. 6. Remedia iræ versantur vel in cogitatione, vel in actione. Remedia, que in cogitatione versantur, respicium Deum, proximum, vel nos iplos. Cogitationes de Deo sunt inprimis sex. Oportet enim cogitare, 1. Deum disetto mandato iram iniustam prohibuisle. Matth. 5. v.21.22. vbi recitanturtres gradus ira iniusta. 2. Quaslibetiniurias nobis euenire ex Dei pronidentià, idque propter nostrum emolumentum 2. Sam. 16. v. 10. 3. Nos debere esse imitatores Dei, qui est lenis & longanimis. Exed. 34. vers. 6. 4. Deum nobis remittere quotidie infinita peccara, ideoque nostrieste officii, vt proximo quoque remittamus debita. 5. Vindictam effe Dei & magistratus, qui est vicarius Dei. 6. Christum innumeras iniurias patienti animo pertulisse. Cogitationes de proximo sunt duz; illum scilicet esse nostrum fratrem, aquè conditum ad imaginem Dei, atque nossumus: deinde nos de illo hanc æquitatem nobis polliceri, vt fijpfumoffenderimus, nobis velitignoscere. Quare id, quod volumus nobis fieria proximis, debemus ipsis quoque facere. Matth. 7. ver/, 12. nobis ipsis sunt numero sex. 1. Nos iram Det incurrere, si foueamus iram iniustam. Matth. g. 2. Nos habere characterem, quo filii Dei a filiis Diaboli discernuntur, si non exacerbamur aduersus proximum. 3. Nos non posse videre latebras cordis, & sæpe ignorare mentem verborum proximi, quibus offendimur. 4. În îrâ temeraria nullum Deo obsequium à nobis præstari. 5. Iram injustam lædere corporis sanitatem, & hominem redigere in seruiturem Diaboli, vrin iracundo Saule videreelt 6. Iram iniustam oriri ex debilitate rationis, inuidia & philautia. Actiones, quæ medentur iniustæ iræ, sunt inprimis quinque. Primò, si deprehendamus ira initium, oportet vt illam antevertamus & auertamus verbis & lignis. Hinc Athenodorus Augusto Cæsari consilii dedit, vt priùs integrum

regrum alphabetum recitaret, quam permitteret fram erumpere in nerum. Deinde, magnum est operæ pretium lecedere ab iis, in quos fumus infenti, vel à quibus offenti sumus. Nimirum oportetigni subtrahere pabulum & fomentum. Tertid, vitare oportet occasiones ira : vti sunt contentiones, & homines contentionis cupidi. Quarto, impetum iræ in nos iplos propter innumera peccata nostra debemus conuertere. Quinto, Deus quotidie orandus est, ve pro immensa sua misericordia omnes affedus nostros sanctificet. 5. Si ira sit violenta', & ex improviso nos opprimat, dabimus operam, vt ne locum demus huic hospiti, sedillum contimoexpellamus. Cogitare hicoportet, iram esse instar veneni, quod si quis imbibisse se persentiscat, protinus absque morâ illud exspuere de. bet. 6. Inuidia, qua quis tristatur de bonis proximi, ex subito quodam mom & affectu cordis, nato ex imperfe châ rationis deliberatione, non est isamagnum pecçatum, vt illa, qua quis triftatur de bonis proximi, formatis syllogismis, vt loquuntur. 7. Illicitum est, maledicere creaturis vità & sensucarentibus, & omnino creaturæ alicui, quatenus in ea est particinatio aliqua Dei, hoc est, ve est creatura Dei, siue secundum esse vitaie, sinesecundum este naturale. Hinc si quis maledicat creatura, vt creatura eliblasphemia censerur & maledictio in Deum; quia malum imprecamurbono diuino, quod creaturæ est communicatum. Si quisautem creaturis ratione carentibus, vti sunt possessiones quædam hominum, maledicat, est maledictio in homines, quia imprecamur malum bono hominum, quodest in creaturis. v. g. si quis maledicat iumentis hominis. 8. Crudelitas in proximum est belluinum vitium. Duplex autem est crudelitas. Prima, cum quis sæuit in eum, à quo non est læsus. cum quis alterum punit ob delictum plus quam oportet. Prior illa elt detestabilior quam posterior. 9. Delectatio interna in malis proximiarguit ingenium hominis qui dicitur ἀπάνθρωπ . Nihil enim emolumentiad eum accedit ex infortunio proximi. 10. Licet delectari effedu, qui nascitur aut consequitur ex malo alterius, dummodo ipsum malum proximi non placeat. v. g. licitè potest quis delectari hæreditate libiproueniente ex morte patris, dummodo non delectetur in mortepatris. 11. Vt recte nos geramus circa offensiones & iniurias nobisillatas, oportet vt illarum naturam & qualitatem accurate cognolcamus. Sunt autem triplices offensiones. Primo, cum resaliquæ fiant, quætameth nobis displicent, nullum tamen damnum adferunt. Ethæ sunt offensunculæleuissimæ, vt est morostras, tarditas & hebetudonaturæ, exprobratio ignobilitatis, ignorantiæ, paupertatis, & limiliu. Huiusmodioffensiunculas præterire & silentio sepelire debemus. Demclunt offensa, que non solum nobis displicent, sed etiam damnu nobis

adferunt,& id quidem non ita magnum. Istiusmodi offensasagnoscote debemus & obiicere iniurianti; sed ita, vt illas simul remittamus. Tori funt offensiones & iniuriz grauiores, exque personales, verbales & reales, quæ vitam nostram in discrimen adducunt, dignitati & existimationi nostræ nocent, bonis nostris vastitiem adferunt. Hic est supremusin. iuriarum gradus, ideoque supremus clementiæ gradus requiritur in illa. rum condonatione. Ifte autem gradus est situs in his tribus. Primò, in cognitione & examine iniuriarum fecundo, in illarum condonatione: terib. in iustà & legitima nostri defensione. 12. In condonandis iniuriis quatu. or actus debent concurrere. Primo debemus vitionem Deo committere. Deinde oportet privatam pænam remittere. Tertid vindi ctam a magistra. tu non oportet repetere, sed condonare iudicium. Quarte requiritur con. donatio satisfactionis: vel certe satisfactione præstira oportet oblivisci omnium eorum, quæ gesta sunt vrrinque. 13. Homo Christianus bona conscientia potest se defendere aduersus magnas iniurias coram magi-Aratu. Deu. 19. v. 16. 6 fegg. Huius indicialis defensionis exemplum habemus in Paulo Ad. 25. v. 10. 14. Omnia media sunt priùs tentanda, & quacunque possunt adhibenda remedia, quam legis beneficio vtamur. 15. Dum legis beneficio vtimur, magna animi moderatio estadhibenda; idqueante forensem litigationem, in litigatione ista, &post litigationem. Ante litigationem debemus cogitare hac tria : primò, iniurias nobis esse illatas ex prouidentiæ diuinæ decreto propter nostra peccata: deinde, forum & tribunal esse ordinationem Dei, in qua Deus suam præsentiam & justitiam faciat contestatam; tertid, finem actionis nostræ esse debere gloriam Dei, nostræ causæ honestam defensionem, pacem publicam, & hominum dissolutorum emendationem. Prima consideratio facit, vt nos ipsos voluntati Dei subiiciamus, iram & odium deponamus, patientià ceu loricà nos muniamus. Secunda facit, vi ius nostrum veluti in manus Dei tradamus. Tertia facit, vr incommodi proximi, quantum in nobis est, auerramus. In litigatione non debemus vigere summum ius:debemus odisse causam malam, personam nonitem; pacem denique debemus sectari, quantum in nobis est, Post livigationem, li causa cecidimus, debemus acquiescere, si quidem intelligamus causam fuisse malam : sin verò causa nostra sit bona, debemus vel appellatead superius tribunal, vel totum negotium Deo commendare: semperautem animo tranquillo esse studebimus, nec furere indignarive vllomodoo portere existimabimus.

Suaftiones conscientia de homicsdio.

II. Casus conscientiæ de homicidio, soluuntur ex his regulis.

COLE

erti

rca-

atio-

Is in-

illa.

n coertid,

latu.

tere. ftra.

con.

uisci

ona

agi-

abe-

, &

nur.

adpost

pri-

oro-

Dei,

nem

fen-

em.

n&

t,vt

odú

Vr-

em:

m,fi

am

ad

em

0

115

ni.

1. Homicidium fit fex modis; Facto, Confilio, Mandato, Defensione, Permissione, Auxilio sue Patrocinio. 2. Homicidium est casuale, vel voluntarium. Homicidium casuale seu inuoluntarium est, quod contingit przterintentionem agéris, aut omittentis aliquod opus, vnde mors alterius Voluntarium est, quod per se est intentum & procuratum: confequatur. anod contingit dupliciter. Primò, quando quis facit aliquid eo animo acintentione, ve mors alicuius sequatur. Secundò, quando quis facit opus, quod suà naturà ordinaturad mortemalterius, licet ex intentione operantis non dirigatur ad necem, v.g. si quis ictum aut vulnus lethale infligat, non animo occidendi. Rurfus homicidium voluntarium est tale veldire dè, vel indire dè. Dire dè voluntarium est, quod est per se intentum. Indirecte voluntarium est, quod est intentum in alio, nimirum opere, velomissione operis, vnde mors secuta est. Porro homicidium est publicum, vel quasi publicum. Illud est, in quo neque de ipso hoc scelere, neq; de illius authore dubitatur: hocest, vbi non quidem de ipso scelere, sed deillius authore non liquido constat. Est etiam homicidium vel simplex, vel compession. Illudest, quo vnus aliquis homo occiditur; hoc est quo vel plures homines occiduntur, vt si vno ictu sagittæ plures homines interimantur: vel occiditur persona nobis sanguine iuncta, viputa pater, frater, & hoc dicitur parricidium: vel persona sacra, putà magistratus, quod dicitur homicidium facrilegum, quo nomine etiam venit illud homicidium, quo aliquis in loco sacro iniurios è occiditur. Præterea homicidiu est manifestarium, vt si quis manu alterum occidat: vel clancularium, seu occultum, si quis per venenum occulte propinatum, aut per insidias, aut proditionem interficiat alterum. Denique homicidium est panale, vel non panale. Illud est peccatum legibus damnatum: hoc est vel casuale & fortuitum, de quo lex Dei apertè pronuntiat, talem reum mortis non elle Dent. 19. v. 6. velà magistratu infertut sontibus : vel fit in legitimo bello: vel denique fit cum moderatione inculpatæ tutelæ, si quis vitam aliter tuerinon possir, & non ad sumendam vindictam, sed ad propulsandam iniuriam arma sumat. Talis enim eo casu, & à legibus, & à magistratu armatur. Vim itaque repellere licet iure naturali, diuino, ciuili & canonico:quia naturale est omnibus animantibus, vt seipsa tueantur, & aduerla sibique contraria repellant. Quare malè Accursius docet, solummodo permissum esse iure fori occidere inuasorem, non iure poli; quod est dicere, non puniri in foro iudiciali, esse tamen illicitum in foro conscientiz. Sed oportet memorià tenere, ad hoc, vt licitum sit occidere, vim vi repellendo, inuasorem, requiri, vt occidatur inuasor cum moderamine inculpatæ tutelæ. Quinque autem requiruntur ad moderamen inculpatæ tutelæ. Primo, vt inuafor sit insustus, hoc est, inuadat contra iustiriam. Secundo,

cit

mi

tel

po

iu

fti

VI

di

Secundo, ve inuafus tueatur fe, & inuaforem offendat in iplo congressio, non autem post factum interuallum, hoc est, non post congressium finitum & perfectum. Nam si mora intercedit, iusta defensionis nomen amittit, & in priuatæ vindictæ naturam cadit. Tertiò, vt quamdiu poteftinuasus se tueri non occidendo, non occidat: vnde non debetinuasus maiori vi iniuriam repellere, quam fit vis inuaforis. v.g. fi pugpis cæditur, non debet se armis defendere, nisi pugni sint tam magni, vt possint mor. tem inferre. Si inuaditur abinermi, non se defendat armis. Item, si potest se tueri solum percutiendo, non occidat; si baculo inuaditur, non se defendat ense, nisi timeat se baculo interimendum, aut grauiter vulnerandum. In summa, necesse est sit iusta & æqualis armorum ratio, nis subsit periculum mortis. Quartò, inuasus deberprobabiliter existimare & time. re, se grauiter lædendum, vel occidendum, si vim non pellat. Quintò, requiricur intentio & scopus non viciscendiaut interficiendi, sed se solumodo defendendi. Cæterum hoc ius tuendi se contra inuasore, est licui cuicunq; personæ, sue sit ecclesiastica, siue secularis; quocunq; in loco etia facro; quouis tepore, etiam facro; contra quemeunq; inuaforem, fine fit parer, fiue princeps, fiue paftor, &c. Nam defensio est iuris naturalis:& euicung; animali inest instinctus se tuendi contra aduersariu & cotraria vitandi. Sed, inquis, si inuasor sit rex, autalia aliqua persona publicè vilis, no videtur locum habere moderatio inculpatætutelæ: quia magna in remp.damna ex huiulmodi occisione oriuntur. Resp. Quando bonum publicum est præferendum priuato, id tunc est, quando est necessarium per le, & ex natura rei, non verò quando est ex malitia hominis. Sedin hoc casu malitia est, & injustitia inuasoris, quòd inuadat innocentem. Ergo innocens inualus non tenetur abstinere ab occidendo inualorem regem, si aliter se tueri non potest. Sane non est homo cogendus, cum innocens est, vt se permittat ex obligatione occidi ab co, qui inuaditiplum contra iustitiam. Interim, si homo videat maxima damna ex occisione intrasoris in remp. redundatura, potest, si ita velit, iugulum suum, pro reip. incolumitate, obiicere inuasori. 3. Dum quis illicite aliquid facit, & alius inuadit eum, vt occidat, licitum est eum inuasorem occidere, vtille, qui facit aliquid illicitè, le defendat à nece.v.g. deprehenditur quis inadulterio, & vult eum occidere maritus vxoris deprehensum έπ' αυτοφώρω! hic licet ille, qui inuaditur, adulterando peccet, habet tamen ius seiplum defendendi ab inuasore. Non enim si quis illicite facit aliquid, eo iplo perdit ius naturale se defendendi. 4, Quoties iudex secundum allegata & approbata, aut servato iuris ordine damnat innocentem ad mortem, per falsa testimonia, non est licitum damnato ad mortem occidere iudicem:quia iudex non estinuasor iniquus, licet innocentem interimat.Fa-

chenim officium luum, quod est, pronuntiare iuxta acta & probata, Similiter non est licitum, iudicis ministros occidere, nec similiter etiam testes: quia hoc non est se tueri, sed vindicare. Erverò innocens aliter se potest runc defendere, nimirum appellando, aut aliis rationibus, quibus ius vti solet. Si tamen iudex, aut eius ministri, vel etiam testes, contra iu-Airiam inuaderent innocentem ad occidendum eum, tunc licitum ellet viimoderatione inculpatæ tutelæ. ¿. Si occisio alterius intendatur, vt medium necessarium ad sui defensionem, licitè potest illa per le intendi: quoniam codem iure, quo finis est licitus, est medium licitum, requilitu necessario ad illum finem assequendum. Si verò per se primò intendatur, nimirum vt finis, in quo fistimus, &ad quem cætera diriguntur, tune non efflicitum per se intendere mortem inuasoris: quia cum mors inuasoris firmedium, & non finis, non potest vt finis intendi. Sed tamen ex fine 2lio, quo intendit inualus defensionem vitæ suæ, potest intendi, vt medium ordinatum ad defentionem vitæ.6. Licitum est, præuenire eum, qui vultinuadere, & præueniendo occidere, antequam inuadat, fi necessarium eft præuenire, quia aliter vita propria defendi non potest, nisi præueniendo.v.g.si quis ab alio in domo aliqua obsideatur, & videat certò se aliter non euasurum nisi præueniat, licebit eum præueniendo occidere. Et hâcratione intelligi debet, quod dicitur, licitum esse occidere insidiantem. 7. Si inuasus possit suga honeste & absq; periculo euadere, viiq; deberfugiendo sibi consulere. Dixi honeste: quia si fuga sit valde dedecorola, vt contingere potest in viro nobili, non tenetur aliquis fugere. At si inualus sit homo inferioris notæ & sortis, cum fuga ei non sit ignominiofa, si fugiendo euadere possir, tenetur fugere & non occidere. Alioqui non erit moderamen inculpatæ tutelæ, si occidat, & non fugiat. Nam or. dine & iure charitatis vita proximi præferti debet honori qualicunque. Dixi absq, periculo: quia quando fuga est periculosa, nimirum, quia aduerfariià tergo instant, vel quando inuasor siet audacior, vel quando faciliùs insequetur fugientem, non est obligatio fugiendi: quonia tune occidere inualorem, & non fugere, est leiplum tueri, quia fugere commode non potest tuncinuasus. 8. Si inuasor hominem alicuius notæ alapa, vel fusto conetur verberare, ita vt hoc lit valde ignominio sum, licitum est occidete innasorem, ne alapâ, vel fuste, vel etiam verbere lædat. Aliter enim ex malitià hominum honor innocentis passim tolli posset. 9. Puella, aut vxor honesta, pro tuenda corporis sui integritate, licitè potest aggressorem occidere, quando aliter tueri non potest suam integritatem, putà clamando, alium compellando, fugiendo, auralia quauis ratione. 10. Quando bona temporalia ita funt necessaria, vt sine ipsis vita corporalis conservari commode nequeat, tunc licitum est occidere inuasorem pro

quip

moe

tem

tur

cen

vel

iud

mo

pr

ua

Y

10

defensione rerum suarum; quia hoc est tueri vitam propriam: vt si arma detrahantur militi vel homini transeunti per latrones, aut vestes detrahantur tempore læuientis frigoris aut niuis, aut tollanturalicuibo. na tempore extremæ necessitatis : aut si quis ad mendicitatem redigatur propter bona auferenda: aut si fur bona diripiat, & se armis defendat contra me. Si verò bona non fint tanti momenti, vt fine eis vita commo. dè conservari non possit, non licet occidere inuasorem : quia ordo charitatis id postulat, vt vitam proximi seruemus cum paruo detrimento rerum noltrarum. Aliter autem se res habet, quando bona nostrasunt magni momenti. Ethenim vita proximi ordine charitatis præferenda eft bonis temporalibus; hoc tamen non est simpliciter verum, sed tum demum, quando non prouenit ex malitià alicuius. Alioqui fouerentur heminum iniustitiæ, & innocentes suis bonis spoliarentur. 11. Pro defensione alicuius maxime innocentis licet inuasorem occidere: vtputapro defensione regis, principis & personæ publicæ cuiuscunque. Item pro defensione patris, matris, vxoris, fratris, filii, & cuiuscun que persona sanguine coniuncta:item pro defensione domini, & cuiusque innocentis, etiam extranei.12. Respublica pro salute suipsius potest tradere innocen. tem in manus hostis, si hoc modo, & non alio, possit respublic, liberari.v.g. premit hostis vrbem aliquam, & dicit, Ego igni vrbem exuram, nisi mihi tradatur talis ciuis. Ratio huius rei est; quia hoc non est directe ciuem occidere, sed tantum commune bonum tuers. Et resp, ius habet cogendiciues adpericulum mortis subeundum pro communi bono feruando, vt videre est in bello. Præterea in casu prædicto ciuis ille postulatus ab hoste, obligatur sese hosti committere, vt remp.liberet. Accedit, quod tradere ciuem hosti petenti sit indifferens. Neque enim certum esse potest, hostem occisurum ciuem illum, quem postulat. Denique perinde est in rep.vt in corpore hominis. Si hostis brachium, vel manum peteretamputandam, alioqui minatur se caput amputaturum, teneretur homo ille brachium, vel manum tradere, vt caput & seipsum totum liberaret. Tale quid etiam est in prædicto casu.13. Respublica habet iusoc. cidendi malefactores: quia bonum commune alioqui seruari in paceno posset.14. Licitum est priuato cuiuis occidere tyrannum inuasorem,qui iniuste inuadit dominium reip. 15. Non licet reip. vel principi ante condemnationem criminis, concedere facultatem cuicung; occidendi malefactorem: quia est contra ius naturale, vt sententia feratur contra inauditam partem, & indictà causa. 16. Etsinon est licitum marito vel patri occidere adulterum deprehensum in adulterio cum vxore vel filia, aut adulteram vxorem vel filiam in adulterio deprehensam : tamen æquitatis est, parcere marito vel patri, qui tale quid patrauit. Maritus quip-

quippe & parens extra se rapti putandi sunt, quando atrocitatem huiusmodisceleris conspiciunt. 17. Iudex, si nôrit aliquem certò esse innocenrem, qui secundum allegata & probata reus mortis est conuictus, obligatur deponere officium suum, si commode possit: vel debet innocentie causam remittere ad iudicem superiorem; vel debet procurare, vt innocensfugiat, vel alio modo euadat, si hoc facere possitabsque scandalo: vel denique iurare debet, reum esse innocentem. Ratio huius rei est; quia iudex omni modo, quo potest, commode, tenetur procurare salutem &: vitam innocentis. Nam turis diuini eft, vt innocens defendatur, & vt nemoaliquid faciat contra conscientiam. Quid verò, fi iudex prædicus in prefato calu fit supremus iudex? Resp. Index supremus non facit iniuria legibus, aut alteri judici, aut testibus, si innocentem absoluat: quod poreft facere curando, vt innocens fugiar, vel aliis modis liber è carcere enadat.18. Non est licitum alicui seipsum occidere in aliquo euentu: neq; ob vitandum peccatum, neque ob defendendam pudicitiam, neque ob vitanda mala huius vitæ, neque ob fidem, vel religionem, vel virtutem wendam, neque ob salutem aliorum. Quod attinet ad exemplum Simsonis,ille ex peculiari instinau divino seipsum interemit. Hocitaque vtpote extraordinarium, non est trahendum in regulam. 19. Licitum est vitam suam corporalem pro amico, imò & pro extraneo, ponere: pro illo scil, vel defendendo à morte, vel conservando, ne pereat fame, frigore, igni, velaquis obrutus. Hoc docet Christus Iohan. 16. Maiorem hac dilectionem nemo habet, quam vt animam suam ponat pro amicis. Si quis autem temere vitam propriam exponat mortis periculo pro alio, id prorfus est illicitu. Czterum (zpenumero est obligatio ponendi vitam pro alio: nimirum propatria, rege vel populo, peste, morbo vel fame laborantibus, aut bellopressis. Item, quando alterius vita spiritualis periculum incutrit: vt si quis cum periculo vitæ moneat populam, qui absque illa monitione hætelin incurrere potest. 20. In naufragio, vel fame, licitum est mihi habentitabulam, vel panem, dare alteri ne pereat: similiter in bello equum, quem habeo, alteri dare vt fugiat, cum vitæ meæ periculo: item in itinere per media frigora vel niues vestem, quam habeo, alteri porrigere: si nepebonum publicum hoc modo promoueatur: vi fi princeps, vel aliqua persona publice vrilis, à nobis hoc modo subleuetur. 21, Si quis iuste sit condemnatus, vt fame moriatur, licitum est illi cibum ministratum edere:quia alioqui si non edat, seipsum occidit; quod non est licitum. 22. Si quis damnatus sit iuste ad mortem, & commode atque facile effugete potest ex carcere, absque vlla vi, & detrimento alterius, vel carceris: non licitum est ei fugere, sed debet iustam sententiam perferre ex præscripto virturis, videl. fortitudinis. Deinde pro bono fidei & religionis martyri non

ant

cat,

peri

ella

guc

mp

faci

me

tau

ille

dii

pa

lic

n

GU

Se

So

el

non licet fugere ex carcere, cum poteft. Denique si quis iniuste est damnatus ad mortem, siue iniustria iudicis, qui absque ordine iuris eum codemnat, siue iniustitia testium, cum falis testimoniis calumniantium, tunclicet fugere, si hoc fieri possit facile & commode, absq; vlla vi & attib illicitis. 23. Si quis è carcere sit dimissus data fide, vel præstito iuramé. to de redeundo ad carceré, si sciat se condemnandu ad morté, redire debet, si iustè est condemnatus: quia obligatur ratione iuramenti redire, & patienter mortis fententia iustam sustinere. Si v. sit innocens, & cotraiu-Atitiam sit condemnandus ad morte, velà tyranno, velà priuato homine, vel à iudice non copetenti, vel non procedente secundum ordiné iuris, non licet ipsi redire, nisi ob vitandu scandalum, vel detrimentu boni publici, quale est bonum religionis, vel fidei Christianæ. 24. Si quis condé. netur, vr iple libi venenum ad edendu, vel bibendum, ministret: vel vrfi. bi venam aperiat ad emissionem sanguinis, aut linguam vel manumamputet:non licet illi parere huic sententiz:quia hoc esset cooperariad suiaplius nece. Potest tamen quis iuste condemnari, vt scalam patibuliasce. dat, os aperiar ad fumendum venenum, linguam præbeat, aut manum, vel brachiu ministro iudicis vt ab eo amputetur: quia hoc non est cooperariad suam mortem. Nã ista sunt actiones, quas reus condemnatus prestare debet obediedo, vt iudicis sententia executioni madetur. 25. Siquis condénetur, vt intretigné, vel flumen, vel aliud torment u lethiferu, vel vt edat aut bibat venenum fibi ab alio ministratu: licitu est huic sententiæ, quippe iustæ, parere. 26. Licitu est no ver cibis delicationibus & salubrioribus:no vti medicinis necessariis ad vita tuenda:quando ista omnia funt talia, vt nonnisi magnopretio, vel magno labore costent, ita, vt exce dant nostras vires & facultates. v.g. si mutanda est habitatio maximo & intolerabili labore, si medicina est emeda maxima pecunia summa. Nemo n. obligatur vita sua conservare per media, quæ no potest habere. 17. Quando ad vitæ conferuatione confilio medici necessaria est crurisvel brachii amputatio, magno cu labore & dolore futura, liberu est homini tantum doloré subire, vt totú corpus conseruet, ne pereat. 28. Licitumelt iciuniis, & vigiliis, carné domare, vt spiritui pareat, etiamsi vita breuiùs & citius hoe pacto finiatur. Sed no licet prædictas asperitates & macerationes corporis assumere ea intentione per se, vt vita citiùs & breuius !!niatur. 29. Homo iniuste inuasus, potest permittere se occidi ab inualo. re, ne occidat illu: li invasor sit persona reip. vtilis. 30. Licitu est infirmos inuifere cu periculo vita propria, permanere in ciuitate tempore peltis, nauigare tepore periculoso, & pugnare in bello iusto, sed periculosissimo. Hæc n.fiunt vel pro proximo, vel pro bono communi reip.aut familia. 31. Si quis vt vita propriam tueatur, fugit taurum vel aliam belluam (zua,

ant holtem fe inuadentem, & interim fe ex alco loco præcipitat, non peccateth leipsu euidenti vitæ periculo exponat. Facit n.illud, vt fe liberet à periculo mortis impendentis; vel probabiliter credit se euasurum saluu, eriamsi se præcipitet. 32. Quando quis vr euitet morte propria, fugit in equo, & conculcat pueruin via, vel aliuin præcipitiu aut periculum moruferuimpellit; reus est homicidii, sialiter quam conculcando pueru, velinpræcipitiualterum impellendo comode potuit euadere: quia no funt facienda mala, vt eueniant bona, & non est tuenda vita propria cu detrimento innocentis. Si valiter euadere non potuit, & non præuidit morto tertii innocentis, aut si præuidit periculum tertii innocentis, sed non putauitesse magnum periculum illius, aut putauit bonâ fide se euitaturum illud periculum, & tamen res non ita successit; tune non est reus homicidii,licet fuerit secutum.33. Licitum est, alicui venenum sibi inique ab alio paratum aut propinatum convertere arte vel industrià in authorem veneni mortiferi, sciendo eum periculum mortis incursurum; est, inquam, licitum, fi aliter morté propriam euitare non potest. Licet enim occidere inuaforem, & insidiantem vitæ innocentis, quando aliter insidiæ euitari nequeunt. 34. In naufragio, cum duo, v.g. Petrus & Paulus, funt in nauicula, & ambo simul servari non possunt, vnus tamen potest, si solus manseit in nauicula; in hoc, in quam, casu, sors est inter eos mittenda. Si verà fors non mittatur, neuter potest alterum eiicete nauicula: quia vterque eltin possessione i ustà nauiculæ. Si verò nauicula pertineat ad alterutru, aquitas suader, vt ille, qui est possessor nauicula, maneat in illa, nisi forte; aker sit persona publice vilis. 25. Christiani serui Turcai um tuta conscientia faciunt seruorum & captinorum officia in triremibus & classibus, que militant contra Christianos. Illi enim tuentur vitam propriam, licet cum damno aliorum. 36. Prægnans fæmina, aut in partu periclitans, licite potest medicinam sumere, sibi quidem salutarem, fœtui autem periculolam: quando scil. medicina est salutaris matri, & non ordinata ad intertum fœtus, sed solum per se ordinata ad saluté matris, licet per accidens . sequatur mors fætus.v.g.licitum est matri curredo fugere, vt se liberet ab 1goe, vel fluminis cursu, vel hostium furore, vel sæuissimæ belluæ impetu,licet reuera cursus sit periculosus fætui. Et, quia si non fugit & currit, mater simul & fœtus periculu mortis incurrent. Arq; ita etia sicitum est matri languinis emissionem procurare, balneum intrare, aut accipere pharmacu humoris purgatiun, aut emplastrum doloris lenitiuum, vt lespsa seruet, licet per accides sequatur periculu fœtus : quia hoc no est occidere fœtu, sed seipsaseruare. Quiliber a.ius habet vitam suam conseruandi. Deinde, si medicina ex suâ vi vel coditione est directa in fœtus interitű, tum non est licirű matri eam sumere, etiamsi sumatoam vt seipsam icruet:

re

d

E

Seruer; quia non habet ius tuendi se cum interitu fœtus. Dices: Ture bet. fi occiduntur innocentes, vt nocentes occidantur, & reip.pax acquitatur. Ergo licitum erit matri setueri, etiam cum interitu fætus. Respondeo, disparem este rationem: quia ius belli cum ordineturad commune reip.bonum, lieitam facit mortem innocentum, quando communebo. num præfertur particulari. At inter privatos nemo, vt se defendat, habet ius tuendi se cum interitu alterius innocentis. Si dices : Inualus licitè occidit inuaforem, vt se defendat. Ergo mater vt seruetur à morte, licitè vtitur medicina fibi falubri, etiam cum interitufætus: Respondeo: Non valer consequentia: quia inuasor est iniustus in aggrediendo, & vimadfert alteriat fœtus non est inuasor, nec vilam vim adfert matri, sed morbus eft, qui matrem infestat. Quæritur, quid sit opus factu, cum fœtus no est animatus, an tum tum licitum sit matri sumere medicinam ad le tuendam à morbo, etiamfi per accidens inde sequatur impedimentum animationis in fœtu? Respond. Si medicina ex sua natura prohibeat animationem fœtus, non est sumenda: at si per accidens hoc fiat, vtique una conscientia sumi potest. 37. Homicidium per abortum fœtus non est licitum. Tribus autem modis procurari soletabortus. Primo impediendo, ne fœtus concipiatur, nimirum procurando vt fæmina post concubitú fiat sterilis. Secundo, ve fœtus am conceptus, sed nondum animatus eiiciatur. Tertio, vi fœtus iam conceptus & animatus excludatur. Notandum hîc est, fœtum, si masculus est, ordinarie animari intra quadraginta dies: si fæmina, intra octoginta. Dico ordinarie: quia aliquando ob calidiorem vel frigidio remimatris complexionem fœtus citius aut tardius animari folet.38. Non est licitum, procurare remedium impediens conceptioné fœtus, ad euitandum infamiam in fœmina, & scandalum aliorum; quià est contra ordinem naturæ impedire conceptionem fætus. Et nonsunt facienda mala, vt eueniant bona. 39. Homicidium este censendumest abortum facere, fine fœtus fir animatus, fine non. Nam ibi vita extinguitur:hîc vita impeditur.40. Medico non est licitum fæminæ prægnanti& morbo periclitanti medicinam porrigere, vtabortum faciat, & luz laluti consulat: quia non sunt facienda mala, vt inde eueniant bona. 41. Medico licitum est, prægnantiægre affectæ porrigere medicinam, quæ non sit ordinata ex sua natura ad abortum, vel interitum fœtus, etsi fœtus postea per accidens moriatur. Confer hunc casum cum 36.præcedente. 42. Homicidium per duellum variat, prout duellum, siue monomachia, hoc est, vnius cum vno pugna ex condicto, est illicitum, vel licitum. Duellum illicitum est, primò quod suscipitur ad probationem veritatis, vel criminis purgationem: quia hoc est tentare Deum, cum sit quoddam sortis dine

0.

et

tè

winatoriæ genus; & simul est vitam innocentis periculo mortis exponere, quia contingit aliquando vt innocens in duello victus succumbat & occidatur, aut mutiletur membro. Secundo, quando duellum fit odii & inimicitiæ causa. Tertiò, quando fit ostentationis virium, & gloriæ cupiditate, vt victor in duello laudem vel gloriam fibi comparet. Quarto, quande fit vindicta causa: nimitum quando verbis contumeliosis quis affeaus, aut aliquali iniurià lacessitus, duello sese vindicar. Quintò, quando sit tanquam spectaculum, ad spectantium animos oblectandos, quemadmodum apud Gentiles fierisolebat in gladiatorum spectaculis:vnde duella suum habent initiu. Sextò, quando suscipitur litis& contentionis dirimendæ çausa, ita vt qui vicerit in duello, ius in lite habere censeatur. septimò, quando fit ignominiæ depellendæ gratia, ne quis videlicet vilis apud homines habeatur ex hoc, quod duellum non acceptauerit. Honorem suum vir bonus aliter in hoc casu tuetur, videl. officio iudicis, neque quidquam curat vulgarium hominum iudicia. Octanò, si duo sint iudicis sententia damnatiad mortem, & iubeantur à iudice se inuicem in duello occidere. Nond, li duo fint iuste ad mortem damnati, & iudex pugnamillis liberè concedat, vt qui victor occidendo alterum euaserit, vità donetur & libertate. Atque hoc modo se habet duellum illicitum, quod non tantum ex parte prouocantis, sed etiam ex parte acceptantis censetur prohibitum iure diuino, naturali, ciuili & Canonico. Duellum licitum est Primò, quando princeps aut respublica bellum iustum gerit, & quia non habet satis virium, quibus resistat hosti, res duello inter duos vel plures milites committitur. Deinde, quando prouocatus ad duellum, præuidet se certò interimendum à prouocante, nisi duellum acceptet. Tertid, si in bello huiusmodi certamina acceptentur ob hos fines:ne exercitus hostium prouocantium ad ea , animosior & audacior fiat ad prælium: item, ne exercitus militum prouocatorum animum despondeat, & spem victoriæ abiiciat: item, vt consulatur honori & familiæ militum: item, vt victoria faciliùs & commodins in bello iusto obtineatur. 42.Si iudex false accusato dicar, se eum pro conuicto & reo habiturum, & eum condemnaturum, nisi duellum suscipiat, & se à crimine purget, accusatus ille non debet acceptare duellum, cum sit innocens, & fieri possit, vt in duello succumbat. 43. Si quis homicidium mandauit fieri, ipli imputatur. At siante effectum expresse reuocauerit mandatum,& prohibuerit fieri homicidium, liber estab homicidio. Quòd si tacitè reuocauerit mandatum, id sciente mandatario, similiter mandator est liber ab homicidii culpâ. 44. Mandator non tenetur de homicidio perpetratoà mandarario contra mandati formam aut præteream. 45. Si quis ratu habet homicidium nomine suo factum ab alio, is causa princeps homici-

der

aut

cit

ab

lui

tã

112

H

tu

n

dii censeri debet. 46. Consulens homicidium ,alligat se huius criminis. Nam ex confilio in delictis quis tenetur, vt habet regula iuris Canonici. 47. Qui dedit confilium alioqui perpetraturo homicidium, teneturex hoc confilio: quia illo impulit & permouit eum, qui alioqui delictume. rat facturus. 48. Auxiliantes & cooperantes ad homicidium, omnes habentur rei, sed adhibito hoc discrimine, Quoties plures præmisso consilio eundé hominem sunt aggressi, & ille ex vnico tantum vulnere mortuus est, tenentur omnes de homicidio, etiamsi non percusserint; quiase omnes incitarunt, & ex communi confilio perpetratum est homicidiu, licet ab yno. Deinde, quando vnus est percussus à pluribus in rixà subitò exorta non præmisso consilio, & constat, quodnam ex tot vulneribus sit lethale, & quis illudintulerit, is tenetur de homicidio, cæteri de percussione tantum. Tertiò, quando quis ab vno accepit vulnus lethale, & abaltero occifus est, posterior tenetur de homicidio, prior de vulnere. 49, Non impediens homicidium, homicida est, hoc modo. Primo medicus, qui non vult curare ægrotum, cûm commode possitidiues, qui non succurrit extreme indigenti, cibando, potando, vestiendo, velaliteriuuando misericorditer : item, qui non desendit innocentem pericliantem:item, qui non subuenit peste, naufragio, vel incendio laborantibus cum commode possint, peccant quidem illi contra hanc legem, nontamen tenentur ad restitutionem. Secundo, qui suo testimonio aliquemab iniustà morte liberare potest, neque tamen hoc facit, peccat contrabanc legem, licet non teneatur ad restitutionem. Tertiò, qui non impedit homicidium, quando ex officio iustitiæ tenetur impedire, non solumest reus homicidii, fed etiam tenetur ad restitutionem. v.g. iudex, qui nonimpeditsententiam iniustam contra v tam innocentis: testis iuridice requifitus, occultans veritatem: dux non impediens bellum iniustum; ter non impediens cædes innocentium subditorum; nauta non succurrens nauigantibus. Quarto, qui scit tractari de alicuius morte iniquâ, & non significat illud ei, aut saltem alteri, qui possit prodesse, peccat contra hoc præceptum, quando commodè potest monere, nimirum sine periculo Iuo vel suorum: non tamen obligaturad restitutionem. Quinto, qui domi fuæ alit aut custodit feram aliquam bestiam v.g.leonem aut vrsum,&est in culpâ, non diligenter custodiendo, aut soluendo effera ista & noxiaanimalia, vt occidantaliquem, reus est homicidii, & tenetur ad restitutiomem. 50. De homicidio facto in ebrierate notandum est, quod ebrietas possitaccidere ex culpa, qua quis se sciens volens inebriauit: & absque culpâ, quia bona fide bibit, nec credidit se ex potu ebrium futurum. Rursus, cum quis ex culpa se inebriat, aut id contingir, quia voluit bibere, vt le inebriaret; aut quia expertus se alias sæpe tali potu inebrietatem incidere, noluit modò à tali potu abstinere: aut probabiliter credens se in tali potu ebrium futurum bibit. Et eodem modo potest aliquis in amentiam aut furorem incidere, nimirum ex culpâ, aut fine culpâ, & ex culpâ dupliciter, vt dixi de ebrietate. Similiter ignorantia in aliquo est culpabilis, aut absque culpa. Culpabilis est, cum quis habet eam, aut quia expresse voluitignorare, & dicitur affectata ignorantia: aut quia diligentiam debitanon adhibuit, vt sciret, & dicitur crassa & supina. Inculpabilis ignoratia est, quando quis adhibità omni diligentià debità, adhuc remignorat. His ita præmissis, ita decidimus casus, qui circa hanc materiam mouentur. Si quis se inebriet, vt occidat, imputatur illi homicidium postea secutum in ebrietate; & imputatur illi, quia voluntarium fuit in causa. Nam volens se inebriauit, vt occideret. Deinde, si quis expertus est, se in ebrietate exponi periculo occidendi alios, tunc si sua sponte inebriatus, etiamsi non animo occidendi, imputatur nihilominus ei homicidium in ebrieta. tefactum; quia voluntarium fuit in causa, non quidem expresse & formaliter, sed implicité & tacité : si quidem potuit præuidere & præcauere homicidium, & non fecit: nam expertus est, se in ebrietate solitum arma capere, & alios percutere. Si tamen quis sine culpa inebriatur. homicidium postea secutum non est tam atrox : quia non fuit volunta-Si quis expertus est, se exponipericulo occidendi, nec rium in caula. præcogitauit de homicidio, licet sua culpa se inebriauerit, homicidium postea secutum, similiter non est ita atrox. Idemest dicendum de dormiente, furioso & ignorante, qui homicidium facit aut dormiendo, aut in furore, aut ignorando. 51. Homicidium factum ex odio,irâ inueteratâ, vel inuidiâ, tantum abest ve mereatur excusationem vel commiserationem, vt è contrario sit magis detestandum, quam homicidium factum ex ebrietate. 52. Homicidium voluntarium est, quod est intentum vel per se, vel in causa aliqua, ex qua semper, vel frequenter, velin pluribus solet euenire homicidium. E contrario homicidium caluale est, quod non est intentum in se, aut in aliqua causa, ex qua solitum esthomicidium semper, vel frequenter accidere: led solum est voluntatium in aliqua causa, ex qua rarò, siue in paucioribus sequisolet homicidiu, qua causa tenebantur aliquo iure citare. Tria ergo requirutur ad casuale homicidiu. Primo, vt non sit per se intentum: Secundo, vt sequatur ex opere illius, cui imputatur: Tertio, vt is, cui imputatur, debuerit vitare opus illud, ex quo sequitur homicidium. 53. Non semper homicidium casuale culpæimputatur; non sanè tunc, quando nullo modo est voluntariu, neque in se, neque in causa sua. Hoc autem contingit, quando nullo modo elt præuisu, nec præuideri potuit, etiasi sufficiens diligeria estet adhibita. Tunc verò aliquo modo est voluntarium, quando vel fuit præuitum,

resp

doc

loru

mu mil

tur

citi

tio

vir

pu

to

fa

n

n

veladhibità diligentià sufficienti præuideri potuit ac debuit. Vndesequitur homicidium casuale esse culpabile, si datur opera rei alicui, etiam licitæ, nonadhibita debita diligentia, ne ex ea sequatur homicidium: verbi gratia, proiicit quis lapides, aut tegulas extecto licite, non habità ratione prætereuntium, & occiditur aliquis i du tegulæ aut lapidis exte-Co demissi, est homicidium casuale culpabile. Cæteroquin diligentia. sufficiens, siue debita, in hac materia dicitur, quæ fieri consueta est infi. milibus negotiis, habita ratione persona, loci, temporis, & rei: 54. Sunt aliqua ludorum & spectaculorum genera periculosa, ex quibus probabiliteraut frequenter solet accidere mors, aut mutilatio, aut grauisali. qua infirmitas: & hæc funt prohibita. Quare fi illa adhibeantur, & homicidium sequatur, illud duplici pæna merito afficitur. Deinde sunt ludi vel spectacula, ex quibus rarò solet mors accidere, aut vulnus, aut morbus lethalis; & hæc non funt prohibita, vti funt hastiludia. Quòd siex his. sequatur homicidium caluale, cogitanda est regula: Causa fortuita liberata tanto, sed non à toto. 55. Homicidium perpetratum per Assasinos est profus. abominabile. Sunt autem duplices Assassini. Principiò sie dicuntur serui, fub domino aliquo existentes, qui occidunt alios ob pecuniam. Secundo Assassini sunt serui quidam intideles, sub ditione alicuius domini existentes, ita persuasi, ve putent, bonum esse opus occidere, quem dominus suus. iusferit, quomodocunque, aut quacunque causa iubeat, & non esse idomittendum, quamuis ob id occidi eos oporteat.

Quastiones: III.C conscientia regulis, de bello.

III. Casus conscientiæ de bello, soluuntur ex sequentibus regulis.

1. Bellum defensiuum est iuris naturæ : quia defensio est iuris naturæ.Bellum offésiuum, quod etiam dicitur aggressiuum & vindicatiuum, est legirimum, si sit debita pæna. Vtrumque debet esse iustum ratione caulæ, modi & finis, vt nempe geratur à magistratu, observatis legibus polemicis, proaris vel focis, seu pro religione & patria defendendis, & ad atroceminiuriam propulsandam.z. In vniuersum causæ iusti bellisunt duodecim. Prima, quando Deus publice blasphematur ab idololatis. Deut. 12. Secunda, ob discessium à cultu Dei. Deut. 13. Tertia; quando fidelitas temporalis dominii deseritur, 4. Reg. 3. Quarta, ob rebellionem. 2. Reg. 20. Quinta, quia malefactores defenduntur. Iud. 20. Sexta, quia iniuria publica Principiirrogatur. 2. Reg. 10. Septima, quia res propria repetitur. 2. Reg. 3. Octaua, vt hostis repellatur. 2. Reg. 8. Nona, vt hostis consurgens, intra confinia sua contineatur. Num. 21. Decima, vt amicus ab hostibus eripiatur. Gen. 1 4. Vndecima, quia Princeps est tyrannus excercitio. Duodecima, quia Princeps est tyrannus absque titulo. 3. In hâc bellorum materia oportet

oportet expendere leges, quas Deus per Mosen præscripsir. Illæ autem respiciuntantecedentia, contuncta & consequentia bellorum, adeoque docent, quid ante bella, in iis, & postilla sit agendum. De antecedentibas belbrum sunt quatuor leges.1. Ne adhibeantur ad bellum, qui aliâs sunt immunes ab hoc onere; nisi forte necessitas extrema vrgeat. 2. Legantur milites matura ætate.3. Ius transeunds per terras amicorum, amice petatur,nec violenter per terras inuitorum, aut transitum recusantium exercitus ducatur. 4. Exploratores mittantur, qui aditus obseruent, & munitiones regionum, vbi, & quomodo consultius sit hostem adoriri; quique vires, copias & facultates hostium solicité observent. De coniunctis sunt leges numero lex.1. Pax primò offeratur populo, quem bello cogitamus adoriri. Si pacem respuar, tum demum aperto Marte oportebit illum oppugnare. 2. Ante conflictum deuota habeatur concio, & preçatio. 3. Du-? ces in prima acie constituantur, vt sua fortitudine, & rei militaris peritia totum exercitum iuuent. Quod attinet ad Regemant Principem, ille no facile intererit conflictui.4. Arbores frugifer a non exscindantur. q. Abomniremala & peccatorum pollutione in castris abstineatur. 6. Castra munda seruentur. De consequentibus bellorum dux sunt leges. 1. Præda pro labore, dignitate & qualitate militum dividatur. 2. De partis spoliis aliquid impendatur cultui Dei conseruando. Arque hæ ferè sunt leges Polemica, qua in verbo Dei describuntur. 4. Socii socios, bellis & bellotu infestationibus vrgentibus, non deserent: nisi & Deum'offendere, & per. sidiaudire, & de suis quoque possessionibus periclitari velint. 5. Imperator bellicus exercitui de victualibus & annona mature prouidebit. 6. Amicorum exercitui omnia humanitatis officia sunt præstanda. 7. In bellisiultis licita funt stratagemaca: quippe quæ funt effecta fingularis &rareprudentiæ, & non nisi dolus bonus à recte sentientibus appellantur. 8. Vigilia bellorum tempore recte constituantur, non diurna tantum sedetiam no curnæ, quæ de perioulis ab hoste impendentibus mature præmoneant. 9 Bellis minantibus, omnia, quæ hostibus commodare pollunt, eis præripiantur: & quæcunque ad patriæ defensionem pertinent, temporius comparentur. 10. Imperator belli bellica confilia secretissima habeat, ne illa vel hosti prodantur, vel alia ratione impediantur. 11. Fædera & iuramenta, sacrosancto Dei nomine interposito, hostibus tacta atque præstita, sanctè & intemeratè serventur, etiamsi dolo & circumuentione elicita, nostrâque cum iactura & dispendio exsoluenda fint.12. Nulla vis aut rapina in bellis grassentur, iuxta legem illam lohannis Baptistæ, quam miliribus præscripsit, Luc. 3. Neminem concutitote, neg, calumniamini, & contenti estote vestris stipendiis. 13. Ei, cui constat, certo vel probabiliter, bellum este iniustum, non est licitum occidere in bello, quando

poli

fit n

zq

gni

ter

ru

bu

re

CU

9

est aggressium, quia erit causa iniustæ mortis aliorum, velsaltem se ponet probabili periculo alios iniuste occidendi. Secundo, si bellumest aggressiuum, & belli iusticia est dubia, peccatum est bellum aggredi, ob periculum iniustitiæ contra proximum committendæ. Tertiò, si bellum est defensiuum, nimirum ad se defendendum ab hoste inuadente, tunc licitum est occidere hostem inuadentem, quando aliter quis se tueri non potest, etiamsi dubia sit belli iustitia. 14. Sæpe bellum est iustum ex vita. que parte: si nempe vnus exercituum gerat iustum bellum aggressiuum. & alter bellum iustum defensiuum. Sic v. g. bellum ex parte Pauli po. test esse iustum in aggrediendo, & ex parte Petri potest esse iustum de. fensiuum, non verò aggressiuum. 15. Quando dubia est belli iustija. miles debet ab illo abstinere. Nam quidquid fit dubitante consciență, peccatum est. 16. In bello, quod militi priuato constat esse iniustumer parte sui Principis, licitum est priuatum militem inuadentem occidere, si aliter se ab eo defendere non possit, nisi occidendo. Hæc tamen caute. la adhibenda fuerit, vt miles inua forad moneatur, vt ab inuadendo desistat, quòd inualus nolit in eo bello pugnare vel occidere, quod credit esse iniustum. Quodsi monitus sic inuasor nolitabitruendo desistere, tunc sibi imputet, si occidatur ab inuaso se defendente. Idem iudicium est de Principe aut roto exercitu hostili, cuius bellum est iustum. Nimiri totus exercitus, qui certò nouit exparte hostiu bellu esse iniustu, ea dere monere debet hostilem exercitum, vt à bello desistat. Quod si ille noit à bello cessare, sed sic monitus bellum persequatur, tunc exercitus, qui bellum iniustum initio suscipit, ius habet se defendendi ab exercituhostium, etiam cum interitu hostium, si aliter se tueri non potest. 17. Quando inter doctos & bonos viros varia est opinio de bello, quod Princeps indicere & gerere cogitat; aliis nempeasserentibus, bellumeste iustum, aliis dicentibus esse iniustum: sed ita, vt vtrinque sint rationes zquæ & pares in probabilitate: tunc, inquam, Principi licitum est, bellum gerere, quia in practica satis est, sequi opinionem probabilem, quonia in his demonstratio haberi no potest. Sic medicus in porrigenda medicina ægroto, satis habet, sieam præbeat medicinam, quam ex opinione do-Ctorum virorum putat futuram salutarem : &aduocato in defendenda causa litigantis latis est, si eam causam defendat, quam ex opinione probabili Doctorum putat esse iustam. 18. Quando dubium est inter duos Principes successores in aliquo regno, vter corum sit legitimus successor in regno, non licitum est alteri bellum gerere contra alterum, vt regnum sibi acquirat. Nam primò, si alter corum est in regni possessione, illi licitu est le detendere, ne possessionem amittat; & alteriest illicitum, bellum gerere contraillum, quia cateris paribus, in dubio melior est conditio posti.

soffidentis. Ita in rebus privatis si quis possidet aliquid, de quo dubito an firmeum, an ipsius qui possider, ius non habeo auferendi illud ab eo, qui possidet. Deinde, fi neuter est in possessione regni, & ius succedendiest zqualiter dubium ex parte vtriusque, tunc nentri est licitum bello regnum acquirere, quia vterque se exponit periculo vsurpandi sibi regnum alteri debitum: item; quia non est maior ratio de iustitia vnius, quam alterius. Tertio in prædicto casu aut lis componenda esser arbitrio bonorum virorum per compromissionem, vel sorte regnum esset alteritribuendum. Quarto, sin prædicto casualter illorum Principum inuade. ret, & vendicaret fibi regnum, ius esset tunc alteri defendendi sese, & regnum: quia contra iniustum inuasorem licet seipsum defendere. 19.Deficiente legitimo successore in regno, non licer alteri regnum bello occupare. Tuncenim ius regni deuoluitur ad ipsam Rempublicam. Nam quia Respublica primum regem sibi elegit, & in regem transtulit suam potestatem, deficiente regià successione manet penes Rempubl. regia Ipfa ergo respublica in eo casu habet ius eligendi sibi regem. Hinc nulli alteri, quàm Reip. est ius bello occupandi tale regnum: quia si quis absque consensu Reip. illud regnum occuparet, esset inuasor & oc. supatoralieni iuris, & Respublica haberet ius sese defendendi contra eum. 20. In iplo belli conflictu licitè occiduntur duces & milites hostilis exercitus, & omnino quot quot pugnant, auxilium, fauorem, confilium, vel operam suam quomodocunque præstando in exercitu hostium. Licitè etiam occiduntur infantes, & cæteri omnes innocentes: existentes in hostili exercitu, dum belli communis constictus durat,& aliter hostes debellari non possunt commode, nisi etiam simul cum eis occidantur innocentes. Ita fi aliter hostes debellari non possunt iusto bello, nisi tota ciuitas igne exuratur, licitè exuri potest, aut solo æquari, vbi etiam infantes & pueri innocentes igni subiiciuntur. Denique finito belli communis congressu, vt etiam ante ipsum inceptum, non est licitum occidere innocentes, peregrinos, mercatores, infantes, rusticos, dum: funt in agriculturâ, vel eunt & redeunt, vt & animalia, quibus agros colunt, Nam quia bellum est finitum, & victoria ab hostibus reportata, iam cellatius occidendi innocentes, qui iure belli occidi licitè non possunt, nisi quando reliqui, qui in culpa sunt, debellari commode non possunt, cum quibus mistisunt innocentes. Quodattinet ad malefactores, illi iustè partà vi corià occiduntur, quòd causam belli dederintitem ad tertorem & exemplum aliorum; item, vt delica iuste puniantur. Sed non debent occidi, nisi post cognitam delicti causam. Nemo enim incognità caulà condemnari potest. Cæterum duo sunt casus, in quibus obtentà victorialicitum est occidere omnes innocentes. Primo in terrorem aliorum

fti

de

cf

m

(0

d

aliorum, qui hoc modo continentur in officio, vel ad deditionem atque obsequium compelluntur. Deinde ob bonum publicum:nempead pa. cem & securitatem in posterum habendam. 21. Qui se dedideruntin bello vel obsidione, aut sunt innocentes, aut nocentes. Innocentes jure occidi non possunt. Nocentes possunt occidi, si non dediderunt sea conditione, vt salua esset eorum vita. Hoc habet ius belli, & sides data hosti est seruanda. 22. Dux siue Imperator belli potest tradere militibus suis ciuitatem hostium diripiendam, cum aliter hostes debellari non poslunt: &, quando milites aliter animari & excitari nequeunt adfaciendum officium. Licitum etiam est illud ad terrendas alias hostium civitates, vt sese subjiciant & dedant; item in pænam hostium, vt luantinte. poralibus bonis. Hæc tamen cautio fuerit duci adhibenda, vt, quandoci uitatem tradit militibus suis in direptionem & prædam, iis præcipiaty abstineant ab innocentibus. 22. Si hostis prior frangat fidem, fides illino est seruanda, iuxta illud tritum: Frangenti fidem, fides frangatur eidem. 23.06. sides licitè occiduntur, si hostes sidem fregerint. Nam ea conditioneda. tur obsides, vt hostis fidem seruet. 24. Privatis militibus non est licitum occidere, aut prædas agere, aut incendia procurare absque ducis faculta. te. Hoc enim si facerent milites, priuata authoritate bellum gererent: di tamen geri non possitabsque publica authoritate principis vel reipublicæ. 25. Sipriuati milites priuata authoritate irruant in ditionem alicuius principis aut reipublica, & subditorum bona diripiant, princepsautel publica illa ius habet bellum gerendi contra eum, sub quo milites illi merent, Ille siquidem in culpa est, quia non punit nocentes suos milites. At verò, si satisfaciat pro iniuriis illatis, cessat istud ius. 26. Quado iustita belli est dubia, licitum non est militibus bellum gerere publica principis authoritate indictum; si nempe milites non sint subditi, sed vel mercede conducti, vel sponte sua sead bellum offerentes. Si enim dubii sint deiu. stitià belli, periculo se exponunt multorum peccatorum, si militent. Similiter si milites sint subditi, & dubitent, an licitum sit militare, annon, non debent principem sequi: quia non licet agere contra conscientiam dubiam practicam, etfilicitum sit agere contra dubium speculatiuum, quod est, an bellum sit licitum nec ne. Et in huiusmodi dubiis licitumet obedire superiori.27. Licitum est homines bello iusto capros in servitutem redigere; quia cum licitum sit eos occidere, si deprehendantur, mitiùs agetur cum illis, si viui seruentur, & serui capientium fiant. Et hoc valet tum de nocentibus, putà hostibus, qui contra nos militarunt; tum de innocentibus, putà infantibus hostium. Sicut enim infantes & omnino liberi perpetuâ infamia notari possunt ob delictum parentum:ita & perpetua seruitute puniri possunt; quia perpetua infamia aquiualet perpeire

eâ

ata

US

Oth

CI-

11-

ċ.

mæ seruituti. Quod attinet ad consuetudinem, quæ hodie inter Chrifianes obtinet, vt scilicet non amplius sint serui, qui capiuntur in bello, deilla sic est pronuntiandum. Etsi Christiani capti bello iusto, ex natura reijure belli fiunt serui: de vsu tamen & more inter Christianos receptu eft, vt ferui quidem non fint, seruari tamen possint captiui, vt pretio redimantur. 28. Christiani capti ab infidelibus & paganis bello iusto, fiunt serui capientium, iure belli. Nam ius gentium in hoc non est abrogatum, vsu & more. Sed quæritur, An licitum sit illis sic seruis effectis fugere à domino? Respondeo: Certum estapud omnes, licitum esse illis fugere, quoties ad infidelitatem à paganis solicitantur. Deinde, in vniuer sum licitum est illis fugere, vt in patriam redeantad veræ religionis exercitiu: non verò, vt in regione paganorum maneant. 29. Septem sunt causa, quibus pagani licitè debellari possunt à principe Christiano: Primò, si fidem Christi in nostra terra impediant, vel blasphemiis, vel persuasionibus, vel persecutionibus. Secundo, si subditos conentur abducere à Christiana religione. Tertiò, si Christianos offendant. Quartò, si impediant curfum &propagationemChristianæ religionis apud vicinos nostros. Quinto, si pagani sint anthropophagi, qui mactent homines. Sexto, si opus fuent bellum ad tuendos fideles, qui ad Christum sunt conversi. Septimò, si alant factiones in terra nostra.30. Princeps Christianus habet ius gerendi continuum bellum contra Turcas: quoniam illi occupant & detinent terras Christianorum, & persecutionibus atque bellis vexant Christianos & Christianam religionem.

IV. Casus conscientiæ de vindicta & talione, soluuntur casus conex his regulis.

1. Vindicta est publica, privata, & quasi publica. Illa est, quam magi-talione. stratus, tanquam vicarius Dei exercet, ideoque est licita: ista est quam privatus aliquis privata authoritate sibi sumit, & est prorsus illicita, quippe quæ magistratui eripit ius suum: hæc est, qua quis à magistratu repetit vindictam, dum scilicet accusat eum, à quo læsus est, & authoritate magistratus compensat suum damnum. Et hæc est vineulum necessariu atque legitimum civilis conversationis. 2. Talio est Pythagorica, vel Mosaica. Talio Pythagorica est, qua etiam vitia vitiis compensantur, & dicitur erium erio pythagoricum, quo str, verbi gratia, vt surtum surto, adulterium adulterio compensetur. Huius moditalio est moraliter mala. Talio Mosaica est, quæ cum lumine naturæ consentit, & à Deo, summo & æterno legis latore, præscripta est Mosi Exod. 21. Levit. 24. Oculum pro oculo, dentem pro dente. Hæc eadem lex apud Romanos suit inter eas, quæ vocantur XII. tabularum: Si membrum rupit, ni cum eo pacit, talio esto. Talionis istius

istius conditiones hæ funt. Primò, talionem non debet inferre læfus, quir hæc foret vindica privata; sediudicis est, illam irrogare ad læsi accusa. tionem & instantiam. Ille enim habet actionem iniuriarum, & talionis Deinde in talione oportet distinguere potest postulare eum, qui lasit. inter anestodinator & interior. A'nestodinator eft, vt membrum pro membro detur. E'mieixeia eft, quâ talio iudicum æstimatione in muldam pecuniariam convertitur. Hinc losephus libr. 4. antiquitat. cap. 8. legihuic hanc addit exceptionem : Nisi is, qui priuatus est, malit accipere pecuniam. Nam ipfi lex permittit arbitrium astimandi suum casum, si nolis haberi seuerior. Ita Gellius lib. 2. Noct. cap. 1. testatur, talionem ad assimationem indicis, apud Romanos, redigi necessario solitam. Si enim luxatione membri læsus sit aliquis à paupere quodam, qui amisso eodem membro non possit artem suam amplius exercere, aut victum fibi parare: æquum eft, vr iudex huic confulat, & iniuriz authorem câ potius pona afficiat, qua iunetur læsus, hoc eft, mulca pecuniaria, quam vt talionem referat, quam actor iratus& vindictam spirans vrget. Neque enimaffectibus huius indulgere debet iudex, sed æquitati potius studere. Et sanè circumstantiarum ratio, vt in omnibus, ita & in hoc casu, habenda est accurata. Vt si, cui talio reddenda est, tam infirmus fit & imbecillis, vt eodem ipsi membro fracto, moriturus lit, æquum est, ve talionis pæna permutetur pæna pecuniaria; quæ arbitrio bonorum virorum sit satis. Attendendum etiam, vtrecte habet Gellius loco iam citato, an prudens vel imprudens rupisfer membrum Decemuiri enim, in quit, eundem potins animum, eundem que impetum in eadem parte corporis rumpendi, non eundem quoque casum exigi voluerunt : quoniam modu voduntatis prastari posset, casus istus non posset. Itaque non fortuitos icus, sed conceptum animo scelus, talione Deum mulcari voluisse credendumest. Cuius quidem voluntarii sceleris instissima est pæna. Talionis istiusæ quitatem Adonibezec tyrannus fatetur Iud.1.v.6. Cæterum, quòd verba legis dininæ de talione, Secundum qued fecit. sic fiat ei, generaliter etiamaccipi possint pro compensationis pretio, si quispiam lædatur, quocunque tandem pacto fiat compensatio:id, inquam, liquet ex Iudic.15.v.11.vbi Simson de Philistais dicit : Quemadmodum fecerunt mihi, sic feci eu: cum tamen Philistæi Simsoni vxorem suam abstulissent, Simson verò segetes Philiftæorum exusfisset.

Quaftiones conscientia

V. Casus conscientiæ de eleemosyna soluuntur ex regu. de elemosy. lis sequentibus; quarum aliæ agunt de necessitate, aliæ de modo, alize de fructu eleemofynz.

> 1. Eleemofynæ nomine intelligitur, quidquid fir aut datur, ad subleuandum proximorum inopiam&egestatem corporalem.2. Eleemosyna

gi

m.

ta

113

gratis fieri debet. Alioqui enim fi detur ex debito, non ertropus milericordiz.3. Præceptum dandi eleemolynam, est iuris divini & naruralis. Diuini quidem; quia 1. Tim. vlt. præcipit apostolus diuitibus huius seculivi communicent de suo : & Heb. vle, ait : Beneficentia & communionis nolite obliuisci. Et si nihil aliud haberemus, satis abunde sufficeret sententia iudicis iustissimi & supremi, qui in extremo iudicio mittet in ignem æternu, omnes illos, qui non exercuerunt opera misericordia. Iurisité naturalis est eleemolyna; quia ratio præcipit, vt quod tibi fieri non vis,alteri non feceris. Præscribit itidem, vt proximum nostru diligamus affectu & opere. Referimus autem præceptum eleemolynæ ad sextum Decalogi præceptum, ex illo Ambrosii: Si non pauisti, occidisti. Quidam referunt illud ad octauum præceptum, Won furaberis: quoniam genus furti effe videtur, non tribuere pauperibus, quod debemus. Thomas Aquinas reducitad quintum præceptum; quòd inter partes honoris parentibus debiti sit etiam procuratio rerum necessariarum. Sed de his fusiùs dispurate, non est huius loci 4. Eleemofyna est danda fancte, hoc est, cum intentione placendi Deo, non ad captandam auram popularem. Matt. 6. prompte, vt non videatur precibus extorta, nec differatur de die in diem, si statim heri possit: hilariter, non cum tristitia: humiliter, sic vt intelligat homo dans eleemoly nam, se plus accipere, quam dare: abundanter, pro modo facultatum.s. Sunt duo hominum genera, qui distribuere tenentur elecmolynas: videlicet divites, qui rebus vltra necessitatem abundant. I. Tim. vi. & illi, qui res necessarias tantum possident, quales sunt illi, qui ex opere manuum suarum victitant, & ii, qui parum admodum possident, qualis fuit vidua. Luc. 21. v. 2. Hic memineris, bona superesse alicui duobus modis. Sunt enim superuacanea vitæ seu naturæ, aut statui. Superuacaneum vitæ id diciur, fine quo vita transigi potest, non tamen conseruati status personæ: ac proinde necessarium est ad statum personæ tuendu. Superuacaneum statui personæ diestur, fine quo non solum vita decens, sed etiam flatus conservari ac retineri commodè potest. Præterea in bonis necessariis vitæ vel status alicuius computantur, quæ sunt necessaria ad conferuandam vitam, vel statum cuiusque & suorum. Sui autem intelliguntur parentes, filii, vxor, serui & ancilla. Quod attinet ad præceptum elecmofynæ, illud inprimis nos obligat, quando abundamus bonis vitraid, quod est necessarium vitæ & statui suo & suorum. Sed & obligat nos, quando habemus tantum necessaria vitæ subsidia, ita scilicet vt de alus postimus aliquid erogare, citra vitæ nostræ periculum. Nam si proximus constitutus sit in extrema egestate, omnino æquum est, ve ipsi largiar aliquid defrusto panis, quo famem meam sedare cogito. 6. Is duntaxat, qui dandi ius & potestatem haber, potest dare eleemosynas. Vnde ne-

lu

en

iu

I

t

quit is eleemofynam dare, qui est alienæ potestati subiectus: vti sunt libe. ri sub tutela parentum suorum, & serui dominationi herorum suorum subiecti:vel is, cui per leges est interdicta suorum bonorum administra. tio, cuius modi est pupillus, minorennis, furiosus, & prodigus ille, qui of. ficio iudicis prohibetur rem suam familiarem administrare, ne cam dilapidet. Hic tamen certæ limitationes sunt observandæ. Primo, filiusfamilias potest dare eleemosynas ex bonis castrensibus, vel quasi ca. Arensibus:quia eorum plenum ius, potestatem & administrationem habet. Bona autem castrensia dicuntur, quæ ipse filiusfamilias in militia acquisiuit, vel quæà parentibus, cognatis aut extraneis filiofamilias in militià agenti donantur. Quali castrensia dicuntur, que acquirit filius fami. lias ex artium liberalium professione, ex publico munere, aut functione aliqua. Ex huiusmodi bonis filius potest dare eleemosynam. Ex bonis verò profectitiis, vel aduentitiis non potest. Ex profectitiis quidem; quia eorum proprietas, & vius fructus est penes patrem. Exaduentitiis autem; quia quamuis corum proprietatem habeat, non tamen viumfructum, quæ est apud patrem dum viuit. Dicutur autem bonaprofestitia, quæabonis patris, eiulue caula, nomine, vel occalione, ad filium proficiscuntur. aduentitia verò, quæ filiusfamilias aliunde, quam ex re patris, vel propter patrem consequitur, putà que à matre, eiusue genere, aut aliis quibuslibet causis, putà per donationem, consequitur. Porrò filius familias, cùm longà peregrinatione de voluntate patris susceptà iter facit, vel cumin schola versatur studiorum causa, vel cum paterna negotia gerit absensa domo patris, potest tutà conscientia ex bonis paternis eas eleemolynas dare, quas crogare solent alii filiifamilias inuicem conditione pares,& eas, quas bona fide credit ratas habiturum patrem. Insuper, si parcèviuendo subtrahat sibialiquid, ex his quæ ad ipsius victum pater concedit, potest idin pauperum vsus impendere. Seruus etiam potest dare eleemofynam expeculio, cuius plenam ipseadministrationem habet consensa doministui, & ex eo, quod sibi subtrahit parce viuendo, cum certum quid ad victum eius dominus dederit. In his enim duobus casibus tacita domini voluntas videtur subesse, vt id impendat, in quos voluerit vsus. Aliàs seruus non potest dare eleemosynas; quia quidquid haber, est domins & quidquid acquirit, domino suo acquirit. Porrò vxor ordinarie non potest dare eleemolynam:potest tamen in his casibus. Primò, quando le bialiquid subtrahit in datis ad victum. Secundò, quando maritus est diues, sed prorsus negligens in dandis eleemosynis. Tertiò, quando mes elt in prouincia vel vrbe receptus, vt vxores erogent eleemosynas. Quintò, potest dare eleemos ynam ex bonis paraphernalibus, hoc est iis, qua accipit vxor à parentibus vel cognatis, vel aliis, præter doté, in suos vsus. Deni2-

Denique potest dare eleemosynas de bonis, quæ sua industria & opera lucratur, aut donatione alicuius acquirit. Sunt autem hac dicta accipienda de magnis eleemolynis. Nam quod attinet ad modicas & tenues, putà parum panis, vini, aut salis: in iis modicum pro nihilo reputatur. Idé iuris est, si dederit eleemos ynam pauperi extrema, vel quasi extrema egestate laboranti. Nam scriptæ & humanæleges non possunt derogare iurinaturali. Cæterùm quod artinet ad illos, quibus permissa est alienorum bonorum administratio, cuiusmodi sunt tutores pupillorum, curatores minorum, & alii procuratores & administratores: illi possunt eleemosynas dare ex his bonis, quorum administrationem habent. Quamuisenim talium bonorum proprietas penes iplos no fit : est tamen administratio. Et in vtilitatem corum, quorum bona sunt, cedit, vt eleemosynas dent.7. Hominibus egentibus danda est eleemosyna. Neque enimaliquis obligari potestad dandam eleemosynam, quando nulli sunt pauperes & egeni. Nam si miseria nulla est, misericordiæ opus & officium cellat. Siquidem virtutis materia deficit. Sunt autem tres gradus necessiratis proximi. Aut enim est extrema necessiras, aut gravis siue magna, aut communis & ordinaria. Extrema, vel quasi extrema necessitas dicitur, cum quis probabile mortis periculum incurrit, seu cum quis vitæ tuendæ præfidis & adminiculis prorfus destituitur. Grauis fine magna necessitas est, cum non extremum quidem mortis periculum subest, sed tamen admodum graue: cum quis nempe habet rem familiarem valde anguflam, ita vt vix le & suos alere ac sustentare queat. Communis & ordinaria necessitas est, quæ vbique & passim occurrir, qualis est pauperum o. fiatim mendicantium. Quicunque sunt in primo & secundo necessitatis gradu, illis proculdubio danda est eleemosyna. Quod attinet ad mendicos, illorum duo funt genera. Sunt enim primò validi mendicantes; & illis non est succurrendum data eleemosyna, nili in extrema necessitate sint constituti. Deinde sunt mendici infirmi: & his merito datur eleemolyna. 8. Si duo extreme indigentes occurrant, & vtriq; commode subueniri non possir, tunc primò petenti vel occurrenti danda est eleemolyna. 9. Cum multi diuites simul nouerunt extremam, vel quali extremam, aut grauem alicuius necessitatem, singuli per se & in solidum obligantur ad eam subleuandam. Nihilominus tamen possunt inter se conuenire, vt qui que suam partem contribuat, ita ve tota necessitas subleuetur.10. Qui est in excremâ necessitate constitutus, non peccat accipiendo rem alienam, putà pomum vel pyrum ex horto, vt subleuet suam egestatem. Namin articulo extremæ necessitatis omnia sunt communia, quæ absque vi possunt accipi. Sic discipuli Christi transeundo per segetes, nonpeccarunt euellendo & edendo spicas. Ita viatores, qui laborant

extrema fame, tuta conscientia possunt vuas decerpere, quas statimin vinea, veliniplo itinere edant. Sed non poffunt illas colligere, vt fecum deferant.ri. Tameth omnibus hominibus, qui funt egeni, eleemofynam dare tenemur, cognatos tamen extraneis, domesticos non domesticis, pauperes nostrates peregrinis, domesticos fidei infidelibus præferre debemus. Neg; enim hicest respectus persona, sed conditionis &: qualitatis eius, quæ pertinet ad arcem caulæ. Sicut igitur ordo indiligendoeft obseruandus, ita & in danda eleemosyna, hoc modo. Primo, parente & filio nostris in extremitate constitutis, potius est egestati patris subueniendum, quam filii. Secundo, si pater & mater in extrema fint necessi. tate, potius est patris qu'am matris necessitas subleuanda. Tertio, parenti aut filio potius quam vxori est succurrendum in extrema necessitate. Quarto, extrema necessitas vxoris est poticis subleuanda, quam propinqui nos ex latere attingentis. Quinto, amico egenti potius est subueniendum, quam inimico. Sextò, his qui melio res sunt, potius danda est elecmolyna, quam his, qui minus boni funt. Septimo, si egeant naturales parentes, potius est illis succurrendum, quam spiritualibus. Octavo, dome. stici, & qui nobis sunt aliqua ratione coniuncti, potius sunt eleemoly. nis iuuandi, quam externi, & qui funt nobis minus coniuncti. Nond, debitor potius debet creditori subuenire, quam alteri, nifi ipse debitorextremâ pariter necessitate prematur, & nisi rex, vel princeps, vel alius maximè reipublic.vtilis, in extremam quoque necessitatem inciderit. Duimò, prius est his, qui de nobis bene sunt meriti, quam cateris, qui nihilia nos boni contulerunt, subueniendum. 12. Etsi divites iure naturali & diuino cogantur eleemo synam dare pauperibus: pauperes tamen nonhabent actionem contra diuites, qua possint ab illis ele emosynam exigere. Possunt tamen officio iudicis compelli ad dandam eleemosynam, cum populus magna penuria & fame laborat. Pari etiam ratione divites compelluntur officio iudicis in magna frumenti penuria ad dandum mutuò feumentum agricolis, vt seminent. 13. Septem sunt opera corporalia mile. ricordiæ illo versu comprehensa:

Visito, Poto, Cibo, Redimo, Tego, Colligo, Condo.

id est, Visitatio, Potatio, Cibatio, Redemptio captiui, Vestitus nudo datus, Receptio in ædes, & Sepultura pauperis. Sex sunt opera spiritualia misericordiæ, iuxta versum:

Consule, Castiga, Solare, Remitte, Fer, Ora.

14. Optandum foret, vt quælibet respublica suos sustentaret pauperes. Sed quia quædam Respublicæ sunt opulentiores, ita vt possint pluresalere pauperes,æquum est, vt illæ subueniant Rebusp. minus opulentis. 15. Oportet dare eleemosynas pro viribus & facultatibus, quas Deus nobi

concessit, itavtilla nobis non pereant. Non itaque sic danda est eleemowna, vr inde aliis fit sublevatio, nobis afflictio. Nostri fontes & riui debentaliò deriuari, quantum ad vium: fed nos debemus manere illorum domini. Prou. 5. v. 16.17. Sed tamé in casu extremæ necessitatis adeleemofynam dandam adeo promtiesse debemus, yt etiamsi possessiones & facultates nobis fint vendendæ, nihil hie omittamus. 16. Ecclesiæ, Respublicz & Collegia pauperib. debent suppeditare cibu, potu, vestitu, habitatione & fimilia. 17. Trib. modis datur eleemofyna. Primo, fi egeno aliquid detur gratis. Secundo, si egenti site pauperi detur mutuum gratis. Totio, fi remittatur æs alien ű ei, quiad extremam redactus est paupertate. 18.Vt eleemosyna sit opus Deo gratum & acceptum, sexista requirutur. Primò, debemus nos iplos & omnia nostra, quæ possidemus, Deo, & eius honori consecrare. Sesundo, eleemosyna danda est ex fide in Christum. Terrio, dandum est in simplicitate, citra respectum laudis aut compensationis, Quarto, dandum est in charitate. Quinto, elecmosyna danda est hilatianimo. Sextò, dandum est in iustitià, hoc est, ex ils bonis, quorum quis dominium & plenam administrationem habet: non autem ex alienis, aut excommunib. sibi & aliis sociis, nisi pauperis necessitas sit extrema. Similucrex bonis male acquisitis non recte datur elecmosyna; putà ex quæstumeretricio, & similibus; nisiquis agat pænitentiam. 19. Sex sunt fructus eleemofynærecte distributæ. Prime enim eleemofynæsunt via, in quaad vitam æternam incedendu eft. Secundo, funt fidei noftræ fructus & teltimonia. Tertio, lunt singulare aduersus auaritiam remedium. Quarto, eleemosynæsunt pars iustitiæ, qua restituimus bona male acquisita: vt in Zachæo pænitentia agente videre habemus. Euc. 19. v. 8. Quinto, eleemosyna conciliat beneuolentiam multorum, qui pro benefactorib. Deum precantur. Sexto, eleemofyna caufa est, vt crescant bona temporalia. Na Domino fæneratur, qui miseretur pauperis. Prouerb. 19. Et qui dat pauperibus,nunquam egebit. Prouerb. 28. Bellarminus de arte moriendi, lib. 1.6.9. quatuor præterea fructus falsos recitat. Primo eleemosyna ipsi liberat à morte sempiterna, siue id fiar per modu satisfactionis, siue per modu dispolitionis ad gratiam. Deinde, eleemolyna habet meritum vitæ æternæ, hhat ab homine iusto, & ex verâ charitate. Tertiò eleemosyna vim habet cuiusdam baptismi, peccata videl quoad culpam&pænam simul delendi. Quartò eleemosyna est dispositio ad gratiam iustificantem. Sed quatuoristi fructus sunt comentitii; contra quos disputatu vide in Polemicis.

VI. Casus conscientiæ de pæna homicidii, soluuntur ex Quastiones

iftis regulis.

153

C-

eft

C-

ſ.

ıti

1. Plagæ & vulnera, quæ lapide vel pugno, hoc est, quâcunque læsionis specie infliguntur, non capitaliter, seut homicidium; sed compensa-

Suastiones conscientia de pæna hor micidis.

tione

tione tantum eius, quod interea temporis suostudio &opera lucratipo. tuiffet:medici item, vel chirurgi, illorumque, qui interea illi seruierunt, folutione lui debent.2. Percussiones, vel iniuriæ, quæ membri mutilationem aut fracturam important, talionis lege puniri debent. Qualis autem sit lex talionis, paulò antè indicauimus. 3. Si per surorem aliquis innoce. tem peremerit, morti non est obnoxius. Quinetiam ipsius legis diving oraculo, si quis per imprudentiam intulerit necem, accipit impunitatis spem, refugii facultatem, vt possit euadere: vt sunt verba Ambrosi in Hexa. em. Sic Paulus Iurisconsultus ait: Confilium vniuscuiusque, non factum, puniendum est. Ideog, quis cum vellet occidere, casu aliquo perpetrare non potuit, vt homicida punitur: & is qui casu, teli iasta hominem imprudenter ferierit, absoluitur. Similiter Martianus respondit: Qui hominem occiderit, si hoc fecit, non occidendi animo, absolui posse: & qui hominem non occiderit, sed vulnerauerit, vt occidat, pro homicida damnandum. In quâ lege de homicidio casuali & excusabili oportet quatuor ista simul expendere: vt nempe sit casus ratione affectuum, vocationis, culpæ & circumstantiæ. Ratione affectuum, hoc est, sine irâ, inuidiâ,& vindictà, siue illa sit aperta, siue tecta. Ratione vocationis: vt ille, qui casualterum necat, sit intra terminos vocationis. Ratione culpa, seu honestatis atque innocentiæ, seu diligentiæ & negligentiæ, vt ille', qui casualterum interficit, det operam rei licitæ, & debitam adhibeat diligentiam in præcauendo, ne vlla cordis aut infortunii culpa committatur. Ratione circumstantia, loci scilicet & temporis, vt siquis iacularetur in loco insolito, periculoso, vel prohibito. 4. Asyla, quæ Deus constituit, non patebant promiscue homicidis: sed iis, qui calu interfecerant hominem, quique videripoterant aliquid excusationis habere. Ad tempus igitur veritatis indagandæ causa possunt asseruari quidam homicidæ in asylis, donec causa ipsorum cognoscatur & euentiletur. Verum asyla ista non debenteste frequentia, sed contracta, quemadmodum in tota Palæstina tantumsex fuerunt. Immunitatem verò & impunitatem per istiusmodi persuga quibusuis sceleratis, trasfugis, obzratis, otiosis ventribus, proditoribus, rebellibus, & similibus huius notæ hominibus largiri, id verò est contra Deum, iustitiam, & bonum publicum. 5. Qui seit bouem suum esse cornupetam, & liberum ei dat exitum, homicidii pæna tenetur: quòd sciens volens vitæ periculum aliis creet. Qui v. ignorat bouem suu esse cornupetam, is homicida non est. 6. Pæna leĝibus ciuilib. in αὐτοφόνες decreta, non est promiscue ad omnes extendenda. Nam interest, qua ex cau-

fâ quis fibi mortem consciuerit, morbine vi, destitutus ; rectæ vsu rationis, an verò ex de-

speratione.

scientia de

De casibus conscientiæ circa septimum Decalogi præceptum.

PRÆCEPTA.

Asus conscientia circa septimum Decalogi praceptum, respiciunt officia nostra Iguoad castitatem & temperantiam.

Huc itaque pertinent casus de vsu cibi Epotus; de vsu vestium; de vsu recreationum; decastitate & speciebus eius, de peccatis luxuria, vt sunt fornicatio, concubinatus, adulterium, incestus, stuprum, raptus, peccata contra naturam & debiti coniugalis violatio ; de gradibus consanguinitatis & affinitatis ; de sponsalibus ; de ritibus nuptiarum.

### REGVLA.

I. Quastiones conscientia de vsu cibi & potus, soluun-Casus con-

turex his regulis. 1. Discrimen ciborum in Nouo Testamento debet observati triplex, vsu cibi &

At, 10-

em

cénz

atis

X4-

en-

ida

ter

ıb-

dâ

2-

Primo, respectuhominis, sanitatis causa. Non enim omne ciborum ge-potus. nus omni corpori conuenit. Hinc Apostolus. 1. Timoth. 5. iubet Timotheum, non amplius aqua sed vino vti. Deinde, respectu scandali. Non enim oporter illos cibos edere, quorum comestio offendit infirmos. Tertiò, respectu ordinis politici; quia interdum in commune alicuius societatis bonum nonnulla ciborum genera certis anni temporibus prohibentur. Quodattinet ad discrimen ciborum, quod Deus in Veteri Testamento præceperat, illud morte Christiest sublatum, vt Petrus docet Actor-10. & Paulus Coloff. 2. v. 16. Sed, inquis, in Concilio Hierosolymitano languis & resluftocatæ funt prohibitæ. Actor. 15. Respondeo: Sanè, res istæ fuerunt prohibitæ:sed ad tempus duntaxat, ne Iudæi infirmi, qui ad Christiana religionem accedebant, offenderentur. 2. Si quis edat cibos, quos magistratus ordinis causa prohibuit, ad comune Reip.bonum, necesse est, vt ille qui edit, habeat grauem huius rei causam, & id faciat sine contemtu legislatoris, necalios offendat suo exemplo, aut impediat commune bonum. Etsi enim homo Christianus sua libertate potest vti: hoc tamen ita debet facere, ne alios offendat.3. Non debemus angi ethnica solicitudine de cibo & potu, sed moderatissimam hîc adhibere curam. 4. Qui rectè vult vti cibo & potu, debet alia observare ante vsum ipsorum, alia in vsu, alia post vsum. Ante vsum requiritur consecratio cibi&potus, id est, bene-

dictio & sanctificatio ipsorum per preces. Ita enim fit vt corda nostra at-

Υy

- tollamus

collamus ad Deum, & ab illius benedictione toti pendeamus, cibi praterea & porus vsum moderarum adhibeamus, & denique intelligamus, nos in Christo recepisse ius vtendi creaturis, quod per lapsum Adamiamileramus, in viu cibi & potus hæc lunt obsernanda. Primo, non parce tantum & necessitatis causa, ad sedandum famem & sitim, sed etiamliberalius, ad Christianam voluprarem sine delectatione cibo& potupos fumus vti. Licet n. nobis vti creaturis Dei cum gaudio & exultatione. Act. 2. v. 46. Deinde non debemus edere cibum falsitatis, vt loquitur Salo. mon. Prou, 20 id eft, malis artibus acquisitum. Tertio non debemus offen. diculum ponere aliis inter vrendum. Quarto pauperum ratio est habenda. Quinto lobrietati studendum, ita vt non viuamus lautius, quam no-Acaconduio requirit :: vt certum tempus observemus : vt tantum sumamus cibi & potus, quantum ad naturæ vires instaurandas est satis, Hie necesse est, vt distinguamus nationes & complexiones hominum: quia alii populi aliam obseruant consuetudinem, & aliam habent complexionem, itavt plus vel minus edant. Neque appetitus noster aliis debet pro regulà imponi. Oportet enim vt inter vasa & vires hominum distinguamus. Summa. Ita edere & bibere debemus, ne corda nostra grauentur, sed idonea reddantur ad serviendu Deo. Luc. 11. Meminisse debemus, nos sumere creaturas tanquam ex Dei ipsius manu, ad natura noftræ refectionem, non addeftructionem iplius. Sexto, creaturis piè & deuote debemus vti, ita vt fint signa reconciliationis nostræ cumipso propter Christum. Eph. 5. v. 20. Septimo, ca portione, quam Deus nobis velut admetitur, debemus effe contentisita vt paternam Deinoftri voluntatem & benedictionem etiam in tenuissima portione resplendere cogitemus. Quid enim ? Si sitabsque scipione suo panis & porus, id est, sine benedi-Ctione Dei, non potest corporibus nostris vllo modo prodesse, sed potius innumeras adfert moleftias, & morbos plurimos. Et, si cibi corruptibiles non vegetentur benedictione Dei, non possunt à corruptione velad momentum corpora nostra præseruare. Adextremum mensa nostra sitta. bula beneficii Dei & nostri officii, yt quemadmodum creatura nobis inferuiunt, ira nos vicissim Deo seruitium nostrum ex fide consecremus, addicamus, impendamus. Post vsum cibi & potus requiritur, vt benedicamus Iehouæ, neque illius obliuiscamur, Deuteronom. 8. Hæc autem benedictio debet esle verbalis, & realis: vt nimirum piis precibus testemur nostram gratitudinem, & diligenter faciamus officium vocationis noftræad Dei gloriam. Deinde, quando edimus & bibimus ad satietatem; debemus recondercea, que supersunt, & ex iis subleuare necessitates pauperum. II. CaII. Casus conscientiæ de vsu vestium, soluuntur ex his Quastiones

regulis.

2-

rcè

li-

0(:

ne.

10.

n-

n.

0-

U-.

LS.

n:

-

conscientia Id de vsu ve-

I. Solicitudo ethnica est vitanda circa vestitum comparandum. Christus docet Matth. 6. Requiritur equidem solicitudo, sed illa, quæ dicitur officii, non verò ilta, que dicitur distidentia. 2. Si nobis suppetat vestitus necessarius, debemus acquielcere, & Deo gratias agere. 1. Tim. 6 v. 8. Cogitare oportet, corpus noftrum esse domum conductitiam, quam nullus sanà mente præditus ita ornat & instruit, ve propriam domum ne gligat.3. Veltitus duplici nomine nobis est necessarius. Primò ad vitæ coferuationem: deinde ad nostram vocatione. Aliter enim se vestire debet Princeps, aliter subditus; aliter homo de schola, aliter miles. 4. Multas vestes sibi comparare, ita vt ita multitudo exhauriat rem familiarem, velsir fomentum superbiæ; id verò non conuenit homini Christiano. 5. In vestibus comparandis debet seruari decorum quadruplex : videl.lexus, vocationis, facultatum nostrarum, & nationis. 6. Vestes nostræ debent esse specula modestiæ frugalitatis &aliarum virtutum.7. Vestes coformandæ sunt ad exemplum piorum & gravium hominum, non verò luxuriofarum & leuium personarum. 8. Vestitum nostrum ad eosfines debemus induere & gerere, ad quos Deus illum destinauit. Primus finis est necessitas, ve corpus à calore & frigore nimio defendamus. Secundus elthoneltas, vt nuditatem corporum nostrorum tegamus. Tertim elt ornatus, vr gratia aliqua accedar corpori, domicilio animærationalis. 1. Corinth.12.v.23. Hinc vestes holosericas, monilia aurea, & similia ornamentaposlumus tuta conscientia gestare, si hoc fiat moderate, & ita, ne pau. peribus subtrahantur eleemolynæ. 9. Natiua corporis forma non est vestitu, inprimis illo, quem dicunt laruam, dehonestanda: neque fucus turpiter est adhibendus. Hoc enim coniunctum est cum ignominia Dei, qui tanquam præstantissimus pictor ægrè fert, si quis opus suum elaboratum velit corrigere. Interim tamen næuos corporis tuta conscientia tegere pollumus. 10. Ornamenta non semper sunt gestanda, sed prout occalio & tempus requirit. Hinc criminis loco obiicitur diuiti epuloni, quòd quotidiè indueretur purpurà & bysto. Luc. 16. Nominatim oportet distinguere tempus lætitiæ à tempore luctus. 11. Corpora nostra debemus ornare, vt ea honoremus, & in illis Deum honore afficiamus: non v. vt laudemur, diuites vel potentes reputemur, aut amorem meretricium aucupemur. 12. Spiritualis vestium nostrarum vsus nobis non est negligendus. Confistit autem ille in his quatuor partib. Prime, debemus hinc sumere occasionem nos humiliandi: quia vestes nihil sunt aliud, quam emplastru vlceri impositu, aut catena siue laqueus, qui ambit collu furis, &veluti compedes in quib.homo captiuus ambulat. Deinde, ex induendis Yy

vel indutis vestibus de Christo induendo debemus admoneri:ita scilicet vt cogitemus de induenda veste purpurea sanguinis Christi, & de niuea iustitiæipsius toga. Tertiò, cum vestes nostras deponimus & exuimus. debemus cogitare de veteri homine exuendo. Quartò, nuditas corporis in memoriam nobis rediget nuditatem animæ. Denique cum nos induimus, debemus cogitare de præcingendis lumbis nostris, vt simus parati ad occurrendum Christo Domino nostro. Luc, 12. v. 35. 13. Quatuor pec. cata circa vestium vsum nobis sunt vitanda. Primò, luxus, quo facultates nostræ exhauriuntur: deinde superbia, quæ facit vt inter alia negligamus officium nostrum, eòquod nimium temperis impendamus ornatuicor. poris: tertio leuitas: quarto violatio ordinis & decori, quod debetab hominibus observari. 14. De ornatu muliebri notentur ista. Primò fæmina potest fuçare faciem suam ad occultandum defectum, quem velà natura habet, vel ex aliquo accidente casu: item hoc fine vt placeat marito, velalium ad castum sui amorem inuitet. In his autem casibus oportet adhibere istiusmodi fucum, qui sit vsitatus fæminis honestis, & formam liberalem conciliet. Non autem licet fucum adhibere hac intentione, vt alii ad luxuriam inuitentur : neque cum contemtu Dei hoc fieri debet, Deinde, mulier non debet corpus suum ornare hac intentione, vt aliquem incitet ad libidinem. Quid verò? Cùm fæmina probabiliter nouit seab aliis concupiscendam, si hoc yelillo modose ornet, etsi non intendat yt concupiscatur:an etiam tunc licitum est illise ornare ? Respondeo,maxime. Nam tunc viitur suo iure, & habet iustam atque rationabilem sui ornatus causam. Quod verò attinetad peccatum, quod inde oritur, non ipli, sed alterius malitiæ imputatur. Et scandalum non est datum à sœmina, sed ab alio acceptum ob suam malitiam. Sine igitur in generali sciat fæmina, se honeste concupiscendam abaliis, sine in particulari, se concupilcendam ab hocaut illo, non peccat si vestitu decente corpus ornet propter fines paulò ante expressos. Tertio, fæmina potest vti capillis alienis, si non habeat proprios, aut si habeat deformes. Nam quemadinodum lino, lana & panno vtitur ad pulchritudinem: sic & capillis alienis vti potest eundem ob finem. Quarto, sæminæ in vestibus splendidis, pretiolis & odoriferis debent vitare superfluum & prodigum ornatum, voluptatem & delicias,& deniqueanimi leuitatem. Postremò fæminæpolfunt gestare nuda pectora, aut vti veste adeo tenui & pellucida, vt pecto. ra sint perspicua; si hoc sit more receptum in aliqua provincia.

Suaftiones conscientia de recreationum vsu.

VI. Casus conscientiæ de vsu recreationum, soluuntur exhis regulis,

1. Rela.

us,

ris

ui-

rati

ec.

tes

lus

9r-

0-

na

u-

r. Relaxatio animi seu illius recreatio est homini necessaria : quia hominis natura est similis arcui, qui semper intensus citò rumpitur. Eadem quoque est licita per Christianam libertatem; quæ permittit vti creaturis Dei, non tantum ad necessitatem, sed etiam ad hilaritatem. 2. Omnis legitima recreatio poni debet in rebus adiaphoris, non verò in rebus fanctis; vt in actione aliqua religiola: neque in rebus prohibitis, vt sunt peccata:neque in iudiciis Dei, vt si quis hominibus fatuis abutatur, vt inde oblectationem capiat. Possunt quidem à magnatibus als moriones: sed ita, ne ex iudicio & pæna diuina captetur materia profani risus. 3. Tres sunt ludorum species. Primò sunt ludi ingenii & industria, quiab ingenio & arte hominis diriguntur. Et hi sunt laudabiles. Eiulmodisunt iaculatio arcus, sclopeti displosio, cursus, lucta, gladiatura liberalis, mulica pia, lusus scachiæ, & similes. Deinde, sunt ludi fortuiti seu periclitationum, in quibus non ingenium hominis, sed solus casus dominatur:vt sunt ludi tesserarum & chartarum lucratorii.Hi ludi dicuntar fortilegia, & in vniuer fum funt prohibiti; quia fortis vsus est actus religionis, quo in nomine Dei expediuntur maximæ controuerliæ. Densque sunt ludi mixti, qui partim sunt ingeniosi, partim fortuiti: vt sunt ludi tesserarum & chartarum artificiales, putà si tesseræ iaciantur vt iuxta illas disponantur lapilli lusorii, & si chartiludium fiat artificiose, vel instituatur oblectationis causa.4. Recreationum delectus est habendus: vt int minus scandalosa, & quam commendatissima: ne sint fomenta peccati, sed virtutis incitamenta. 5. Recreationes debet hoc fine suscipi, vt animos iuxta & corpora nostra reficiamus, & ita aptiores fiamus ad lerulendum Deo & proximo. 6. Recreationes debent esse moderatæ ratione temporis & affectuum. Ratione temporis : ne ludos consectemur fallendi temporis causa, vel illos instituamus tempore sacro aut luctuolo. Ratione affectuum:ne excitentur affectus impuri vel immodici, vt est risus inlanus, amor meretricius, & similia. 7. In recreationibus non facile dananda est cosuetudo. Na pro more patriæ & puinciæ, qualicubi lasciue & impudice fieri iudicatur, alibi non fit lasciue, sed licite & honeste. 8. Chorea, siue saltatio, est triplex. Primò solitaria & pia : quo pacto saltasse leguntur veteres quidam in populo Dei, vt Dauid. Deinde solitaria & artincialis: quales sunt choreæ militares, pyrrhichicæ, liberales, & similes, Tertio non solitaria, sed socia, in qua promiscue viri & fæminæ iunctis manibus faltant. Hæc et si ex se illicita non est, tamen ex mala intentione, abusu, & probabili periculo libidinis, aut ex alia circumstantia est mala, & occasiones præbet multorum peccatorum. Vitianturautem & malè fiunt chorexista sociales quinque modis. Primo, ratione loci prohibiti: vt si fiant in locis sacris. Secundo, ratione temporis: vt si fiant tem-Yy

pore lacro, & impediant officia diuina. Tertiò, ratione personarument fi fiant à pastoribus verbi Dei. Quartò, ratione modi, si fiant modo impudico & lasciao. Quinto, ratione prauæ intentionis, vt si fiant ex animolibidinoso. Iam quærttur, Ad huius modi choreæ sint damnandæ, an verò licitè possint permittie Respondeo: Si choreæ istæ certis legibus regantur à magistratu-possunt populo concedi. Sed quia sermè sunt solles libidinis & impuritatis, rectiùs secerint magistratus & subdit i, si à periculose isto recreationis genete se abstineant, & aliud ineius locum prudenter substituant.

Quastiones conscientia de castitate. IV. Casus conscientiæ de castitate, & eius speciebus, sol-

nuntur ex his regulis.

1. Castitas est triplex: virginalis, coniugalis, & vidualis, Castitas virginalis est in eo, qui est corpore integro: coniugalis, in coniugatis: vidualis, in viduo aut vidua. 2. V na & eadem caftitas modò dicitur virginalis, postea solà mutatione personæ dicitur conjugalis & vidualis : verbi gratia, puella incorrupta fi nubat, & cum marito suo caste viuat, antea cuellet in ea castitas virginalis, eadem castitas perseuerans sola mutatione status dicitur conjugalis: postea si caste viuar mortuo marito, dicitur in ea este castiras vidualis.3. Virginitas, siue cœlibatus, est bonum maius & przstantius matrimonio: sed matrimonium sapenumero est bonum eligibilius. Illa eft βέλτιον τι, hoc αίρετωτερον τι. Sic docetapoftolus I. Cor. 7. Nimirum, si quis habeat donum continentia specialis, cœlibatus meritò prafertur coniugio. 4. Virginitas, vt est integritas corporis, si amissa sitper copulam carnalem vi factam, restituitur moraliter seu civiliter, hoceth per leges politicas, quæ huiusmodi fæminam absoluut à crimine: sed naturaliter non potest restitui. 4. Castitas in coniugio aquè colenda estato extra conjugium. Ita enim est, vt ait Ambrosius: Primus castitatis gradus est virginitas, secundus honestum conjugium. Hine mariti parcèacmoderate vti debent suis vxoribus, eo tempore, ratione ac modo, quo decet ac par est:neque turpiter aut perditè illas ardere debent, acsi merenices essent potius, quam vxores: sed ea temperantia, modestia & pudore, quemadmodum Deus fieri vult, vtque mysterium coniugii spiritualis, quod est inter Christum & ecclesiam, hac etiam parte non profaneturi mo vt hîc etiam adulterii nota quædam non inuratur: quemadmodum Ambrofius vxoris adulterum vocat, qui in vfu coniugali verecundiz & honestatis rationem nullam habet. Non itaque omnia sibilicere coniuges existimabunt, sed ea duntaxat, quibus sanctitas coniugii non contaminatur. 6. Castitas vidualis non est in eo, vt viduus aut vidua perpetuò viuat in tali statu. Si enim v ratur, vt apostolus loquitur, potest transiread secunda, vel tertia vota. Nam frustra est Tertulianus, qui nuptias secundas contendit esse illicitas sua natura: cum illæ æquè sint remedium libidinis, & reliquos quoq; coniugii sines habeant, atque primæ.

V. Casus conscientiæ de peccatis luxuriæ, soluuntur ex Questiones

his regulis.

bi.

li.

tur

di-

olo

ter

1-

i,

et

28

Suastioner conscientia de peccatio duxuria

1. Siquis decies cum eadem fæmina rem habeat extra conjugii víum, luxuria. nonest tantum peccatum, quantum, si quis peccet cum decem fæminis: quia hic plures violantur. 2. Fornicatio simplex est concubitus viri soluti cum fæmina foluta. Est que vel meretricia, quæ est concubitus vagus cu meretrice omnibus expolită; vel erratica, quæ est concubitus vagus cum quâcunque femina foluta. Viraque est peccatum, quippe contra legem naturalem & diuinam. Errant itaque qui contendunt, fornicationem quidem esse peccatum prohibitum lege positiua divina 1. Corinth. 6. Gal. Ephef. 5. 1. Theff. 4. fed non lege naturali: cum fornicatio fit mala fecundum se & intrinsece. Similiter quoque errant, qui aiunt, fornicationem meretriciam & lupanaria in republic. elle permittenda; cum vrraq; fint malaformaliter & intrinsece. 3. Fornicatio est grauius delictum, quam furum. Fornicarius n.peccat in corpus fuum, fur extra illud. Et fornicarius agit contra vitam & bonum prolis nascitura, fur vsurpat sibires alienas. 4. Simplex fornicatio censetur, si vir solutus concumbat cu fæmina, quæ est alterius sponsa per verba futuri temporis, quæ nimitum promilit le nuptura alteri. Nam per verba futuri temporis fœmina non lit vxoralterius, cum alteri nondu lit acquifitum ius in corpus illius fæminæ: 5. Concubinatus est species impuritatis, non autem coiugii. Differt à fornicatione: quod in concubinatu sit consuetudo carnaliter cognoscendi, fue concubina retineatur in domo, siue non. 6. Concubinatus sæpe est species adulterii: si nempe concubinarius sit coniugatus, vel concubina conjugata. Sæpe etiam cu concubinatu incestus est conjunctus; vt si quis: consanguinea habeat concubinam. Et ira concubinatus grauitas augetur ex crcumstantiis. 7. Polygamiam & concubinatum sanctorum in V.T. Deus non probauit, sed tolerauit. Nam in vetere illo Hebræoru populo permissium suit, vt quis plures vxores haberer, vnam quidem publico & solemni ritu, & illa dicebatur vxor reliquas verò fine publica solemnitate, quæ dicebantur concubinæ. Sed, inquis, de polygamia lex est Deut. 21: 7.15. Ergo illa præcipitur & probatur à Deo. Respondeo, legem illa proprie non promulgauit Deus populo suo, aut mandauir, sed concessit, adco,vt non præcepti illa sit, sed permissionis. Concessit auté illam propter promissionem de seminis multiplicatione Gen. 12. v. 2. c. 13. v. 16. c. 15. v. 5. Angustinus etiam author est lib. 3. de doctrina Christ. c. 18. potuisse patres illos multis vxoribus caste vti pro tepore, cum alius vna libidinos è vti possit,

8. Adulterium continet duas contra rectam rationem deformitates: vna luxuriæ, quia est concubitus viri cum fæmina extra coniugium:alteram iniustitiæ, quia est coitus cum fæmina, quæ est vxor alterius. 9. Adulte. rium committitur tripliciter. Primo fi coniugatus carnaliter cognoscat solutam fæminam & tunc est adulterium ex parte viri. Secundo, si solu. tus cognoscat carnaliter coniugată. Et tunc est adulterium ex parte se. minæ. Tertio, si vir coniugatus accedat ad fæminam coniugatam. Et tunc est adulterium ex parce viri & fæminæ, & à Doctoribus appellatur adulteriu duplex: illa verò duo priora appellantur adulteria simplicia, 10. Conjugatus carnaliter cognoscens conjugată, reus est duoru adulteijo. rum; quia per vnum actum iniuriam infert tum marito vxoris, quam co. gnoscit, tum propriæ vxori: sicut si quis vno ictu sagittæ duos homines occidat, aut vno verbo duos homines infamat, reus est duplicis iniustitiæ, contra duos homines perpetratæ. 11. Coitus cum fæmina, qua estalteri nupta per matrimonium ratum nondum consummatum, veiè ac propriè est adulterium. Est enim concubitus cum vxore alterius; quia maritus per matrimonium ratum non consummatum acquisiuit iusin corpus vxoris.12. Pæna adulterii est multiplex. Primo enim vxor adultera amittit doté, arrhas, donation é propter nuptias, & bona paraphernalia, Si tamen vxor adultera marito suo reconcilietur, omnia recuperat. Etsi maritus postea fornicetur, potest vxoragere contra maritum, & adtori coiugalis confortium, & ad dotis restitutionem. Deinde vxor adultera potest accusariab hæredib.maritiad amissionem dotis, si adulterium nosuit marito notum. Non potest, si adulterium viuente marito comissum, suit illi notu. Tertio adulter ob adulterium amittitius petendi debitum coniu. gale, ita vt vxor ei petenti non teneatur illud reddere. Quarto adulterper sententiam judicis privari potest cohabitatione cu altero conjuge: que pæna dicitur divortium. Quinto iure Pande Ctaru non erat pæna mortis constituta cotra adulteros, nec pæna deportationis: nec damnationis ad bestias aut metalla, vt Couarruuias annot.nu. 16. Iul. tamen Clar. lib. 5. sentent. recept. § adult.n.7. dicit este sententiam communem, quod iure Pandeda. rum erat pæna deportationis contra adulterum. Sed iure Codicis pæna capitis est inflicta.l. Quamuis.x. C.ad legem Iuliam de adulteriis. Posteaiure Pandectarum in fæminis pæna mortis fuit in mitiorem pænam commutata:nam fæmina adultera verberari præcipitur, & postea detrudin monasterium ad ponitentiam agendam. Auth sed hodie. C. de adulier. Sed iusta est pæna mortis: quippe quæ est iuris diuini Leuit. 20.v.10. & Deut. 22.v.22.vbi, si quis polluit per adulterium vxorem alterius, tam adulter, quam adultera iubentur occidi. Iure verò Canonico pro adulterio tam masculus, quam foemina excommunicatur, cap. Intelleximus de adulter.

hã

e-

cat

u-

r.

0-

12

adulter. Item fæmina in monasterium detruditur. Et, si maritus eam nolit retinere, ibi cogitur toto vitætempore pænitentiam agere. c. Gaudemus de adult. Verum enimuerò poena adulterii divinitus constituta, recta rationiest consentanea. Hîc quæritur, An adulterium plenum ex mariti, vel vzoris parte æstimetur? Respondeo, si verba legis Deut. 22. accurate inspe-Aaexpendantur, res ipsa loquetur, adulterium plenum & capitale ex maritata tantum definiri. Vide Caluinum in istam legem. Verba ipsius itahabent: Neque enim fi quis cum pellice scortando, vxorem suam fraudasset, lethale fuit crimen: verum fi quis, etiam calebs, machatus eset cum aliena vxore. Quia & maritus graui iniuria afficitur, & dedecus transit ad posteros, & adulterinus partus supponitur pro legitimo, & transfertur ad alienos hareditas, adeoque familia nomen funantur spuris. Atque hæc quidem ita se habent in foro exteriori seu politico. Si verò spectetur cœleste tribunal, siue forum interius, quod conscientiz dicitur, par sanè virinque est peccatum, sue maritus adulteretur, suevxor:quia par est vinculum. Vtrobique igitur est par crimen perfidiæ, si fides coniugii attendatur. Sed non est par crimen, si confusio reru, supposititii hæredes, & ignominia familiæ spectentur. Ita enim mulier præ viro grauatur. 13. Si solutus cum virgine coeat, lex diuina & pro coniugio, & pro dote pronuntiat, vno tantum casu excepto, si renuat pater Rupratori filiam dare. Exod. 22. v. 16.17. Deut. 22. v. 28.29. Et hæc lex nititur summa æquitate:ne videlicet puellæ amissa virginitate & derelictæ, prostibula fiant. Item, vt quam contumelia quis affecit, eidem honorem fuum subsequens matrimonii vinculum restituat. Apud Atticos hac eadem fuit lex, vt si quis virginem, ciuem Atticam stuprasset, eam duceret. Romæ contrarium fuit ius: Aut ducat, aut dotet: quod hodie communiter lequiturlCti.14. lure etiam ciuiliadulteri in adulterio deprehensi, impunè occidi possunt priuatà authoritate à marito eos deprehendente. Tametsi enim maritus peccat eos occidendo: tamen quia vehementissimo zelotypiæ affectu percitus hoc facit, iura condonant factum. 15. Incestus est confanguineorum vel affinium abufus: & est malitia contra pietatem debitam propinquis sanguine vel affinitate iun cis: namistis debetur specialis quidam honor & observantia. Hincincestuosi dicuntur, qui conlanguineis vel affinibus abutuntur. 16. Incestus est grauius peccatum adulterio, lecundum le & ex obiectinatura. 17. In crimine incestus non attenditur cognatio spiritualis & legalis, vt loquuntur Canonista, sed carnalis. Cognatio spiritualis dicitur, quæ oritur ex baptismo, & confirmatione, ve est paternitas & compaternitas. Ea contrahi dicitur inter baptizatum & baptizantem, susceptorem & baptizatum, susceptorem & parentes suscepti. Cognatio legalis est, quæ oritur ex adoptione, factà per leges ciuiles: & est inter adoptantem & adoptatum. Cognatio car-

raptor

tur pa

intert

qui o

depoi

uens.

иа ор

ad tu

tra na

bita

dò, q

maio

uatu

tus c

deb

tur

cet

ran

etia

tal

do

do

lici

Cal

a

tu

do

n

X

t

nalis est vel consanguinitas, vel affinitas. 18. Incestus consanguineorum specie differunt ab incestib. affinium ; quia consanguinitas specie diffen ab affinitate. Deinde incestus consanguine orum non inter se distinguis tur specie pro varietate graduum interascendentes & descendentes per lineam rectam, quoniam isti gradus solum different secundum maiorem aut minorem pietatis confanguineis debitæ violationem. Denique incestus affinium non distinguuntur specie in eadem linea, ob causam modò dictam. 19. Inceltus affinitatis, qui per fornicationem committup. tur in viris & fæminis matrimonio solutis, non sunt vei è & proprièin. cestus, ex natura rei: sed legibus introducti, & punibiles, Sunt inquam, incestus, quantum ad matrimonium contrahendum, verbi gravia,si quis coeat fornicarie cum matre aliena, & postea cum filia eius, aut cum duabus fororibus, aut duabus consobrinis fæminis, aut cum auiâ& postea nepte eius:item si quis fornicarie coeat cum ea, quam pater, auus, frater aut consobrinus suus antea polluerat per fornicationem. 20. Pæna incestus est eadem, quæ adulterii, de iure diuino. In iure Canonico incestuosus punitur facultate contrahendi matrimonium: hoc est, qui incestum commissi, non potest absque dispensatione episcopi matrimonium contrahere. Vnde Azorius ex Nauarro docet, episcopum dispenfare poste cum incestuoso, ve matrimonium contrahat. Sed hæc pæna elt non pæna. 21. Stuprum stricte acceptum est illicita virginis desloratio, non præcedente coniugali pactione, ve definit Gratianus: leu, elt cocubitus viri cum fæmina virgine, quo virginis fæminæ fignaculum fine claustrum violatur ifrecuperabiliter; siue virgo ista sit sub cura paretum, fiue non: siue consentiat violationi, siue non: fiue sit puella, siue proueaiorisætatis sit:siue nuptura sit, siue manssura virgo. 22. Raptus est, quando fæmina aliqua, siue virgo, siue maritata, siue vidua, vel ipsa renuente, vel parentib.illius, vel illis, sub quorum cura est, inuitis, abducitur abaliquo loco ad contrahendu cum illa matrimoniu, vel ad libidinose vtendű illâ.23. Raptus est, si violentia inferatur patri, etiási non fæminæ: item si fæminæ, etiamsi non patri 24. Iure ciuili, non autem canonico, etiam sponsus iste est raptor, qui per verba præsentis vel futuri temporis rapit sonsam sua ex consensuipsius sponsa, inuitis tamen parentibus sponsa. 25. Iure ciuili raptor mulieris honestæ punitur pænâ mortis. Eâdem item pænå puniuntur, qui comitantur raptorem, & qui adiuuant eum iniplo delicto raptus. Item permittitur impunè parentibus mulierum raptaru, & confanguineis, tutoribus, & curatoribus earum, occidere raptores, & comites arque adiutores ipsorum deprehensos in ipso delicto, modò sufficienter ipsis constet delictum. Quando verò raptus est mulieris, quæ non viuit honeste & pudice, tunc iure non est constituta pæna, led raptor aptor arbitraria pona punitur. Secundum ius canonicum raptor punitur pæna seruitutis. Efficitur.n. seruus mulieris raptæ. 26. Matrimonium inter raptorem & raptam est ipso iure irritum. 27. Oppressor mulieris, qui opprimit fæminam ablq; raptu commisso, iure ciuili punitur pæna deportationis & amissionis omnium bonorum, si sit fæmina honeste viuens. Si verò non honestè viuat, punitur arbitrarià indicis pœnâ. Obserua oppressorem mulieris este, qui vim infert pudicitiæ eius, abutendo ea adeurpitudinem citra raptum. 27. Quinque funt peccata luxuriæ contra naturam. Primo, quando non seruatur in copula carnali persona debita eiusdem speciei, sed coitus fit cum bestia, & dicitur bestialitas. Secun. dò, quando non servatur sexus, & dicitur Sodomia, quæ est concubitus masculi cum masculo, aut fæminæ cum fæmina. Tertid, quando non seruatur debita pars, siue instrumentum ordinatum ad copulam, vt si sit coirus cum fæmina extra vas debitum. Quarto, quando non servatur modus debitus à natura præscriptus. Quinto, quando semen emittitur, & polluitur quis. Hæc peccata specialiter dicuntur esle contra naturam; quialicetomne peccatum sit contra rectam rationem & proinde contra naturam; hæc tamen peccata non tantum funt contra rectam rationem, sed etiam sunt contra ordinem naturalem in belluis constitutum. 28. Peccata luxuriæ contra naturam variantur ex parte circumstantiarum; vt Sodomia est incestuosa, quæ committitur inter cognatos. 29. Crimen Sodomiticum secundum ius ciuile commune punitur pæna capitis : & alicubiiure speciali prouinciæ Sodomitæ exuruntur igne. Secundum ius canonicum Sodomita laicus excommunicatur vsque ad pænitentiæadum: clericus deponitur & perpetuo carceri includitur. 30. Concubitus cum fæmina extra vas ordinarium, qui fit eodem modo, quo fit Sodomiticum peccarum cum masculis, etsi est peccarum contra naturam: nontamen est Sodomia, quoniam in Sodomia non servatur debitus sexus. Non itaque hoc peceatum eadem cum Sodomia pæna debet puniri. 31. Peccatum contra naturam factum cum fæmina in vase legitimo, sed indebitè, nimirum si masculus succumbat, & sæmina supergrediatur, aut si concubitus siat præpostere: hoc, inquam, peccatum meretur grauem reprehensionem. 32. Bestialitas secundum leges ciuiles punitur hâc pœnâ, quod reus huius criminis vnà cum bestia ipsa igne exuritur, in detestationem & horrorem tam nefandi delicti. 33. Pollutio voluntatia est contra rectam rationem : quoniam petulanter effunditur semen humanum extra copulam matrimonialem, quod tamen està natura institutum ad coniugalem copulam, vt proles inde nascatur. 34. Pollutio nocturna in somno contingens, non est peccatum in se, vel secundum le, sed quatenus est in causa antecedente, nimirum in vigilia, in qua est intenta, vel procurata, vel cogitata: item si post somnum approbemt & placeat. Pollutio itaque no durna est peccaminosa, vel non.35. Pollu. tio, siue sit voluntaria, siue nocturna peccaminosa, quæ sit ad leuamen naturæ & salutem corporis, non est probanda. Nam quia vtraqueista pollutio ex natura sua est mala, non licitè approbatur ob bonum finem, Alioqui licitum esset mihi desiderare furtum ad dandam eleemosynam, 36. Tactus impudici inter marem & fæminam funt libidinofi velexob. iecto suo, vel ex intentione vtentis. Tactus impudici ex suo obiecto seu naturâ luâ sunt ii, qui fiunt iis in partibus quas natura instituit ad prolem generandam. Tactus impudici ex intentione vtentis sunt, quibus aliquis veitur ad libidinem, animo libidinoso. De osculis & amplexibus idem est iudicium.37. Tactus, amplexus & oscula, quæ non sunt libidinosa ex obiecto & natura sua, non sunt peccata secundum se: quia hæc omnia posfunt esse inter homines, vt signa mutuæ beneuolentiæ, familiaritatis, cognationis, amicitiæ, pacis, & debiti obsequii, secundim patriæ & prouinciæ consuetudinem; & tum sunt licita & honesta. Si verò fiant ob delectationem, vel cum intentione luxuriæ, sunt illicita, Idem iudiciumest de aspectu pulchræ fæminæ & de colloquiis cum ea institutis.38. Multz species luxuriæ duas habent malitias specie distinctas; ve incestus habet vnam malitiam in materia luxuria, alteram in materia impietatis, contra pieratem debitam personis sanguine coniunctis. In adulterio est malitia contra castitatem, & contra iustitiam: similiter in raptu. 39. Coitus cum vidua est grauius peccatum quam ille qui fit cum simplici fornicaria: si quidem sit accessus ad viduam honeste viuentem. Hinc leges ciuiles gra. uiter puniunt accessum ad viduam, præsertim si fiat intra annum lucus ob mortem mariti. 40. Accessus serus ad dominam suam, vel cognatam dominæ suæ, vel ad famulam dominæ suæ, habet circumstantiam grauiter augentem peccatum; quoniam accessus ille fit contra reuerentiam debitam dominis. Vnde leges ciuiles grauius solent punire huiusmodi accessus, quam accessum ad aliam fornicariam. Idem iudicium est deaccellu viri Christiani ad forminam soluram Saracenam, Paganam, & Iudæam; item de accessu tutoris ad pupillam, & curatoris ad minorem. 41. Ex quinque causis illicitus redditur vsus coningalis, seu debitum coniugale. Prime, ratione intentionis, fine finis intentive quando coniunx viitur coninge, cogitando ac oblectando se, ac si cum alia fæmiua, non vero cum sua vxore rem haberet, aut appetendo, vt sua vxoresse aliena fc. mina, non sua. Deinde, ratione locitve si debitum conjugale petaturaut reddatur in loco sacro:nisi fortè coniuges detineantur in templo ob bellum aut obsidionem. Tertio, racione temporis: vt si actus coniugalis siat tempore communis luctus. Quarto, ratione modiadhibiti in eo vsu: vth

fiat

fiat ext

posteri

P.18. C

coniug

rum.C

catvir

pericu

tali ca

prolis

quanc

Azori

concu

pealit

ter,cu

gendi

bet iu

cis.Q

habe duot

iple c

tions

rand tion

con nud

elt p

poti rect

Tel

lici

not

Qu

bit

adı

ina

CO rec

fiat extra vas naturale, vel si maritus coeat cum vxore menstruata; quem posteriorem coitum lex dinina seuerissimè prohibet. Leuit. 18.v,19.c. 20. 7.18. Quintd, ratione impedimenti ecelesiastici : vt si coniuges debitum conjugale fibi inuicem reddantante folemnem benedictionem nupriarum. Quodattinet ad vxorem prægnantem vel puerperam, et si non pec. catvir ad illam accedendo exaliqua causa rationabili, puta ad vitandum periculumincontinentiæ: satius tamen & honestius est se abstinere in tali casu, quoad eius fieri potest. 42. Vsus coningalis est licitus ratione prolis generandæ, vitandæ libidinis, aut sanitatis corporis conseruandæ, quando sc. sanitas corporis aliter conservari non potest. Hinc rectè dicit Azorius, coniugium esse institutum ob bonum prolis, & ob remedium concupiscentiz, nos addimus tertium, & ob remedium morbi, qui nempealiter tolli & pelli non potest, nisi per copulam coniugalem. 43. Adulter, cum primum notus est coniugi, eo ipso in conscientia caret iure exigendi debitum: & innocens eo ipfo quòd scit adulterium coniugis, haberius denegandi debitum proprià authoritate absque sententià judi cis. Quamdiu autem adulter est occultus & ignotus coniugi innocenti, habet ius exigendi debitum, & innocens tenetur reddere. Denique in duobus casibus adulter non perditius exigendi debitum. Primo si postea iple quoque innocens adulterium commilit : quoniam per compensationem tunc ambo conjuges sunt pares. Deinde tenetur vir vxori adulteræ reddere debitum, fi ipse maritus vxorem coactam tradidit adulterandam. 44. Si coniux habeat conceptam fortem & magnam præsumtionem de adulterio alterius coniugis, non habet ius denegandi debitu \*coniugale, nisi sit præsumtio violenta, qualis est, si maritus reperiat vxore nudam cum alio nudo in lecto iacentem. 45. Quamdiu adulterium non est publicum, sed ipsis solum coniugibus notum, tamdiu licitum est petere & reddere debitum conjugale, licet innocens non teneatur: quonia potest cedere inrisuo, & cessat ratio scandali. Secundò, si adulter est correctus, aut paratus sufficienter corrigi, tunc licitum est petere & reddere. Tertio, quando coniux innocens periculum incurrit incontinentiæ, tuc licitum est petere & reddere, etiam quando adulterium multis aliis est : notum. Quartò, quando spes est probabilis de correctione; licitum est. Quinto si vir certo credit, peiorem euasuram vxorem, si illi deneget debitum, quam si reddat, tunc licitum est petere & reddere. Sextò, quando adulterium est notorium, id est publicum in populo, loco, vel vicinia, & inaliis scandalum estet, quo crederetur coniux patronus este adulterii in coninge, tum peccatum effet in viro, si vxorem sic adulteram retineret, teddendo aut petendo debitum. Et de hoc casu loquuntur Canones, cum dicunt, non este licitum reddere debitum coniugi adultero. 46.

Maritus licitè potest abesse ab vxore, etiam ad longum tempus, iustade causa:nimirum ob bonum publicum patriæ, Regis vel Principis; item ob militiam, & ob negotia sibi vel familiæ suæ necessaria. 47. Coniuxalteri coniugi, qui post matrimonium contractum factus est leprosus, non tenetur reddere debitum: quia periculum detrimenti proprii incurreret. fihocfaceret. 48. Coniux coniugi stulto, amenti vel furioso tenetur reddere debitu, nisi quando periculum incurreret detrimenti subsecuturià furioso coniuge. 49. Coitus hominis cum dæmone incubo vel succubo est contra naturam. Etsi enim Diabolus assumit corpus hominis, putà maris vel fæminæ:tamen, quia non habet corpus organicum sibi hypostatice vnitum, non potest generare : & hoc nefando coitusan dum Dei ordinem contaminat, castoque huic Dei instituto illudit, & homines hoc pacto in discrimen æternæ perditionis adducere satagit. Sed, inquis, ex huiusmodi coitu interdum generantur liberi, qui dicuntur campsiones, Wechseltinder. Hic itaque coitus non estadeo nefandus. Respondeo: Dia. bolus interdum sua sagacitate & acceleratione semé, quod à seminissuis excernitur, transfert inuterum muliebrem, illudque in sua temperatura conservat, vt sit aptum ad generationem. Hinc autem non efficitur, coitũ istum hominis cum dæmone non esse adeo nefandum: quia est & cótra dæmonis naturam generare, & contra hominis naturam commileri cum illo,qui non est aptus natus ad generandum, quique est professus humanæ naturæ, adeoque ipsius generationis hostis.

Quastiones conscientia con (anguini tatus of affimitatu.

VI. Casus conscientiæ de gradibus consanguinitatis &

de gradibus affinitatis, soluuntur ex his regulis.

1. Inter personas illas omnes, quæ sunt in linea recta ascendentium & descendentium, perpetua est prohibitio, in infinitum vsque: adeo vts Adamus hodie viuerer, vxorem ducere non poster. Ascendentesenim in parentum, descendentes in liberorum numero censentur. Eadem lex fratres cum sororibus connubio iungi verat. Quodadeò verumelt, vt nihil interesse leges ciuiles dicant, an ex iustis nuptiis, an iniustis cognatio descendat. Vnde & vulgo quælitam fororem, id est, ex scortatione natam, non licet ducere vxorem. Consanguinitas quoque non interillos modò, qui ab eodem patre & matre nati sunt, sed inter illos etiam, qui ex altero tantum eorum progeniti funt, intelligitur. 2. In linea consanguinitatis, rumæquali, tum inæquali, ducere, aut duci non pollunt, qui parentum & liberorum loco habentur: hocest, qui stipiti, à quo diffundi incipit cognatio, vel superioribus à latere adiunguntur. Sic vetbi gratia, patruus, amita, auunculus, matertera, & similes habentur locoparentum. Hinc cum fratris quoque filià, aut eius nepte, vel pronepte, ince-Atuola lunt nuptia. Quò pertinet illud lib. 1. Infl.tit. 10.5, Fratris vero : Et ch

in filian

dus & 1

gradu f

Leu. 18.1

**fororis** 

culo,p

enim e

vetat v

xore v.

tellige

nino 8

vellec

nuptia

istiusn

vtputa

Virgu

tat n.l

beri, ve

lib.s.C

mum,

Conf

prohi

nus C

Sedi etia p

liqui

gar. I

cum

polte

que

tes 8

in in

ròli

VXO

dol

plif

gnu

tran

inte

libe

iusfiliam vxorem ducere non licet, eius neg, neptem permittitur. 3. Vbi eft par gradus & ratio, ibi etiam est par prohibitio. Multò magis igitur in propiori grade facta intelligitur prohibitio, sin remotiori facta est. Sic quado lex Leu. 18. v. 12. 13. cum amità & matertera misceri vetat, simul cum fratris & fororis filia, cum amita magna & matertera magna, cum patruo & auunculo, patruo magno & auunculo magno coniungi prohibet. Vtrobique enim est par gradus. Ita cum neptis turpitudinem siue nuditatem retegi vetat v.10. proneptim simul & abneptim intelligivult. Sic sub patrui vxorev. 14 marerteram quoq; intelligit. Prohibitiones n.in vno sexu, intelligendæ funt de altero analogice. 4. In linea transuersa æquali, iure diuino & ciuili veteri, solus primus gradus, juxta numeratione Canonica, vellecundus, iuxta ciuilem, prohibitus est: hoc est, fratrum & fororum nuptia, Confobrinoru coniugia non funt prohibita. Na neg; lex diuina istiusmodi matrimonia prohibet, quin potius illoru exempla proponit, viputà Abrahami qui duxit Saram consobrina, item Iosephi & M A R I Æ Virginis: neque ius ciuile vetus hæc consobrinorum coniugia vetar. Extat n.lex Iustiniani lib. 1. Instit. tit. 10 .de nuptiis. Duorum fratrum, v el sororum liberi, vel fratris & sororis, coniungi possunt. Extat etiam lex Arcadii & Honorii lib.s.C.tit. 4 de nupt l celebrandis. Matrimonium inter consobrinos habeatur legitimum, fine ex duobus fratribus fine ex duab. fororibus, fine ex fratre& forore nati funt. Consentium his vetusta Concilia. Primus verò consobrinorum nuptias prohibuit Theodolius Maior, idque consilio Ambrosii. Vnde Gratianus C.35.q.2.63.incestuosos vocat, qui consobrinæ suæ se sociauerint. Sedin tertio hoc lineææqualis gradu coniugia hodieque permittutur, etia per Ecclesiasticas constitutiones. 6. Principib. & illustrib. personis aliquid indulgetur in gradib. prohibitis, si in bonum publicum hoc vergat. Ita Maximilianus II. patruelem suam in vxorem duxit. 7. Ius Canonicum vetus ad leptimum víque gradum prohibuit matrimonia; quod poltea tamen mirigatum est & restrictum ad quartum gradum. Vtrumque contra jus diuinum, ve ex modò dictis est planum. 8. Inter ascendentes & descendentes prohibitio est in affinitate, vt in colanguinitate, h.e. in infinitum. Quoniam ascendentes quidem parentu, descendentes verollberorum funt loco. Hinc maritus ab vxoris fuæ cognatis, & vicissim vxorà cognatis mariti abstinere debet. Iniustè ergo Herodes fecit, ducedo Herodiadem, Philippi fratris yxorem : quia primo affinitatis gradu iplifuitiuncta. Itaq; focer nurum, gener focrum, vitricus priuigna, priuignus nouercam ducere non porest. 9. In linea affinitatis collaterali, liue transuersa inæquali, tam ascendente, quam descendente, prohibitio est inter illos affines, qui ascendendo quidem parentum, descendendo verò liberorum locum obtinent. Itaque patrius vxorem filii fratris, aut

auunculus vxorem filii fororis, aut maritus vxoris suæ amitam vel mater. teram non porest ducere. Verùm si in istà linea affines sunt, qui parenti & liberorum vicem non repræsentant, legitimæinter illos esse possunt nupriæ:vt si quis vxore sua mortua neptem sororis soceri sui, aut socrus suæ ducat, matrimonium hoc non est incestuosum; quia hic non est relatio patris & filii. 10. In linea affinitatis transuersa æquali, nuptias celebra. re non possunt, qui affinitate inter se fratres & sorores sunt. Hincfratery. xorem fratris aut fororis fuz ducere non potest:nec vicissim foror matito fratris aut sororis nubere potest : neque etiam maritus cum sororenxoris, neque vxor cum fratre mariti coniungi possunt. 17. Prohibitio gra. duum in affinitate, subsistit in iis personis, quæ sunt ipsa causa affinitatis, Hinc consanguinei personarum, quarum copula & interuentu contraca est affinitas, h.e. cognati viri, & cognati mulieris, inter se coniugium contrahere non prohibentur. Possunt igitur parer & filius ducere matté & filiam, & duo fratres duas forores. Potest inter meos & vxoris mez confanguineos omnes matrimonium contrahi. Nimirum affinitas alter. utrius duntaxat coniugis propinquos jungit, & a matrimonio arcet, non etiam illis coniunctos. 12. Legibus ciuilibus aut Ecclesiasticis, propter honestatem, item vt scandala caueantur, coniugium contrahere prohibentur, qui lege Dei aut natura non prohibentur, v. g. sit mater & filaego autem velim filiam istam ducere, & matrem filio meo dare in matumonium. Hoc certè turpe foret: quia ordo naturæ quodammodoinuerteretur. Sic enim filia fieret matri focrus, & mater filiæ nurus. Turpeetia foret, si pater & filius duas ducerent sorores. Sic coniugium cum sorore adoptiua, auttutoris vel filii eius cum pupilla, non est prohibitumlege diuina: de iure tamen ciuili non licet huiusmodi matrimonium contrahere. Verum inter adoptantem & adoptatam, soluta adoptione, nuptiz de iure ciuili contrahi possunt. Nimirum leges ciuiles spectarunt honestatem. 13. Cognatio spiritualis, quam vocant Canonista, non impedit matrimonium. Nihil enimilla facitad incestuosas nuptias. Perperamitaque ius Canonicum prohibet coniugium inter susceptorem & susceprum in baptismo, seu inter propatrem & profilium, imò illud contra-Aum etiam rescindit. Atque hac sufficiant de gradibus consanguinitatis & affinitatis. Plura de his vide suprà in Theologia Didactica.

Casus conscientia de sponsalibus. VII. Quæstiones conscientiæ de sponsalibus soluuntur ex his regulis.

1. In sponsalibus fit firma & certa coniugii promissio, adhibitis testibus idoneis. Promissio illa dicitur coniugalis, siue consensus matrimonialis, quo alter alteri corporis sui ius dat, & vicissim ab altero accipitsui

pollici.

pollic

ciend

nupti

cori.

nium

Nam

fub c

cland

ibus

ber,

con

qua

hene

nali

cog

tuna

erro

bor

fent

iusr

cer

qui

cùi

nis

rig &

CO

rò

q

in

in

al

iu

ti

pollicitatione individuæ in hâc vitâ consuetudinis, ad officia omnia facienda, quæ Deus à coniugibus requirit.2. Interuallum inter sponfalia & nuptias est de honestate, non verò de necessitate. Est enim ordinis & decori.3. Sponfalia& confensus non absoluunt aut consummant matrimo. nium. Nam consensus facit matrimonium ratum, cohabitatio coniugalisfacit consummatum. 4. Sponsalia publica clandestinis præferuntur. Namin illis non tantum est consensus contrahentium, sed etiam illoru, sub quorum potestate sunt contrahentes. Quod siergo quispiam & clandestine, publice contrahat sponsalia, illa his cedunt. Excipe, si sponsa: ibus clandestinis copula carnalis interuenerit. In hoc enim casu preferuntur sponsalibus publicis. 5. Consensus contrahentium debet esse liber,adeoque nec iudicium errore, nec voluntas affectibus turbari de. bet. Est autem hoc in loco error quadruplex: videlicet personæ, fortunæ, conditionis, & qualitatis. Error persona est, cum quis contrahit cum alia, quam existimat. Hic error dirimit sponsalia, vel matrimonium contrahendum:imò dirimit etiam coniugium contractum, etiamsi copula carnalis interuenerit:nisi fortè placeat retinere illam, quam quis carnaliter cognouit, vt ita subsequenie consensu firmetur matrimonium. Error fortune est, cum quis divitem se ducere existimat, quæ pauper tamen est. Hic error matrimonium non dirimit: vtpote quod non pendet ab externis bonis. Quare etiamsi dos promissa non soluatur, sponsalia tamen de præ. fenti contracta non vitiantur: quamuis & ciuili & Ecclesiastica pæna eiusmodi dolus coerceri mereatur. Sponsalia verò de futuro, & sub dotis certæ conditione facta, ne in conscientiæ quidem foro obligant eum, quispopondir, donec condirio impleatur. Error condicionis, siue status est, cùm quis liber ducit seruam, quam putat effe ingenuam. De hoc errore nobis Christianis non est laborandum: quia istiusmodi seruitus Romanis priscis vsitata apud nos est sublata. Error qualitatis est, cu sposa ducitur corrupta, captio sa, prodiga, aut male morata & educata, quæ virgo, morigera, oinsp @-, & probè educata existimabatur. Cum captiosa, prodiga, & malè moratà non dissoluuntur sponsalia. Corruptam quod attinet, illade ture diuino lapidatur, de iure vsitato ante concubitum tentatur reconciliatio, quæ si obtineri nequeat, sit diuortium: post concubitum vetò non fit diuortium, in fauorem & honorem matrimonii. Aderrorem qualitatis pertinet impotentia & inidoneitas contrahentium, quæ cadit in viros & fæminas simul. Eaest naturalis, vel accidentaria. Naturalis impotentia non potest sanari. In hoc casulicet alteri parti protinus cum alio contrahere matrimonium, si quidem pars potens impotentiam coaugis sine vstionis & fornicationis periculo tolerare non possit. Impotetia accidentaria si sit, tentanda est curatio; quæ si intra triennium no pro-

cedat, sententia iudicis personæ potenti conceditur matrimonium, sino possit cum impotente cohabitare absque periculo fornicationis:impo. tenti autem interdicitur omne coniugium. Ad coadionem, qua libero consensui repugnat, pertinet, si quis per vim aut metum superiorum, vel ebrius, vel furiosus, contrahat sponsalia. Quod attinet ad metum illeest vel reuerentialis, simplex & nudus, vel minis & verberibus inflictus, Prior metus non dissoluit sponsalia, sed posterior. Hinc siliberi taccant ex metu reuerentiali, sponsalia valent: sin ex metu seruili raceant, istata. citurnitas minime habetur pro consensu, & sponsalia isto pacto contra-Aa, sunt irrita. Quòd si parentes sint adeò rigidi, vt liberos cogere velint, magistratus & ministri ostendent limites patriz potestatis. Sponsaliaper. ebrietatem contracta funt irrita, si ebrietas hominem iudicio priuet, aut si dolo malo illa sit procurata ab altera parte. Ad furorem quod attinet,ille aut præcedit, aut sequitur sponsalia: & rursus aut est perpetuus, autsua habet internalla. Furorantecedens & perpetuus dirimit sponsalia:quoniam furentis nullus est consensus. Quòd si interualla habeat, tum demum rata sunt sponsalia, si, cum sponsio sieret, ratione vsus est furiosus; vel, remittente furore, noua stipulatione prior sponsio confirmetur. Sin furor sponsalia & contractum matrimonium subsecutus fuerit, & habe. at internalla, propter accidens fatale, quod subsecutum est, hoc vinculu non dissoluitur. Si verò furor ille subsequens sit perpetuus, prorsusq; intolerabilis & intractabilis, matrimonium iure ciuili dissoluitur, canonico manet firmum: quæ posterior sententia theologis placet: vt & illa, coingium confummatum propter morbos incurabiles & cotagiosos, qualis est lepra, non posse dissolui. 6. Consensus sponsaliorum non tantum debet elle liber, sed etiam plenus, hoc est, clarus & euidens, omnifuco & æquiuocatione carens. Declaratur autem, vel promissione nudâ, vel data arrha, vel per exprella figna, vt in furdis & mutis. Interdum etiamaccedit iuramentum. 7. Consensus matrimonialis fit dupliciter; vel absolute & impliciter, vel cum conditione annexâ. Vnde sponsalia diuiduntut in absoluta siue pura, & conditionalia: quorum illa vsitate dicuntur spofalia de præsenti, hæc de futuro. Quæ distinctio iuri ciuili incognita, Canonico oftensa est. De iure enim ciuili sponsalia dicuntur promissiones de futuro matrimonio cotrahendo: quæ obligatio non caret fuisexceptionib. Sponsalia de præsenti, de jure ciuili sunt matrimoniu, siue nuptiæ, licet copula carnalis non interuenerit. 8. Sponsalia de præsenti, sunt mutua & legitima maris & fæminæ consensio, per verba de præsentiexprella:vt, Ego te accipio coniugem. Item: Tu es n. 245, aut mea. 9. Sponsalia detuturo sunt promissiones de conjugio facte per verba futuri téporis:vt,Ducam, vel accipiam te coniugem. 10. Sponsalia de præsenti matrimoniú incho-

ant.

quic

mei

mul

mai

**fexa** 

diu

inin

gen

uu

tibu

que

fali

pro

COL

do

 $Q_1$ 

8

qu

ai

uit

ui

id

of

10

quidem legis hæcest ratio, quòd sæminæ quinquagenariis maiores serme ineptæ sint ad concipiendum. Constitutio ecclesiastica Geneuensis,
mulieri quadragenariæ, viro triginta annorum; quadraginta verò annis
maiori, marito qui sit quinquennio maior nubere permittit: at virum
sexaginta annis maiorem, viduam vel virginem, quæ huius ætatis dimidium non attigerit, ducere non permittit; quòd ex talibus matrimoniis
inimicitiæ & dissensiones perpetuæ, venesicia, adulteria, aliaque huius
generis mala metuenda sint.

VIII. Qualtiones conscientia de ritibus nuptiarum, sol- Casus con-

uuntur ex his regulis...

1. Ricus nupriarum non sunt de necessitate, sed de honestate. 2. In ritibus nuptiarum vitanda est ceremoniarum ethnicarum superstitio, & quorundam Christianorum theatrica pompa. Idem valet in ritibus spofaliorum: vbi termè hæc sunt solennia. Honesti & graues proxeneræ, seu pronubi mittuntur, non verò lenones, aut aliæ personæ leues. Deinde confensus liberorum exploratur & indicatur. Tertiò agitatur quæstio dotis. Quarto in tabulas referuntur pacta dotalia, præsentibus testibus. Quintò in nomine Dei neogami jungunt dextras, & arrhas sibi inuicem porrigunt. Sextò conuiuio aliquo latitia ex vtraque parte, sponsi scilicet & sponsæ, redditur testata. 3. In nuptiis hi fere ritus adhibentur apud Christianos. Primo gratulationes & apprecationes faultæ fiunt abiis, quiad festum nuptiale sunt inuitati. Deinde consecrationes & benedictiones publicæ neogamorum fiunt in templo. Tertio celebratur conuiuium nuptiale: vbi hodie magnus cernitur abulus; quia in talibus con uiuiis ferme indulgerur ebrietati, crapulæ, saltationibus lasciuis, & aliis id genus vitiis. Quarto munera nuptialia, siue γαμιλία, nouis coniugibus ofteruntur. Postremò sponsa in domum sponsi deducitur. In his autem i omnibus habenda fuerit ratio honestatis, & consuerudinis receptæ. -

# CAPVT XX.

De casibus conscientiæ circa octauum Decalogi i præceptum.

# PRECEPTA.

Que facultates & bona proximi externa attingunt, & varias iniurias, que illis inferri possunt.

Huc itaque pertinent quastiones conscientia de iure & iustitià; de vsu dinitiarum; de dominio rerum; de vsu fustructu; de vsu; de possessione; de rerum dinisione; de servituti-

Casus conscientia
de ritibus
nuptiarum

ant:1

tame

de fu

futu

au,

tes (

nes

Nin

ven

dic

diff

CX

cui

de

ien

nii

tu

lia

In

eff

ad

na

na

fa

n

d

C

bus realibus; de restitutione; de contractibus & quasi contractibus, in quibus versatur institua commutatiua.

## REGVLÆ.

Guastiones conscientia de iure & institiâ.

I. Casus conscientiæ de iure & iustitià, soluuntur exse-

quentibus regulis.

1. Jus est naturale (stricte sumto hoc vocabulo.) gentium, civile, divinum & Canonicum. Im naturale est, quod natura docuit omnia animan. tia. Im gentium est, quod solis hominibus interse commune est. Im civile est, quod Imperatores Romani constituerunt: item, quod vnaquæq; ciuitas constituit. Im diuinum est, quod Deus proximè per seipsum, vel peraliu, nomine tamen fiue mandato fuo constituit. Ius Canonicum est, quodab episcopis constitutu est: & dicitur Pontificium, quod ex Pontificu decretis & responsis constet:item ecclesiasticum, quia regulas ecclesiasticas cotinet. Quod attinet ad octavu decalogi preceptum, in primis ibi attenditurius gentiu & diuinum. Atq; hic est vnicus tantum casus conscientia, qui de iure mouetur circa hoc præceptum. 2. lustitia, quæ spectat facultates sive diuitias, non est vniuersalis illa, sed specialis quæ est commutatiua, & distributiua. Consistit a iustitia commutatiua in tribuendo cuiq; quod sui est, quantum ad commercia, sue commutationes humanas. Commutationes ista comprehendunt omnes contractus, vel quasi contractus: vt funt mutu: m,commodatum,depolitum,precarium, pignus, venditu, locatum, mandatum, permutatio, fideiusfio, donatio, tutela, cura, & alia huiusmodi. Iustitia distributiua non tantum respicit præmia & pænas, sed etiam commercia, vti est partitio lucri in regula societatis, aut distributio bonorum communium reip.inter ciues &c. Et eatenus iustitia diltributiua pertinet ad hoc præceptum. 3. Medium in iustitia distributiva accipitur secundum proportionem geometricam; in commutatiua verò secundum proportionem arithmeticam, vtpote quæ ius suum cuique tribuit secundum æqualitatem rei acceptæ, ad rem datam. v.g.accepilti mutuos decem aureos: debes reddere totidem. Proportio geometrica habet quatuor extrema proportionalia. e.g. fumma fex aureorum diuidenda est inter Titium & Caium; Caii autem merita vincunt meritum Titii in dupla proportione. Hic itaque ratio iustitiæ distributiuæ postulat, vt Caius accipiat in duple plura bona quam Titius. Quare si diuidenda sit summa sex aureorum, oportet v t Caio dentur quatuor, Titio rantum duo: quia quemadmodum le habet meritum Caii ad meritum Tirii, sic se habent quatuor ad duo. Ergo sieut se habet quatuor ad Caiu, ita duo ad Titium. Atq; hæcest ratio iustitiæ distributiuæ. In commutatiua a.iustitia meritum solum attenditur secundum proportionem reiad

antiita vt coniugiu co ipso momento meatur, non quidem de facto, led tamen de iure. Hinc desponsata vocatur vxor eius, cui desponsa est. Deut. 22. v. 24. Non itaq; tafacilè rescindi possunt sponsalia de præsenti, vt illa de futuro. Nã quia his verbis coniugium non fit, sed promittitur tantum futuru, libertas quæda sponso & sponsæ relinquitur recedendi à contra-&u, si alteri parti, vel vtrique placeat. Qualia sponsalia etiam sunt, si pareres desponsent liberos suos adhuc impuberes. Hususmodi n. desposationes no valent, nisi liberi puberes facti suum etiam consensum adiiciant. Nimirum quemadmodu is, qui dicit, Venda tibi hunc fundum, nondu vendidit reipfa, sed tantum vendituru promist, ac proinde nulla inde daturactio,neq; ex vendito, neq; ex emto, sed ex promisso tantum: qui v. dicit, Vendo tibi hunc fundu, eo ipso momento vendidit : sic etiam hic distinguendum est inter Ducam & Duco. 11. Sponsalia de futuro non tam ex verboru subtilitate, quam ex voluntate contrahentium, & omnib.circumstantiis iudicanda sunt.12. Conditiones, quæ adiiciuntur sponsalib. de futuro, debent esse honestæ & possibiles.v.g. Ducam te, si parentes cosenserint, si viuam &c.non verò turpes, impossibiles, & contra matrimoniinaturam.v.g.Ducam te, si priùs te carnaliter cognouero : si cœlo digitum attigeris. 13. Conditiones honestæ non impletæ dirimunt sponsalia:vt, Ducam te, si à Iudaismo ad Christianam sidem te converteris. 14. Insponsalibus de futuro obligatio non est prorsus nulla, sed suos quoq; effectus habet. Nam persona, per quam star, quò minùs illa perducantur adexitum, ad duplum arrhætenetur, si quæ data est, si quidem persona annum ætatis vigefimum quintum superauerit. Si minor est, arrha data amittitur. Deinde si ad huiusmodi sponsalia accesserit copula carnalis, pro coniugio pronuntiatur. V nde in tali casu parentum consensus non amplius attenditur. Quauis lex Molaica Exo. 22. v. 17. etiam hic sponfalia dirimat, patre non consentiente. 15. Sponsalia à parentib.contracta nomine liber orum ablentu iam puberum, non priùs valent, quàm liberoru consensus accedat. 16. Si vna pars alleget & fateatur sponsalia cotra-Ca, altera neget, affirmanti incumbit probatio. 17. Qui duplicia sponsalia contrahit, ita vt in fraudem priorum sponsaliorum, verbis de præsenti contractorum, cum alia pacificatur, vel etiam concumbat, & nuprias faciat, is est reuera adulter, vt & sponsa posterior, siquidem sciuit illum iam ante sponsum esse. Quòd si prior sponsa cum eo in gratia redire abnuat, tum demum ipsi permittitur posterius coniugium. 18. Sponsa sponsum absentem expectare tenetur, saltem biennium, de iure ciuili. Quanquam multis in locis definitur annus; quo elaplo sponsus absens bina vel trina proclamatione publica citatur, ad quam si emaneat, præsens pars absoluitur. V xor yerò maritum honestè & necessariò absentem tantisper

Asa z

expe-

: d51

iı di

ilco

tanti

velt

tur,

iusti

in-o

diu

ces-

ope

duc

& i

lab

tur

qua

tri

&

de

ua

re

tu

af

d

expectare cegitur, donec de morte absentis certum adferatur nuntium Quod si probabiliter de morte absentis mariti persuasa cum alio contraxerit, redeunte priori marito, ad ipfum redire tenetur, liberis nihilomi. nus, qui ex altero matrimonio suscepti sunt, pro legitimis habitis.19.De. sertio malitiosa, vel profecta ex leuitate, aut ex fræni coniugalis aut paupertatis impatientia, reddit partem iniuste desertam liberam. 1. Cor. 7.7. 15.1. Tim. 5, v.8. Malè autem Canonista parti innocenti nunquamalind concedunt coniugium. Iustinianus desertæ personæ post decennium conceditaliud matrimonium. Constantinus post quadriennium:inDiseftis tit.de dinortio, quinquennium præfigitur. Hodie ad partis defertæpeti. tionem, sincertum sit, vbi locorum malitiosus desertor vagetur, plerunque per publicum proclama siue edictum citatur desertor, idque per legitima internalla. Quòd si per contumaciam citatus non compareat, personæ innocentis qualitate considerata & causa cognita, sententiadiuortii pro persona innocente pronuntiatur. Quod si postea desertorre deat, vxorem suam repetens, re non amplius integra, non tantum non auditur, sed vt contumax in ecclesiam & magistratum, & iniurius incoiugem, vel virgis cæditur, vel etiam capite plectitur. Oportet autem, vt proclamatailta non solum affigantur eo in loco, vbi desertor vixit, sed etiam ibi, vbi propinqui eius viuunt, & vbi desertor se continuisse auditu percipi potest. 20. Si maritus ex necessarià, vel probabili causa absit, putà propter delicta profugus aut relegatus, & vxor sciat, vbi locorum commoretur, & salua religione atque pietate cum eo esse possit, maritum lequi debet. 21. Ætas contrahentium pertinet ad idoneitatem, vt vocant. Ea autem ex fine & institutione conjugii, quæ est, vt crescant & multipli. centur homines, rectè concluditur: videl ætas habilis ad prolis proctea-Quâ de re Iustinianus lib. 1. Instit. tit. 10. de nuptiis ita scribit: Iustu nuptias inter se ciues Romani contrahunt, qui secundum pracepta legum coeunt, masculi quidem puberes, fæmina autem viripotentes. Puberes autem indicantut mares post annum decimum quartum completum, & fæminæ viripotentes post annum duodecimum completum lib.1. Instit.tit. 12. Cæterum pubertas ex habitu corporis & faciei, constitutioneq; externà æstimatur. puta, si circa os lanugo barbæ eminere incipiat, aut tota costitutio plures pupillaribus annos adnumeret: quâ de re videris ius Canonicum lib.4. decretal.tit. 2. de despons impuberum. Verum malitia in quibusda naturis sup. plet ætatem. 22. Institutio &finis coniugii etiam spectari debet in prouectioribus ætate, qui vel ad secunda vota transeunt, vel coniugium, nimis diu differunt. Hâc de re cautum fuit lege Papia, ne qua quinquaginta anni minor, sexagenario nuberet; aut hâc atate iunior quinquagenarium duceret. Cuius quiden

rep:vt siaccepisti centum, debes soluere centum. Ex his manifestum est, i distributiua iustitia semper merita personaru spectari&pendi debere: a commutativa verò non item, quia solum einsmodi institia requirit, vt tantum in pondere, numero, & mensura reddatur, quantum est acceptu: veltanta pœna quisque puniatur, vel tanta mercede aut præmio afficiatur, quantum deliquit, laboranit, vel meruit. 4. Iustitia distributiua & iusticia commutatiua sæpe in vno eodemque actu debent coniungi. Sic in officiis remunerandis, redditur his qui laborauerunt, debitum stipendium, & merces laboris: atque hoc est iustitiæ commutatiuæ; quia merces soluitur ratione operæ, quâ quis laborauit. Is enim, qui laborat, suam operam locat certà mercede: & is qui soluit stipendium laboris, conducit iustà mercede operarium. Verum quia plures sunt, qui laborant, & in laborando pares non funt, eò quod eorum vnus plus operæ & laboris impendit, quam alius, fit exaccidenti, vt in soluenda mercede laboris sit iusticia distributiua, dum maius aut minus stipendium soluiturplus minusve laboranti : & dum tanta merces cuique soluitur, quantum laborauit. Talem enim modum & rationem seruat iustitia distributiua, cum lucra, commoda, & bona communia dividit in multos, & cuique dat tantum, quantum meretur. Similiter iustitia commutatiua cernitur in delictis iustè puniendis. Est enim iustitia commutatiua, cum depeccatis pænæ debitæ sumuntur: quia quantitas pænæ respondet: quantitati delicti. Sed nihilominus etiam ibi seruatur iusticia distributiua. Nam quemadmodum cum foluitur merces ratione laboris & operæ, responder quantitas mercedis quantitati laboris: ita cum peccata puniutur, quisq; plus minusve pænæ luit, quatenus gravius leviusve deliquit. Sic qui offendit magistratu, grauiori afficitur supplicio, qua qui subulcu affecit aliqua iniuria. 5. In distribuedis bonis iniustitia trib. aliquado modis comittitur. Primo, si quis sumat vel retineat sibi aliquid, quod in alios dispertire debet. Secundo, si totum quidem distribuit, non tamen in eos, inquos deber. Terriò, si vni plus dederit, qu'am meretur. Na sicut se habent inter sese illi, in quos sunt bona dividenda in meritorum ratione: se schabere debent bona, quæ distribuuntur in cos, in quantitate pretti,& zstimatione. 6. Prosopolepsia alia est vitiosa, alia legitima. Vitiosa est, qua quis tribuit æqualibus inæqualia propter externam conditionem, contra leges, gratificans vni, vt iniuriam faciat alteri. Legitima eit, quæ fit propter qualitates aggrauantes aut eleuantes, vel propter qualitates æquitatis. Rursus, prosopolepsia est vel indicialis, quæ est vitiola, li fiat propter qualitates externas, vtputà divitias: vel extraiudicialis, quæ est dilectionis, electionis, vel donationis: vt si quis plus diligat paretes quam alios; vni è duobus pauperibus paribus vel imparibus aliquid

quid donet; doctum denique eligat in pastorem, non indoctum. Vni pater, non omnia personarum discrimina damnari (secus introducere tur summa retum omniŭ ἀταξία) sed cam demum prosopolepsiam, que tenebras offundit veritati, siue istam, quæ falsum pro vero discrimense. quitur; deinde in quâ non seruatur modus; postremò cuius no est rectus finis. Quæ res vt illustrior euadat, memineris qualitates in rebus, personis & actionibus cerni duplices. Primi generis qualitates dicuntur externa, præter rem, & præter causam, quæ nihil pertinent ad arcem causa, vtlo. quuntur. Et has qualitates si quis spectet, incurrit crimen prosopolepsia illicitæ ac vitiofæ:vt fi quis diustem ob diustias præferat pauperi. Secundi generis qualitates dicuntur internæ, & intra rem, quæ pertinent ad arcem caulæ. Et hæ rurlus funt vel æquitatis, vt funt virtus & vitium, fides & infidelitas, sedulitas & ignauia: vel circumstantiarum aggrauantium &c. leuantium, de quibus funt hi versus:

> Aggrauat ordo, locus, peccata, scientia; tempus, Ætas, conditio, numerus, mora, copia, caufa. Est modus in culpâ, status altus, lucta pusilla.

Huiulmodi qualitates qui spectat, illi non potest aut debet inuri nota prosopolepsiæ illicitæ:quia huiusmodi discrimina personarum sunt sundamentum societatis ciuilis.

Cafus confci entia circa tiarum.

II. Quastiones conscientia de legitimo diuitiarum vsu, vsum dini. foluuntur ex sequentibus regulis.

> 1. Diuitiæ in se spectatæ, sunt dona Dei : ac proinde homo Christianus tutà conscientià potest possidere divitias.2. Divitiæ& facultates sunt vel necessaria, vel superuacanea, quas Scriptura insignit nomineabundantiz. Diuitiz & facultates necessaria, sunt vel necessariz ad naturam hominis sustentandam, ita ve sine illarum præsidio vita commodè sustentari non possit, vnde dicuntur simpliciter necessariæ: vel sunt necessariæ ad personam, statum, & conditionem nostram, ita vt sine illis dignitas personæ nostræ conservari non possit. Facultates supervacanea, siue plus quam necessariæ sunt, quæ neque ad vitæ, neque ad personæ nostræ conservationem necessariò requiruntur: quòd sine iis & vita nostra, & conditio defendi queat. Sic verbi gratia studioso bonarum literarum cibus est necessarius respectu naturæ:libri sunt eidem necessarii respectu conditionis & vocationis. Si præterea habeat quotannis residuos sexcentos aureos ex reditibus, illi veniunt nomine bonorum superfluorum. 3. Res & facultates sunt necessariæ & sufficientes iudicandæ, non ex insatiabili hominis auari cupiditate, sed ex duabus rebus: nimirum ex sapientum & piorum virorum iudicio, & sobriorum atque frugalium hominum

exem

cellar

ment

publi cella

pote

eftn

non dis r

nit,

Dec

perl

nica

v.8.

pert

acq

riu

exe

mı

qu

ter vt

dò

- fun

exemplo.4. Non constituenda est vna & eadem mensura facultatum necessariarum, quæ ornnibus hominibus sufficiat. Variat enim illa mensura pro ratione loci, temporis & personarum. Sic pluribus indiget publica persona quam privata, & conjugatus quam cœlebs. s. Illud ne. cessarium est, quod primo quoque die, aut in singula momenta opus esse potest, licet pro tempore præsenti non sit opus, e. g. dos, quæ filiæ nubili estnumeranda, censetur in bonis necessariis, etsi pro tempore præsenti non est necessaria. 6. Non de bemus Deo præscribere modum in petendis rebus necessariis. Nos enim facile aberramus hâcim re:neque conuenit, vt filius patri aliquid præscribat. 7. Homo tuta conscientia potest à Deo petere, & simul quærere facultates necessarias ratione naturæ & personæsuæ. Hic enim est panis quotidianus, de quo in oratione Dominicâ. Et hic est cibus demensi, de quo Agur in sua precatione. Prouerb. 30. v.8. Quod attinet ad facultates non necessarias, seu honorarias, siue superfluas, illas homo non debet à Deo petere, neque se macerare, vt illas acquirat, Interim fi Deus illas largiatur tanquam accessionem & auctarium laboris nostri, debemus illas grato animo ex manu Dei accipere, exemplo Abrahami, Iosephi, Salomonis, & aliorum. 8, Diuitiæ semper funt bonæ in se, sed non semper bonæ sunt quoad nos : quia nos possumusillis abuti. Distimiles itaque sunt istis Dei donis, quæ semper in se & quoad nos bonæ lunt, vtest fides, spes, charitas. Oportet itaque diligenter attendere, quomodo diuitiæ nobis fiant bonæ; si nempe illis legitimè vtamur. Quam quidem ad rem quatuor requiruntur. Primò debemus cogitare, Deum esse proprietarium & vnidominum bonorum, quæ habemus, nos verò folum œconomos & dispensatores ipsorum esse. Secundo non oportet animum ad divirias adircere, ne ex illis faciamus numen. Necesse est, ve diuitias spirituales & ærernas præferamus corporalibus & caducis. Tertio debemus facultates nostras impendere ad gloriam diuini nominis, nostram salutem, & aliorum commodum: quod fit per sanctificationem diuitiarum quæ fit adhibitis precibus; illarum vsurpationem ad statum nostrum consecuandum; earundemque erogationem in vsus pauperum, ecclesia, & reip. adeoq; magistratus politici. Quarto oportet, Deo nos vocante, diuitias & facultates nostras relinquere. Sunt autem tres casus, in quibus omnia nostra bona relinquere necesse habemus. Primò in casu immediatæ & extraordinariæ vocationis : vt in apostolis videre est. Secundò in casu confessionis seu persecutionis. Tertiò in casu fonticæ calamitatis, vt si quis tempore ærumnoso relinquat suas opes pauperibus fruendas, & aliò se conferat.

III. Casus conscientiæ de rerum dominio, ex his regulis entia de re-

foluuntur.

Casus consci rum domi-

colis ;

fundo

reinu

vitâ di

inreg

nostra

uione

gentil

fulio

pus q

CX VII

unt p

quo

tion

fime

lem

don

qua

au

fiq

cm

cep

eff

du

do

in

do

vs

pi

Ca

te

ra

d

n

1. Dominium est ius de re aliqua perfecte disponendi, nisi lex obsistat vel conuentio prohibeat. 2. Effectus dominii sunt duo: primus, vt possir dominus de re sua decernere vt voluerit:alter, vt possit rem suam vindicare, si alius eam possederit. 3. Duo possunt habere ius circa vnamean. demque rem; vt Titius vendens domum Caio, pretio non soluto, haber ius in domo, Caius vero habet ius ad domum. 4. Vnus & idem potest habere ius in re & ad rem: sed comparatione diversorum: vt debitor, qui dedit creditori pignus, habet ius in pignore; considerata verò proprieta. te, habet ius ad pignus, scilicet repetendum & recuperandum soluto pretio: & creditor habet ius in pignore, videlicet retinendi, donec debitor satisfecerit ei, recuperandi, si alius ei abstulerit, vendendi, si debitor. noluerit, aut non potuerit, quod debet, foluere. potest quis habere ius ad rem, licet non habeat ius in re. Sic hæres institutus, sed qui nondum hæreditatem adierit, habet ius ad hæreditatem, non tamen ius habet in hæreditate, nili postquam adierit eam. Ita si Titius Caio vendiderit do. mum, sed nondum tradiderit, nec pignus, aut datam fidem acceperitde pretio habendo, Caius habetius ad domum, non tamen ius in domo. 6. Rerum dominia diuisa sunt iure gentium, siue naturali : quia ratio naturalis docuirhomines, vt aliquæ res essent propriæ singulorum. Et hoc verum est, si vniuerse loquamur. Si verò speciatim sermo sit dererum harum velillarum dominio, facta estilla iure ciuili. Ex his efficitut vnitatem & communitatem Platonicam cui hodie gemina estilla Anabaptistica, elle contra naturam. Illa enim est ita comparata, vi nemoaliquid proprii habeat: vnde maxima omnium rerum oritur aražia, que certe est contra naturam. 7. Tituli dominii, fiue caufa, quibus dominiu reru acquiritur, funtaliæ ex iure gentium fine naturali, aliæ ex iure civili. Iure gentium, siue naturali, acquiritur dominium rerum hisce modis. Primi occupatione. Nam res, quæ secundum naturam relictæsunt communes omnium hominum, fiunt propriæ occupantis, fiue capientis, vt feræin terra, volucres in aere, pilces in aqua. Vnde nomine occupationis intelliguntur venatio, aucupiu, & piscatio. Ergo prædicta animalia, que mari, aere, & terra nascuntur, statim, vt abaliquo capta fuerint, illius elle incipiunt iure gentium, id est, ratione naturals. Hinc Iustinianus ait huiulmodianimalia, dum fera lunt, communia omnium hominum elle,& ideo fiori capientium. Sed præteranimalia, quæ terra, mari & aere capi untur, sunt alia quoque, quæ primi occupantis fiunt, vt lapilli, gemmæ, & id genus alia, quæ in littore maris inueniuntur. Huiusmodi etiam sunt thefauri ab aliquo inuenti; res, quæ in iure dicuntur Miffilia, quales funt pecunia & alia quæ in vulgus mittuntur; item insulæ, & alia loca, quæ aut munqua habitata fuerunt, vel saltem à longo tempore sunt deserta abin-

colis ; item, quæ longo temporis cursu naufragio amissæ vel iactatæ in fundo maris iacent, & inde casu aliquo, vel arte extrahuntur, aut in littoreinueniuntur; deniq; bona vacantia, videhcet bona eorum, qui ex hâc vua discedunt, nullo hærede relico, qui ab intestato succedat. Secundo, jure gentium, ea quæ ex animalibus nostro dominio subiectis nata sunt, nostra fiunt. Tertio, iure gentium nanciscimur dominia rerum per alluuionem. Quarto acquiritur dominium rei per accessionem; qua fir, quandores aliena rebus nostris accedit per humanum laborem. Quintò iure gentium, siue naturali, rerum dominium acquiritur per materiarum cofusionem, siue casu fiat, siue voluntate dominiorum. In hoc casu corpus quod ex confusione fit, commune est vtriusque. v.g. si aliquid fiat ex vino & melle, ex auro & argento. Idem ius obtinet in iis, quæ vnum fiunt per confusionem specierum, vt si misceas tuum triticum cum spelta Sexto acquiritur dominium iure gentium per ædificationem: vefialiquisædificet in suosolo, ipse dominusædificii intelligitur:quia quod ædificatur, solo cedit. Septimò acquiritur dominium rei per plantationem:vt si alienam plantam in meo solo posuero, mea erit : ex diuerso, simeam plantam in alieno solo posuero, illius erit. Octavo iure gentium acquiritur dominium per traditionem rei, non quidem nudam, sed talem, vt per eam is qui tradit, in animo habeat in accipientem transferre dominium. Nond acquiritur iure gentium dominium per contractú, vel quasi cotractum, videl.per venditionem, donationem, permutationem, mutuu. Decimo iure gentium, siue naturali, nanciscimur dominium fru-Cuum, quos percipimus ex re aliena, quam bona fide possidemus: puta fiquis à non domino, quem dominum esse crediderit, bona side fundu emerit, vel ex donatione, aliaue qualibet causa iusta æque bona fide acceperit, naturali ratione placuit Iustiniano fructus, quos percipit, eius este pro cultura & cura. Et ideò si postea dominus superuenerit, & fundum vendicet, de frucibus ab eo consumtis agere non potest. Cæterum dominia ista acquiruntur non solum per nos ipsos, sed etia per eos, quos inporestate habemus, putà per filiosfamilias & seruos. Causa, per quas dominia rerum acquiruntur iure ciuili, variæ funt, inter quas princeps est vlucapio fiue præscriptio: quæ duo vocabula recentiores pro vno accipiunt, hoc tantum discrimine, vt vsucapio sit rerum mobilium, præscriptio verò rerum immobilium hærentiumque solo. Dica autem est vsucapio, quia per vsum aliquid capiat & auferat. Vsus enim post certum temporis lapíum iure ciuili præscriptum, res corporales & incorporales priori domino rei adimit, & ad alium transfert. Hinc vsucapio definitur acquisitio, vel adeptio dominii per continuationem possessiohis temporis lege definiți. Sunt autem sex conditiones, quæ requiruntur

for

defin

tur p

pitis

cum

ciui

pitis

tur'

Qua

non

rei

(cri

fru

tab

uti

nin

atu

tur

08

tec

po P

be

fin

in

be

bo

ru

CC

fu

Ti

n

ti

£

ad vsucapionem, siue præscriptionem. Prima est possessio, eaque civilis, non verò naturalis. Secundò, requiritur bona fides possessoris. Nam posseffor malæ fidei nullo vnquam tempore præscribit. Tertiò requiritur persona, quæ de iure ciuili potest vsucapere aut præscribere. Possunt auté præscribere, quotquot suo nomine possidere queunt: non autemii, qui alieno nomine possident. Quarta conditio præscriptionis est, quæ tes præscribi possint, vel no possint. Sic v.g. loca ecclesiastica, ité publica res, quæ dicuntur vniuersitatis, item homo liber, & similia præscribi non possunt. Quinta conditio est, quibus de causis res iure ciuili vsucapiatur, siue præscribatur. Sic v.g. res vsucapitur pro soluto, putà liber, qui non est tuus, si bona fide putas esse tuum, & mihi promittis, & vt soluas, promissum mihitradis, à me potest vsucapititulo & causa pro soluto. Ita quiemit rem alienam bona fide ab eo, quem putabat esfe rei dominum, vsucapit illam titulo pro emtore, vt loquuntur. Sexto loco ad vsucapiendum, siue præscribendum, requiritur lapsus temporis lege definiti. Sic res mobiles priuatorum hominum vsucapiuntur, si per triennium bona side& cum titulo possideantur. Vt autem res immobiles bona side, sed sine titulo possessa præscribantur, requiritur spatium triginta annorum. Casus consci

IV. Casus conscientiæ de vsufructu & vsu, soluuntur ex

entia de vsufrudu & sequentibus regulis.

บใน.

1. V sufructus est sus vtendi & fruendi aliena re, salua eius substantia. Differt autem vlusfructus ab vlu; quoniam qui habet vlumfructum, exipso ius habet vtendi pro arbitratu suo, omnibus fructibus rei alienæ:qui verò nudum vsum habet, potest vti re aliena ad necessitatem & commodum quotidianum, ita vt ea re vti possit, prout opus habet ipse & suatamilia. Ac proinde si quis nudum vsum habet in fundo, vel horto, potest capere olera, pyra, flores, herbas, & alia huiusmodiin suum & familia fuæ víum; non tamen potestea permutare, locare, aut gratuitò concedere, vel ius quod ipse habet, vendere, vt potest vsufructuarius. 2. Vsufructuarius constitui potest in rebus omnibus, quæ non statim vsu ipso confumuntur & percunt:vt in fundo, ædibus, seruis, iumentis, & similibus. 3. Viusfructus generatim duobus modis constituitur: videlicet aut lege, aut voluntate domini, nimirum pacto, conuentione, testamento, legato, donatione. Ille dicitur vsus fructus legalis, hic conuentionalis. Vsustructus legalis conuenit patrifamilias in bonis aduentitiis filii fui, quem habet in potestate, Vsusfructus couentionalis costituitur pactionib. stipula. tionibus, cotractibus: ac proinde testameto, legato, veditione, permutatione & donatione. 4. Vlusfru & amittitur vel finitur nouemodis. Primò, obitu vinfructuarii. Vnde si plures sint fructuarii & vnº eoru decedat,no reuertitur vsusfructus ad dominu, sed accreseit alteri fructuario. Quare fromnes

fomnes fruduarii moriatur, tunc vlus frudus extinguitur, leu finitur ac definit, ac pinde redit ad dominu. Secundo, vlusfructus amitritur, leu finitur per maximam&mediam capitis diminutione. Estautem maxima capiris diminutio, cum quis ciuitatem simul & libertatem amitrit. Media, cum quis civitatem quidem amittit, sed non libertatem. Minima, cum ciuitas &libertas quidem retinentur, sed status mutatur. Duæ primæ capitis diminutiones sunt genera mortis ciuilis, tertia non item. Tertiò finitur vsusfructus, quando perit, vel mutatur res, in quâ fuerat constitutus. Quarto, si vsufru duarius re non vtatur: vel per seipsum, vel per alios suo nomine. Nam quemadmodum vsucapione seu præscriptione amittitur. rei dominium, sic etiam vsusfructus. Hinc de iure ciuili procedit præscriptio contra vsufructuarium non vtentem re. Quintò extinguitur vsusfructus mutatione rei: veluti si testator, qui legauit y su balnei, ex balneo tabernam vel diætam fecerit. Sextò perit vsusfructus consolidatione: velutifivlustructus cum proprietate consolidetur, hoc est, coniungatur: nimirum quando proprietarius se proprietate abdicans, transfert ad fru-Auarium: & è contrario, quando vsusfructus ad proprietarium reuertitur. Septimò extinguitur viusfructus redemtione legati factà à testatore. Octaud finitur repudiatione legati. Wond definit vsusfructus deficienteconditione, vel die, sub quâ, vel ad quam constitutus est, seu lapsu teporis, ad quod legatus est. 5. Vsufructuarius tenetur his obligationibus. Primo tenetur soluere impensas necessarias in re, cuius vsum fructum habet, conservanda & reficienda, si impensæ sint modicæ. Nam si magnæ fint, ex ad proprietarium pertinent. Secundo cogitur fructuarius soluere indictiones fiue pensiones, quæ debentur ex re, in qua vsumfructum habet. Tertio vsufructuarius debet proprietario cautionem dare, se vsurum boni viri arbitratu, & cum vlus fructus ad eu pertinere definer, restituturum, quod inde extabit. Nam rebus, quæ vsuipso non statim intereunt, cogitur vti arbitrio boni viri, salua earum substantia, quemadmodum quilibet vtitur & fruitur re suâ. Si verò res sint, quæ confestim vsu consumuntur, cauere proprietario debet, redditurum se eas minime deteriores factas, vel si eas consumserit, soluturum se earum pretium & æstimationem: ac proinde cum res huiulmodi traduntur, æltimantur, vt tantidem soluatur, si fuerunt consumtæ, quanti æstimatæ fuerunt. Quarto vsu tructuarius cogitur præstare cautionem de seruanda substantia rerum, si restales fuerint, vt statim ipso vsu non pereant. 6. Vsus est ius vtendire, salua eius substantia. Dicitur vsitate nudus vsus, quia est sine fructu. Hinc cui vsus relictus est, vti potest, frui non potest. Ita si vsus domus alicui relinquatur, vsuarius potest illic habitare. Et si cui relictus est vsus pecoris,

Fig

cu

hi

a

ni di

fu

ci

CI

R

ti

fi

vinarius potest grege vii ad stercorandum duntaxat, non lana, nequela cte, neque agnis: quoniam ista in fructu sunt.

Casus conscientia de possessione.

V. Casus conscientiz de possessione soluuntur ex sequentibus regulis.

1. Possessio estrerentio rei iuris adminiculo concurrente. Nemo enim intelligitur possidere, si ius prohibeat. 2. Possessio sex modis dividitur. Primo est naturalis, ciuilis & mista. Naturalis est, cum quis corpore quidem, sed tamen aut iniuste, aut non accommodate ad iuris ciuilis rationem, rem aliquam tenet: vt qui liberum hominem vinxit, aut vi possesfionem inualit. Ciuilis elt, cum quis non quidem corpore, sedanimo, & accommodate ad vsucapiendi finem possidet : vt qui ab hostibusestca. ptus. Mista est, cum quis & corpore, & animo, iuste & conuenienteriure ciuili aliquid possidet. Secundò possessio est vacua, yel non vacua. Vacua est, quando res nec animo, nec corpore alicuius tenetur; vti sunt possessiones bonorum vacantium & desertorum. Non vacua est, cum quisa. nimo, vel corpore rem habet. Tertiò possessio est vel cum titulo, vel sine titulo. Cumtitulo est, quando quis possidet ex vendito, permutato, do. nato, ex testamento, ex contractu vel quasi contractu. Sine titulo est, quando quis rem possidet sine iure. Quarto possessio est aut cum bona, aut cum mala fide. Cum bona fide possessio est, quando quis iusto errore ductus rem habet cognitione & opinione domini, cum non sit dominus. Cum mala fide possessio est, quando quis sciens se non este dominum, perinde se gerit, ac si rei dominus esset. Quinto possessio est vera, vel colorata. Vera est, cùm quis iure rem possidet: colorata, cùm sub præ-Sexto possessiones est violenta, vel clandestina: quando quis videlicet aut vi, aut élam rem possidet. 3. Aliquis dicitur rem possidete duobus modis, naturaliter & ciuiliter. Naturaliter quidem possidet quis, quatenus reipsa insistit in eo, quod possidet. Ciuiliter verò, quatenusanimo & voluntate in rei possessione insistit: vt cum quis dormit, intelligitur in rei possessione persistere; ita dum quis est absens, dicitur ressuas possidere, quia animo & voluntate eas pro derelictis non habet, necab eis recedit.4. Tenere est facti, possidere iuris. 5. Possessio variis modisacquiritur:putà traditione clauium;per solum aspectum,nempe si iusserim venditorem aliquid deponere in domo mea, etfi nemo attigerit; per donationem, legationem, venditionem &c.6. Possessionem acquirimus vel per nos iplos, vel per eos qui sunt in nostra potestate, ve est filius familias aut seruus. 7. Possessionem variis modis amittimus. Primo amitttimus possessionem rei, quam perdidimus, & ignoramus vbi sit. Secudò amittimus possessionem illius loci, quem sumen aut mare occupauit. Tertiò, si quis

fiquis per vim deilcitur à possessione, eam amittit. Quarto voluntate ac folo animo amittimus possessionem : velutis si qui sin fundo sit, & nolit eum deinceps habere seu possidere.

VI. Casus conscientiæ de rerum diuisione, soluuntur ex Dererum diuisione,

his regulis.

1. Res sunt corporales, vel incorporales. Illæ sunt, quæ suå natura tangiqueunt, vt fundus, homo, vestis, aurum. Hæ sunt, quæ sua natura tangi non possunt; qualia sunt, quæ in iure consistunt, vt hæreditas, vsusfru-Aus,actiones, obligationes, seruitutes.2. Res sunt iuris diuini, vel humani. Res dinini iuris, sunt vel sacræ seu religiosæ, vel sanctæ: quæ omnes innullius hominis bonis sunt, nec possunt este, sed Dei esse dicuntur, quia diuinis viibus deputatæ funt. Quæ verò humani iuris funt, plerumque funtin bonis alicuius hominis, & quamuis aliquando in nullius bonis sint, possunt tamen esse. Porrò res sanctæ sunt quæ publica authoritate ciuili ab iniuriis hominum defenduntur:vt portæ & muri vrbis. Res sacræsunt, quæ authoritate publica ecclesiastica consecrantur, vt templa. Res quæ humani iuris sunt, aut publicæ sunt, aut priuatæ, aut nullius. Publicæres aut sunt communes omnium: vtaer, aqua, profluens, mare & litora maris, funt communia iure naturali; aut vniuer litatis, vt curia, theatrum. Res priuatæ sunt singulorum, quæ scilicet variis ex causis singulis funt acquisitæ. Res denique istæ nullius esse dicuntur, quæ à nullo occupantur, occupari tamen possunt.

VII. Casus conscientiæ de seruitutibus realibus, solui De seruisu-

posunt ex his regulis.

1. Seruitutes reales sunt, quæ debentut rebus, non personis. His opponuntur seruitutes personales, nempe vsusfructus, vsus & habitatio.2. Seruitutes reales funt rusticæ, vel vrbanæ, seu prædiorum rusticorum & vrbanorum. Seruitutes rustica, sunt hæ: Iter actus, via, aquæductus, aquæ. haustus, appulsus pecorisad aquam, ius pascendi pecudes, ius calcis coquendæ, cretæ vel arenæ fodiendæ. Seruitutes vrbana funt istæ; Seruitus oneris ferendi, tigni immittendi, stillicidium vel flumen auertendi vel no auerrendi, ius altiùs tollendi ædificium, vel non tollendi, ius officiendi luminibus, seruitus prospectus, seruitus proiiciendi vel eiiciendi aquam velquisquilias, in aream vel hortum vicini. Priores seruitutes dicuntur soli, posteriores superficiei: quia seruitutes rusticæ in solo consstunt, vrbanæ in superficie. Nimirum prædia rustica vel percipiendorum, vel colligendorum fructuu gratia fiunt, non habitandi; prædia vrbana contra.3 lus seruitutis acquiritur præscriptione, traditione & legatione. Et aursus traditione bisariam. Primò, quando is, cui promissa est vel debita. leruis. seruitus, titulum habet, & immittitur vel inducitur in sundum, quiser uitutem habet. Secundò quando is, cui seruitus debetur, vititur seruitute, sciente & patiente domino prædii, quod seruitutem debet. Atque itaius acquiritur, quando ex contractu debetur. Si verò in vltima voluntatere linquatur, tunc statim ipso iure acquiritur legatario, sine vlla traditione.

4. Seruitutes reales amittuntur, quando is, cui seruit sundus, seu dominus, seruitute non vtitur eo tempore, quo vti posset & deberet. Seruitute vti intelligitur, qui vtitur vel per se, vel per alium, putàper socium, fructuarium, vel bonæ sidei possessorem.

De restitutione. VIII. Casus conscientiæ de restitutione, soluuntur exse-

quentibus regulis.

1. Restituere à ICtis & Casistis is dicitur, qui non solum corpus, sed & omnem rem, conditionem que, reddità causa, præstat. Hoc autemloco restitutio accipitur de facultatibus siue bonis fortunæ.2. Possessor næ fidei in quibusdam casibus tenetur lege restitutionis. Vbi observa, possessorem bonæ sidei dici eum, qui bona side putat se dominum este rei, quam possidet, cum tamen non sit. Vnde possessor bonæ sideiren habeat alienam ex aliqua iusta causa, quam titulum vocant: videl.ex donatione, emtione, legatione. v. g. bonæ fidei possessor dicitur, qui remalienam bona fide emit à fure, vel rem possidet pro donato vellegato, quam bona fide putauit sibi donatam vel legatam à vero domino rei. De huiusmodi igitur possessore bonæ sidei quæritur, An ille fructus faciat fuos: vbi nomine fructuum intelliguntur fruges, fructus speciatim didi, omnis generis alimenta, mercedes, pensiones, interesse, & omnino iltaomniasex quibus vtilitas aliqua redundat ad hominem. Ad hanc quæltionem Theologi simplicissimè respondent, secundum conscientiam polsessorem bonæ sidei fructus naturales, siue ex titulo, siue absque titulo possideat, si extent, non facere suos: si consumpsit, ipsa consumtione sibi acquirere, ita vt nihil restituere debeat, nisid, in quo factus est dition quia nec possidet, nec nulla fide desint possidere. Cæterum de fructibus industrialibus tantundem detrahet, quanti æstimanda est opera,& eura in eam rem adhibita. Sciendum etiam est, possessora fidei, si fructus, siue naturales, siue industriales, continuo triennio bona fide possederir, corum plenum & irreuocabile dominium acquirere per viucapionem. Dicunturautem fructus naturales, qui beneficio naturæ principaliter proueniunt, non verò diligentià & operà hominis, vtatbores, poma, lac, pilus, lana, agni, succuli, equiculi, &c. E contrario frudu industriales funt, qui principaliter requirunt diligentiam culturamque hominis, quæ nisi continuè interueniat, natura nihil operatur. Portò si quis domum euertit, bonâ fide putans esse suam, vel segetes combussit, vel beHes

qui

fell

id,

co

fid

id

CU

pr

gi

po

n

Q

d

ft

d

2

t

mes occidit, nihil cogicur restituere, nisi id, in quo factus fuerir ditior: quia consumsit bona fide, tanquam rem suam. Cum autem dicitur, possessorem bonz fidei ex consumtis fructibus obligari ad restituendum id, quo factus est locupletior, id locum habet, cum dominus rei fuerit in co deterior seu pauperior factus: quoniam nihil referi, si possessona fideisit factus ditior, dummodo dominus non sit factus pauperior: quia idlucrum prouenit casu. 3. Qui bona fide rem furtiuam emit à fure,secundum conscientiam debet restituere rem domino, etiam cum iactura pretii, quando scil. pretium à fure repetere non potest, vel quia in longinqua loca discessir, vel quia mortuus est, vel quia pretium reddere non potest. Ratio huius reiest; quia in hoc casu, cum res adhuc extet, domino suo debetur: & emtor, si non reddat, incipit esse possessor malæfidei. Quemadmodum enim post litem cotestatam cogitur rem domino reddere: sic eriam cum rescierit rem esse alienam, debet suo domino eam restituere. Nec refert, si pretium, quod furi dedit, amittat. Id enim ex accidente est. Nam dominus rei pretium reddere nullo iure compellitur: fur autem non potest, vel recusar. Et verò emtio rei furtiuz, est emtio rei vitium habentis. Siquidem vendicatione rei etiam dominus repetere potest. 4. Possessor malæ fidei est obligatus ad restituendos omnes fructus perceptos, tum extantes, tum consumtos. Quod attinet ad consumtos, debet restituere æstimationem & pretium eorum. Cogitur quoque restituere eos fructus, quos dominus percepisset, vel percipere potuisset, considerată suâ singulari industria, vel communi hominum cura & diligentia. Restituere quoque cogitur quæstus inhonestos, quos ex aliena re quasiuit:putà si ancillam prostituit, si domum meretricilocauit, vt lucrum vel pensiones acquirerer. Sed non tenetur restituere fructus, quos sua sola industrià ex alienà re percepit: verbs gratià, lucru, quod ex pecunia furtiua negotiando acquisiuit. Hi quippe non sunt fructus rei, sed solius industria. Huius loci est regula: Possessor mala fidei secundum conscientiam cogitur restituere omne lucrum, quod fuit fructus rei, 5. Possessor malæ fidei tutâ conscientia deducere & retinere potest omnes impensas, quas fecit gratia quærendorum, cogendorum & conseruandorum fructuum. Secundum conscientiam quoque deducere potest impensas vtiles, easque libi retinere, quoties ex eis res melior est reddita, & proinde maioris æstimationis & pretii. At in foro iudiciali non datur etus modi impensatu repetitio, quamuis res facta sit melior : nisi forte illas detrahere queat per abrasionem, ablationem, velamotionem, absque detrimento conditionis, vel status, in quo res antea erat. Idem iudicium est de impensis voduptuariis, seu voluntariis: verbi gratia, Subripuit quis aurum, & ex eo Ccc

fecit annulum, cui gemmam inclusit, permittitur ei, vt gemmam sibi referuet. Nam dominum rei hocipso non lædit, & solum, quod sum est, sumit. 6. Tres sunt regulæ generales de illa quæstione, Ex qua culpa quis teneatur in veris contractibus? Prima eft, quando contractus effo. lum in bonum & vtilitatem accipientis, tunc tenetur ex dolo, lata, leui & leuissimâ culpâ:vt in commodante, quando est in solius commodatații bonum. Hæc regula est iuris ciuilis, Canonici, & naturalis. Recta enim ratio docet, si contractus solum sit ob vtilitatem & commodum accipientis, tunc lege iustitiz cogi eum, qui accipit, tanquam adhibere diligentiam, quantam quisque præstare solet in rebus suis. Secunda regula est. Quando contractus est in gratiam & commodum folius dantis, accipiens solum tenetur ex dolo, aut latà culpa, non ex leuissimà, aut leui: ytin deposito. Ratio regulæ est; quia æquitas suadet, si commodum fiat so. lum in vtilitatem & commodum deponentis, vt tunc ipfi imputetur, qui rem non commist diligenti, aut diligentissimo custodi. Tertiaregulaelt. Quandocunque contractus est in gratiam & bonum vtriusque, videl.accipientis & dantis, tunc accipiens non solum ex dolo, & lata culpa, sed etiam ex leui tenetur, non tamen leui fimâ. Nam quia contractus htin vtilitatem & bonum dantis & accipientis, parest, vt accipiens adhibeat diligentiam & curam in rebus sue industriæ commissis studiose sideliterque cultodiendis & conferuandis. De quafi contractibus, vt funt pollicitatio, transactio, officii administratio, & c. de his, inquam, est hecregula: Quando quis ex munere & officio suo facit aliquid in gratiam & bonum alterius, tunc tenetur ex dolo, & latâ culpâ, non tamen ex leuissima, vel leui. Si verò id faciat, quia est ad id mercede conductus, tunc non solum tenetur ex dolo, & lata culpa, fed etiam ex leui, nonnunquam etiam ex leuissimâ. Nam si quis officiu faciat gratis & liberaliter, tunc id, quod tacit, solum est in gratiam alterius; ac proinde ex dolo & lata culpatenetur : quod si ob mercedem & quæstum officium obierit, tunc quizo. pus fit incommodum & bonum illius, tenetur non solum ex dolo & latà culpà, led etiam ex leui, non tamen leuislimà; ac ita tutores & curatores ex leui culpa tenentur. Hîc obserua, culpam in præsenti loco esse imprudentiam vel imperitiam, quâ quis ignorat, quod scire deberet. Et ditfert culpa à dolo, quòd dolus est ex animo & voluntate nocendi : culpa verò est negligentia, sine voluntate tamen nocendi, velabsque scientia & voluntate lædendi. 7. Non cogitur secundum conscientiam ad restituendum, qui blanditiis, suasu, vel opere impeditaliquem à re consequenda, in qua nullum ius habet præter liberalem voluntatem eius, qui donare constituit : ytsi Titius velit gratis aliquid relinquere Caio pâ

0-

tii

m

i.

n-

ft:

in

exlegato & testamento, & tu solis precibus impedias, ne id relinquat Caio, sed alteri, non cogeris secundum conscientiam restituere Caio: quia nihil peccasti contra iustitiam Caio debitam. 8. Quando quis impedit aliquem ab assecutione rei, in quâ ius aliquod quæsitum habebat, restituere debet arbitrio boni viri: quomodolibet impedierit, sine vi, dolo, metuve cadente in virum constantem, siue solis verbis, precibus aut imposturis. Exempli gratia, impedit aliquis rustică quempiam ab operis suis diurnis, aut piscatoré vel aucupé, ne piscetur vel aucupetur, aut seriptoré, vel pictoré, ne scribat, vel pingat; debet secundum conscientia resti. tuere arbitrio boni viri, quia impediuit ab operâ vsuve suo istos homines,adeoque à fructu & lucro,quod erant consecuturi: & sic violauit iu. stitiam, impediendo ne illi suo iure vterentur. Dixi, arbitrio boni viri: quia inhis casibus non est restituendum damnum secundum æqualitatem rei adrem, sed iuxta proportionem iuris, quod quis habebat in re, velad rem, & iuxta spem probabilem fructus & lucriacquirendi. 9. Illi, qui restituendi obligatione tenentur, ad nouem personarum genera reducuntur, quæ his verlibus continentur:

> Iussio, Consilium, Consensus, Palpo, Recursus, Participans, Mutus, Non obstans, Non-manisestans.

Præter hæc nouem genera hominum, compellitur etiam ad restituendum, qui opus iniustum exequirur, quique actionis estauthor & causa efficiens, ita vtin vniuersum sint decem genera eorum, qui cogunturad restitutionem. Videamus singula. Principio, qui mandauit, siue iuslit, aut suasit, vt quis delictum admitteret, debet restituere, hoc est, refarcire damnum ex delicto datum, si mandator expresse aut tacite mandatum non reuocauit, ita vt mandatario constiterit de illà reuocatione. Secundò, qui confilium dat alteri, vel indicando & docendo malefactum, vel ostendendo modum, rationem & artem, secundum conscientiam cogitur ad restituendum, siantequam delictum fieret, consilium datum non reuocauit, & cauit diligenter ne heret. Tertio, qui delinquenti consentit, secundum conscientiam tenetur ei, contra quem delictum patratum est, restituere, hoc est, resarcire damnum ex delicto proueniens: Quarto, palpans similiter tenetur, hocest, is, qui laudando malefactorem aut maleficium, vel exprobrando ignauiam & pufillanimitatem, Quinto, recurlus facit, vt aliquis lemouet alium ad damnum proximi. cundum conscientiam obligetur ad restitutionem. Intelligitur autem nomine recursus homo quilibet, qui refugium vel securitatem malefa-Aori præstat, vnde ad malesicium perpetrandum mouetur, siue hoc siat ante, siue post admissum facinus. Pertinent etiam hucilli, qui pollicen-

do, verbo, nutu, vel quocunque signo securitatem præbent, vt malefa-Ctor liber euadat nec in manus iudicum ineurrat. Et hinc sequitur, mini. mè excusari caupones, & id genus alios homines, qui recipiunt pecunias furto ablatas à seruis vel filiisfamilias, quandocunque certò, vel verifi. militer credunt furto eseablatas. Sextò, participans, id est, socius, & ad. iuror criminis, mediator, explorator, & quicunque instrumenta prabet ad maleficium, teneturad restitutionem, non quidem in solidum, sedtamen pro rata. Septimà, mutus, hoc est, qui tenerur ex officio, contradu, pacto, &c. loqui, & tacet, teneturad restitutionem damni, quod minime secutum estet, si locutus estet. Notandumautem est, non este obligatio. nem loquendi, vt damnum proximi impediatur, si ex sermone sequatur graue detrimentum nostræ vitæ, honoris, famæ, aut rei familiaris. Nam obligatio restitutionis non habet vim cum tanto nostro detrimento: nisi in particulari aliquo euentu. Octano, non obstans, seu non impediens, qui scilicet ex officio, pacto, iuramento, contractu vel quasi contractu, autalia quauis ratione obligatur impedire damnum proximi: hic,inquam, obligatur ad restiruendum. Tales sunt magistratus, respublicem domini, & alii id genus sublimiores. Vbi obserua regulam: Ex lege institu debita proximo, non autem ex nudâ lege charitatis, oritur obligatio restitutionis. Ergo vbi est sola violatio charitatis, non est onus restituend i. Nond, non manifestans, quiscilicet ex officio, contractu, pacto vel iuramento tenetut manifeltare, nec manifeltat eum, qui accipit aut detinetalienum:ille,inquam, obligatur ad restitutionem. Decimo, conuenit inter omnes, compel. li etiam ad restitutionem eum, qui opus iniustum exequitur, seu qui actionis estauthor & causa efficiens. Ex prædictis decem causis sexprimæ cum vltima sunt positiuæ, hoc est, cooperantur & operantur inactione politine, reliquæ verò negatiue cooperantur. Huius locifunt illæ regulæ. Prima: Tunc causa cooperans cum alia principali est vera causa, quando fine ipla no fit effectus à principali agente. Secunda. Singulæ prædictarum caufarum cooperantium obligantur in solidum, si simul cum principali agente ita cooperantur, vt fint causa damni intotum: si verò a. liqua earum ita cooperetur, vt solum sit causa damni ex parte, ea non obligatur insolidum, sed ex parte: vt si plures furtiuam trabem auferant, tenentur in solidum: at si plures plura ligna auferant, tunc quisque tenetut, non in folidum, sed ex parte, quam abstulit. Tertia: Quando duo sunt obligati insolidum, is principaliter est obligatus, qui primo loco teneturin totum solusiat is minus principaliter est obligatus, qui tenetur quidem foluere totum, sed secundo loco, hoc est, desiciente principaliter obligato, eo nimirum aut nolente, aut non valente soluere. Quarta. Quandocunque res aliena extat apud aliquem, is primo loco restituere tenetur totum,

rotum, quod habet alienum. Nam resaliena, vbicunque est, pro suo domino clamat. Quinta: Quicunque malà fide consumpserit rem alienam, magis obligaturad restitutionem, quam quicunque alius, qui eam non consumpserit, aut aliquamdiu detinuerit. Sexta: Qui per seipsum est caufaphyfica & naturalis, magis obligatur ad restitutionem, quam quicunquealius, qui non per seipsum cooperatur in actione, aut qui est causa mortalis in actione, qualis est consulens, consentiens, laudans, vituperans, recipiens. Septima: Mandans, si in eo, cui mandat, iurisdictionem habet (qualis est dominus mandans seruo) magis obligatur ad restitutionem, quam mandatarius, aur quicunque alius, qui cooperatur consulendo, consentieudo, laudando, &c. Octaua: Consulens, vel inducens, magis obligatur ad restitutionem, quam consentiens, vel recipiens, vel laudans, vel vituperans, &c: Nona: Inter causas cooperantes magis obligantur quæ cooperantur politiue, quam quæ privative, sive negative. Ratio harum regularum est vna: quia causa, quæ magis habet rationem causæ, magis obligatur. 10. Ea, quæ restituenda sunt, in triplici sunt disterentia. Primo, omne alienum contra iustitiam acceptum, vel retentum, restitui debet:item omne alienum ex contractu, vel quali contractu debitum:item omne, quod ex contra du, vel quasi contra du, solui debet. Secundo, omnis resaliena ex iustitia solui debita, si extat, restitui debet; quòd si non exrat, pretium & æstimatio eius. Si bona side consumpta est, totumillud restituendum est, quo is qui consumpsit, ditior est factus: si mala fide consumptaest, sunt restituendi fructus, & damna. Quòd si res extat, restituenda est cum suis fructibus. Tertio, sunt etiam resarcienda damna, quæ: passus est dominus ob rem sibi contra iustitiam subreptam & retentam; nimirum lucrum cessans, & damnum emergens. 11, Quando opus est ex obiecto suo peccatum, sucrum quod ex eo accipitur, est restituendum: quale est lucrum, quod meretrici datur ex opere meretricio. Ratio huius reiest; quia pretium, quod meretrici datur, non est pretium peccati, sed locationis, quia meretrix locat corpus suum in obsequium & delectationem alterius. 12. Quotiescunque est error in persona, tune accepta per errorem, sunt restituenda: vr, Puro me aliquid donare Caio, & tamen dono Titio. 13. Quandocunque est error in substantia rei, quæ datur, fieri debetrestitutio; vt, Puto me donare vestem ex panno, & dono vestem aurointertextam. 14. Quando error est solum in qualitate por sonæ vel rei, tunc accepta per eiusmodi errorem non sunt in conscientià restituenda vt, Puto me donare filio patrisfamilias natu maximo, & dono minimo: Puto me donare vestem veterem, & dono nouam. 15. Si aliquis ex iulto metu, qui ex causa rationabili oriatur, aliquid donet, don tio tenet: ac proinde illud non est restituendum ex conscientia. 16. Tantum debet Ccc

restitui, quantum satis est ad equalitatem, vel debiti, vel damni dati com pensandum:ita vt si quantitas debiti, vel damni est certa, tantundem debeat restitui:si verò est incerta, restitui debet tantum, quantum iudica. bitur arbitrio prudentis & boni viri, confideratis omnibus circumstantiis rei, loci, temporis, personæ: vt fieri debet in restitutione samæ, honoris, homicidii, fructuum speratorum & satorum, seminum, lucri cessantis, damni emergentis, & similium. 17. Res aliena est restituenda domino. Per dominum autem intelligitur is, qui habet rei dominium & proprietatem, vel quali dominium, vel vsumfructum, vel vsum, vel possessionem. Quod si dominus ignoretur, diligentia est adhibenda ad inueniendum do inum. Quâ adhibitâ si non inueniri possit, resaliema distribuenda est pauperibus, vel asseruanda in loco publico. Si data sit pauperibus, & pos ea dominus compareat, non est obligatio restituendi, postquam diligentia stadhibita in quærendo domino rei. Si verò diligentia non sit dhibita hoc pacto, res data pauperibus debet iterum restitui domino, si comparuerit, & sibi imputer secundam restitutionem. Hæc verò diligentia debet esse seria, iuxta præcepta ethica: vndeà Casistis appellatur diligentia moralis. 18. Tres sunt regula de illa quæstione, Vbi restitutio sit facienda ? Prima: Quando bona fidealiena res pollidetur, & solum ratione rei alienæ restitutio est debita, tunc restitutio est facienda eo in loco, vbi est res. Necenim possessornæ fidei damnum pati debet. Secunda: Quando restitutio est debitara. tione delicti, vel iniusta acceptionis, tunc restitutio est faciendaineo loco vbi est dominus, licer res sit alibi: quia dominus rei debet indemnis servari. Tertia: Quando ex contractu inito inter partes res debet restitui in certo loco, de quo est conuentú, tunc restitutio est faciéda in loco, de quo est conventú. 19. Quado cunq; res est reflitueda ex delicto, vel quali delicto, restitui debet impensis debitoris, etiamsi æquales vel maiores fint debito. Id enim postulat iustitiæ ratio, vt dominus rei damnum non patiatur in re sua recuperanda, quando damnum prouenit ex culpa debitoris. Deinde, quandocunque restitutio facienda est ex contractu vel quali contractu, si contractus solum est in gratiam & bonum creditoris, tunc eius impensis sieri debet restitutio in eo loco, vbi debitor rem alienam accepit. Denique, quandocunque res est restituenda eo lolàm, quòd est aliena, sine vilà culpà possessoris, tunc in conscientia latis est, vt præstetur eo in loco, vbi res sita est, quales sunt res inuenz. Vnde si dominus rei ex loco discessit, talis possessor bonæ sidei nontene. tur suis impensis mittere rem ad eum locum: satis est, vr præstet in eoloco, vbi res est, admonendo dominum, ve rem suam recuperet.

iamfipossessona fidei discedat ex loco vbiest res, & secum transferatremalienam, si transfulit absque dolo & culpa lara, non tenetur suis impenfisrem mittere, si autem dolo, aut lata culpatransfulit, tunc tenebitur. 20. Quantum ad voluntatem & affectum, is qui tenetur aliquid restituere, debet esse animo parato ad restituendum statim atque commodè poterit: quantum verò ad executionem, debet restituere, quando commode potest, nili fuerit ex conventione aliqua tempus restitutioni destinatum. Cum autem dicitur, fieri debere statim restitutionem, atque commode potest, intelligitur, consideratis omnibus circumstantiis redarationis. 21. De modo, quo restitutio est facienda, tres sunt regulæ. Prima: Occulta debita occulte, publica publice sunt restituenda, ad euitandum scandalum. Secunda: Is, qui restitutionem per se commode facere non potest, nisi prodendo & manifestando se cum scandalo, eam debet facere per virum prudentem & fidelem. Tertia: Inferioris ordinis bona non sunt restituenda cum graui detrimento bonorum superioris ordinis. Inferioris autem ordinis bona funt, res exteriores, comparatæ honori & famæ: rurfus honor & fama comparata libertati, saluti & vitæ corporis. Superioris verò ordinis bona sunt vita animæ & corporis, & similia. 22. De ordine, quo facienda est restitutio, similiter tres sunt regulæ. Prima: Si debitor habeat bona, quibus possit commodè omnibus creditoribus satisfacere, non est cur ordo in restitutione facienda fernari debeat : quia nullus creditor tunc frustrabitur. Secundo: Quando debicornon habet bona, quibus possit omnibus creditoribus satisfaceres tunc debent certa priùs solui, quam incerta. Terria: Quando res restitutioni obnoxia extat eadem numero, vt philosophi loquuntur, vel vt ICti, eadem in specie, ea primo loco est restituenda. 23. In restitutione oportet attendere privilegia prælationis, quibus vnus creditor alteri præfertur. Ita creditor habens hypothecam in bonis debitoris, præfertur debitori non habenti hypothecam. Et inter hypothecas ex jure vna est fauorabilior & potior, quam altera. Nam hypotheca est tacita, vel expressa; generalis, vel specialis, &c. Sic verbi gratia omnia bona mariti habent tacitam hypothecam prodote vxoris. Hypotheca generalisest, qua obligata sunt omnia bona debitoris: specialis, qua certa res alicuius debitoris obligatur: Arque hi creditores dicuntur hypothecarii. Qui verò non habent hypothecas, sed chirographum vel syngrapham loco cautionis, illivocantur chirographarii, & hi solum habent ius & actionem personalem contra debitorem. Inter iltos autem creditores sunt quidam, qui habent privilegium legis; quo præferuntur aliis creditoribus: vt creditor ex funeraria causa, idest, qui aliquid expendit pro funere, legis privilegio præfertur aliis creditori-

bus. Sic pupilli & minores habent priuilegium prælationis, vt præferan. tur cæteris creditoribus in bonis. Causa quippe illorumest fauorabilior, 24. Duz sunt causa excusantes ab obligatione restitutionis statim facienda. Vna præcipuè est impotentia, quando debitor non habet, vnde Ad hanc reducitur altera, quando debitor extremà restituere possit. necessitate premitur. 25. Furtum est contrectatio rei alienæ fraudulo. sa inuito domino lucri faciendi gratia:vt definiunt ICti. Dividiautem solet multis modis. Primo, ex parte rei quæ surripitur. Nam si est ressa. cra, dicitur facrilegium : si est bonum reipublica, dicitur peculatus, siest grex; aut pecus, dicitur abigeatus: si est hominis, dicitur plagium. Secundo, furtum est manifestum, vel non manifestum. Manifestum est, quando fur deprehenditur en autopopo. Nec manifestum est, quando deprehen. ditur furtum postquam delatum est in locum destinatum. Tertio, furtum est simplex, vel compositum. Illud est ablatio rei absque vi:hocest con. iunctum cum vi, vt in latrocinio. Quarto, furtum est minus, vel maius, V. trumque est tale vel ex imperfectione actus, quando non fit ex plena deliberatione rationis: vel ex paruitate aut dignitate rei furtiuz: vel ex caula impellente & finali, quæ est, verbi gratia egestas, vel iniuria. præmissis, de pæna furti sic pronuntiamus. Primo: Si quis furetur remminimam, ille corporaliter non est puniendus, sed obiurgandus verbis. Secuudo: Pueri, & alii, qui non habent plenum vium rationis, si furenturmitiùs sunt puniendi, Tertio: Plagium est capitale citra controuersiam. Quarto: Sacrilegium de sure communi est capitale. Quinto: Furtum compositum est capitale: quia est violatio pacis publicæ. Huc pertinet furtum nocturnum, quod coniunctum est cum effractione. Sexto: Furtum implex est capitale, si fur sit incorrigibilis, &, si respublica aliter conservan non posit. In hoc enim casu vita hominis non confertur cum bonisab. latis, sed cum bono publico, quod merito præfertur bono priuato. Exm hos casus furtum simplex punitur duplo vel quadruplo si restitutioit possibilis: vel damnatione ad metalla, triremes, fossas, &c. si restitution impossibilis. Hic memineris, furta non redimi eleemosynis. 26. Siquis venetur contra edictum principis, is teneturad restituendum pro ratio. ne delicti. Nam si venatio est inter regalia principis, grauius est animad. uertendum in hoc delictum. At, inquis, furtum non committitut in his quæ per venati nem capiuntur: quia venati in locis publicis iure naturali & gentium est concessum. Respondeo: Princeps cum consensu subditorum tacito vel expresso, id quod est commune, facit sibi proprium, no tam ob animi relaxationem, quam splendidiorem suæ aulæ sustentatio. nem. 27. Acquista per ludum, lege vel statuto prohibitum, possunt repe. ti officio iudicis:non autem secundum conscientiam sunt restituendad, ci-

de

nâ

0.

m

la.

eft

do,

q.

ım

n.

٧.

ic-

u-

SIJC

ni-

Se.

ni-

ar-

li-

ım

m.

b.

tra

fit

fit

uis

10-

Id.

115,

ra-

di-

no

10.

qui perdidir: quoniam quisque voluntate sua potest rerum suarum dominium transferre in alium. Et quia collusores hâclege, & hoc pacto ludunt, ve qui vicerit alterum, sibi lucri faciat pecuniam. Si tamen in ludo fit turpitudo contra ius naturale vel humanum, restitutio est facienda ex conscientia.28. Ve quis lucrum in ludo partum possit tuta conscientia retinere, opus est, vt ludat cum co, qui habet ius alienandi res suas. Nam filudatur cum eo, qui nihil boni habet, quod possit iure alienare, tum lucrum, quod ex ludo acquiritur, restitui debet: quia est acceptum ab eo, qui non potuit eius lucri dominium transferre in alium: exempli gratia fiquis ludat cum filiofamilias, vel cum fure, vel cum depositario. 29.Vsuraest lucrum pecunia æstimabile, quæsitum ex mutuo vi mutui. De hâc notentur sequentia. Primo: Vsura non est intrinsece, siue suo genere mala, led est resindifferens. Secundo: V lura moderata sumitur licite ab extraneis, puta infidelibus; item à frattibus diuitibus: sed illicite sumitur à fratribus pauperibus. Tertid: V suræ vsurarum sunt prohibitæ: cuiulmodi lunt, li vlura exigatur ex ipsa vlura: verbi gratia, Mutuo tibi centum, vt reddas mihi centum cum lucro duodecim ad annum. Lege ciuli est prohibitum, vt si centum & lucrum duodecim non soluantur adannum statutum, ne exigatur anno secundo vsura ex isto lucro duodecim, sed tantum ex centum, sicut primo anno. Et ita semper in aliis annis sequentibus nunquam licebit vsuram exigere ex lucro per vsuras accepto, sed tantum ex iplo capitali mutuato. Quarto: Vsura Iudaica, qua dicitur rodens, & mordax, eft prohibita. Hæc eft, quæ lucri fines à lege ciuili præscriptos excedit. Suntautem huiusmndi fines præscripti in iure ciuili hunc in modum. Principiò permittitur vsura centesima, hoc est, qua foluebatur fingulis menlibus, vnum pro centum mutuatis, ita, vt fingulisannis soluerentur duodecim pro centum. Sed quia huiusmodi vsura erat admodum grauis, solum permittebatur in pecunia traiectitia, id est, cum quis mutuabat mercatori traiecturo per mare. Nam traiectitia pecunia dicebatur, quæ trans mare vehebatur, periculo creditoris, si nauis Deinde besses vsura erant cum soluebantur dua partes ex tribus partibus centesima, hocest, octo pro centum quolibet anno. Semisses vsureerant, cum soluebatur dimidia pars centesimæ, hocest, sex pro centu quolibet anno. Trientes voura erant, cum soluebantur quatuor pro centu. Quadrantes vsura, cum soluebanturtria pro centum. Quincunces, cum soluebantur quinque pro centum: & hæc vlura hodie appellatur Interesse mercatorum. Quinto: V sura est lucratoria, punitoria & compensatoria. Lucrator a elt, quæ fola est propter lucrum ex mutuo. Et hæc ratione intentionis est mala, esti sit moderara. Quòd si excedat limites sucri, eriam est mala ratione modi:vipote immoderata. Punitoria est, in qua pactum est de Ddd

pæna aliqua soluenda, si mutuararius in mora fuerit reddendi mutuum flatuto tempore. Et hæcest licita, si non excedat legé proportionis, quæ elt inter moram & damnum. Compensatoria, fiue restauratoria, est, in qua pactum est de soluendà aliqua re ex mutuo, ratione damni emergentis, vel lucri cessantis: vel ratione periculi, laboris, vel expensarum, qua probabiliter creduntur futuræ in recuperando mutuo. Damnum emergens dicitur, quod patimur in re nostra, eò quòd mutuamus : verbi gratia, do. musmea minatur ruinam, ad quam fulciendam habeo paratam pecunia, quam tamen tibi mutuo. Item volebam pecunis paratis redimere: censum, velæs alienum soluere: sed quia eas tibimutuo, censum nontedimo, nec as alienum diffoluo. Communis sententia est, ratione damni emergentis posse lucrum modicum exigi ex muruo. Ratio est manifesta; quia quisq; potest se indemné servare. Si verò licitum est, lucrum exigere ratione damni emergentis, sequitur etiam, vt possim licitè turaque conscientia exigere lucrum, quod mihi cessat. Non enim solum damnuelt, quod patimur in bonis, iam re acquisitis, sed etiam, quod patimur in bonis spe habitis. Sanè lucrum, quod mihi cessat ex eo, quod tibi mutuo, est pecunia æstimabile, cum sit in spe: & parum differt à damno emergente. Licer itaque viuram, fine lucrum exigere ratione lucri cessantis : inprimis quando quis mutuat inuitus. Hic autem requiritur ista conditio, st reuera pecunia, quam mutuo, sit parata & destinata negotiationi, ex qua possum sucrum reportare. Alioquienim sucrum mihi non cellat. Denique ratione periculi, cui mutuum exponitur, licet aliquid vitra fortem exigere:vt quando mutuamus pecunias alteri per mare eas transue-Euro, auttransportaturo per loca latronum, vel hostium. Hîc quaritur, Quid statuendum sit de montibus, qui in Italia dicuntur pietatis, an fint liberi & immunes ab omni labe vsuræ? Respondeo, si seruenturleges supra recitatæ de vsuris omnino sunt immunes. Dicuntur autem motes pieratis, qui erecti sunt ad mutuandum egentibus. 30. V surarius, hoc est, qui exigit vsuram contra leges & consuerudinem, tenetur, primo adrestituendum, quidquid per vsuram accepit:secunde, ad omnes fructus rei fructiferæ perceptos : item quos ipse vsurarius desiit percipere negligentia, vel culpa sua: quia per hanc negligentiam suam læst eum,à quo rem fructiferam per viuram accepit : & libi imputare debet, quod fructus non perceperit: eos enim dominus rei percipere potuisset. Si quæras, an teneatur restituere fructus, quos percepit, quos tamen dominus rei non fuisser alioqui percepturus, vel ob negligentiam suam, vel ob casum fortuitum : respondeo, teneri; quia satis est, quòd sint fru-Etus rei, & perceptisint ab vsurario. Tertio, vsurarius tenetur omnes Quarto, tenefructus rei fructiferæ apud ipsum extantes restituere.

In

uæ

lua.

tis

-01

di-

10-

H-

ere:

re-

ni.

ta

215

n.

It,

0-

e.

is.

X.

cur restituere omne damnum emergens : verbi gratia si mutuatarius alius vendiderit rem fuam, vel fiacceperit aliquid sub vsuris, vt satisfaceret vsurario. Porrò tenetur vsurarius restituere his, à quibus vsuras accepit : quòd fi mortui fint, eorum hæredibus, vel his qui nomine ipsorum possint acquirere : quod si nec hæredes extent, restituere debet pauperibus. 31. Cambium & vsura iisdem propè legibus reguntur. Quare illa, quæ de víuris diximus, facile fuerit ad cambium applicare. Hoc solum de cambio notabis, pecuniam multis ex causis pluris minorifue æstimari, quando tanquam res quædam venditur, locatur, commodatur, Primo, ratione materiæ; quia est, pecunia aurea, argentea, vel znea. Secundo, ratione materiz melioris, pretiofiorifue. Sie dantur gradus benitatis in auro. Tertio, tatione formæ, figni, ponderis. Quarto, ratione loci; quia pecunia loco remoto minoris æstimatur, quam præsenti: & in vno loco pecunia eiuldem materiæ pluris æstimatur, quam in alio. Quinto, ratione temporis; quia pecuniæ taxa fiue valuatio crescit aut minuitur temporis decursu. Sexto, pecunia pluris minorisue æstimatur, prout maior vel minor est ipsius, copia vel penuria. Septimo, ratione corum, qui permutant pecunias. Autenim plures, aut pauciores sunt hi, qui pecuniam petunt à cambiorum negotiatoribus. Tunc enim ipli negotiatores cambiorum pretia augent, vel mi-Ad extremum æstimatio pecuniæ variatur authoritate principis vel reipublic. quia penes illos est ius pecuniæ æstimationem taxandi.

IX. De contractibus, & quasi contractibus, pluri-Decontrami sunt casus conscientiæ, qui summatim ita expediun-quasi contratur.

1. Contractus est, cùm vitrò citroque obligatio producitur ex confensu duorum vel trium. Et hoc modo contractus accipitur propriè ac strictè. Aliquando verò contractus accipitur sus se latiùs, quando ex vnâ tantùm parte, non virinque existit obligatio: & hoc modo donationes & stipulationes, in quibus solum vnus se alteri obstringit, dicuntur contractus, videl, impropriè & latè. 2. Contractus dividuntur decem modis. Primò contractus sunt nominati, vel innominati. Quatuor contractus vocantur innominati, hi nempe: Do, vt des: Do, vt facias: Facio, vt facias: Facio, vt des. Cateri contractus vocantur nominati. Contractus innominati tanquam genera continent contractus nominatos. Verbi gratia, Do, vt des genus est, ita vt comprehendat emtum & venditum, locatum & conductum, quisunt contractus nominati. Secundo contractus nominati sunt bonæ sidei, vel stricti iuris. Bonæ sidei conductum son sidei, vel stricti iuris. Bonæ sidei con-

Ddd 2

tractus

tractus funt, in quibus spectatur bona fides, & agirur ex æquo & bono; euiusmodi sunt Depositum, Emtum, Commodatum, Locatum, Manda. tum, Societas, Pignus, Permutatio. Contractus Aricti iuris funt, in quibus agitur ex rigore iuris scripti, vel pactionis & conuentionis : quales funt, Mutuum, Stipulatio, Arbitrium. Tertid contractus nominati petfi. ciuntur & complentur vel re, vt Mutuum, Commodatum, Precarium, Depositum, Pignus, Permutatio; qui contractus nonnisi traditione rei complentur: vel confensu, vt Emtum, Locatum, Societas, Mandatum; vel verbis, vt Stipulatio & Fideiussio: vel literis, quando præter consenfum requiritur etiam, vt in scriptum redigatur contractus, vel oblegis: decretum, vel ob conuentionem contrahentium. Querto contractus nominati fiunt vel titulo gratuito, vt Mutuum, Commodatum, Precarium, Depositum, Mandatum, Obligatio fideiussoria: vel titulo oneroso, qui non fiunt gratuitò & liberaliter, sed pretio, vel mercede, velte qualibetalia tradita, vel tradenda, velut Emtum, Locatum, Societas, Permutatio, Datio dotis. Quinto contractus nominati alii funt, per quos dominium rei transfertur, cuius generis sunt Mutuum, Emtum, Permutatio, Donatio: alii, per quos transfertur tantum vius rei, veluti Commodatu, Locatum, Precarium: alii, per quos nec dominium, nec vius transfertur, vt Depositum, Pignus. Sexto contractus sunt vel gratia accipientis tantum, vt Mutuum, Commodatum, Precarium: vel gratia dantis solum, vt Depositum, Mandatum: vel gratia vtriusque dantis simul & accipientis, vt Emtio, Locatio, Permutatio, Pignus, Societas. Septimo contractus Junt vel leparati & leiun chi ab aliis contractibus, vt Emtio, Locatio, &c. vel cum aliis contractibus coniunguntur, vt fideiusforis obligatio & plgnus; vel interdum cum aliis coniunguntur, interdum vero funt perfe abaliis seiuncti, vt Societas, quæ vulgo diciturassecuratio. contractus, qui ad alios nominatos rediguntur, vt Contractus cenfualis, Cambium, Emphyteusis, Feudum; reliqui sunt per le nominati. Nond sunt contractus dubir, qui ab authoribus interdum accensentur contractibus, interdum à contractibus repelluntur, vt Stipulario, Donatio, Pollicitatio, Transactio: vel non dubii, vt reliqui. Decimo sunt contractus vel speciatim ita dicti, in quibus requiritur consensus contrahentium, quales funt ii, quos hactenus commemoraui: vel quafi contractus, in quibus non requiritur consensus, vti sunt Acceptilatio, Compromissum, Arbitrium, Tutela, Cura, Negotia gesta. 3. In contractibus tria sunt spectanda, Dolus, Culpa, & Casus fortuitus. Dolus est calliditas, fallacia, vel machinatio ad aliquem circumueniendum, siue decipiendum adhibita. Culpa est imprudentia, vel inscitia, qua quis ignorat, quod scire deberet. Est itidem negligentia, qua quis non providet, aut non cauet, aut non

facit, quod alioqui prouidere, cauere, vel facere deberet. Differt culpa à dolo, quòd dolus est ex animo & voluntare nocendi: culpa verò est, vel cum scientia quidem, sed sine voluntate lædendi, vel sine scientia & proposito lædendi. Casus fortuitus est inopinatæ rei euentus, qui hominum prouidentia caueri, aut præuideri non potest, vt ruina, insidiæ piratarum, &c. Cærerum culpa est lata, leuis, vel leuissima. Culpa lata, est, non intelligere, vel nosse, quod omnes intelligunt, vel nouerunt: & non facere, vel non prouidere, vel non cauere, quod omnes faciunt, prouident, vel cauent:veluti fi quis in ædibus apertis relinquat thefaurum fibi concreditum, quem alius furatus est. Leuis culpa est, non facere, quod homines diligentes solent facere: veluti si quis relinquat vestem commodatam in arcâclaue non obserata; quæ vestis deinde furto est ablata. Leuisima culpa estinonfacere, quod homines diligentissimi facere solent : vt si vestem commodatam reponas in arcam, & eam claue obseres, sed non obserues, anarca sir clausa necne. Quòd si vestis illa furto auferatur, tua est culpa, quæ dicitur leuissima. His ita præmissis, teneantur tres regulæ. Prima: Quando contractus est in vtilitatem solius accipientis, tunc accipiens tenetur non solum ex dolo & lata culpa, sed etiam ex leui & leuissima, vt in commodato. Secunda: Quando contractias est in vilitatem solius dantis, tuncaccipiens tantum modo tenerur ex dolo & culpa lata, non ex leuilsima, aut leui, yt in deposito. Tertia: Quandocunque contractus est in vtilitatem vtriusque, tunc accipiens, non solum ex dolo & culpa lata, sed etiam ex leux tenetur, non tamen ex leuissima, ve in emto & vendito, locato & conducto, & societare. 4. De jurejurando, quod in contractibus adhiberi solet ad eos confirmandos, quatuor sunt regulæ. Prima: Quando contractus siue pactum, siue conuentio, est contra bonos mores, videlicet cum est de re, quæ turpitudinem habet, & absque peccaro eius, . quiturat, fieri non potest; tune nec iusurandum confirmat contractum, . necobligatiurantem. Hinc vsitate dicitur: In malis promissis rescinde fidemin tu pi voto muta decretum, Sic non confirmatur iureiurando pactio, qua quis pactus est, se furem aut proditorem non delaturum. Secunda: Quando contractus iure ciuili, non verò naturali aut dinino, prohibetur, &est irrirus; si iureiurando confirmetur, tunc non solum iusiuran. dum obligat iurantem, sed etiam facit, vtipse contractus subsistat & valeat; vt donatio intermaritum & vxorem iure civili non subsistit: at interposito iuramento confirmata, vim habet. Tertia: Quando contractus, vel pactum, habet turpitudinemaliquam ex parte eius cui fit, non tamen ex parte eius, qui facit; tunc, fi iu fiurandum interponatur, non confirmat cotractum, quatenus attinet ad eum, cui iuratur, sed obligat promittentem, veliurantem, vti, quod iurat, impleat: vt si Titius Caio ysurario iuret Ddd

le vsuras soluturum, promissionem iuratam debet implere, at vsutarius debet restituere solutas. Nam iuramentum Titis confirmat promissio. mem tantum, non verò pactionem siue contractum. Quarta: Quandoia contractu vel pacto iusiurandu interponitur, quod est contra naturam & substantiam ipsius contractus, velpacti, tunc iusiurandum, quam. uis obliget iurantem ad præstandum id, quod iurauit, non confirmatramen contractum, sed potius sequitur ipsius naturam & substantiam. Ex. empli gratia, lurauit Titius, se non reuocaturum testamentum, at nihilo. minus reuocauit postea, facto secundo testamento: valet secundum, no primum: quia testamentum sua natura est reuocabile vsque ad mortem. iuxta regulam : Vltima voluntas est ambulatoria vsque ad mortem. 5. Contra-Aus gratuiti, qui fiunt gratis & liberaliter, si metu fiant, sunt irriti iure communi:qualis est inprimis donatio. Cum enim donationis natura po-Aulet, ve gratis & liberaliter fiat, si metu quispiam donauerit, donatio nulla est; quia eo ipso, quod metu fit, non fit gratis & liberaliter. Vnde remissio debiti, si metu siat, non valet; quia talis remissio est quædam donatio. Item si quis metu renuntiet iuri suo priuato, vel reb. propriis, quas haber, nulla est renuntiatio; quia talis renuntiatio est quæda donationis species. Sic promissio & donatio dotis, metu facta, non valet. Et testes in testamentis per metum adhibiti, nullius sunt firmitatis. Cæteri verò cotractus, pacta, conuentiones, vel quasi contractus, iusto & probabilimetu, qui cadere solet in virum constantem, valent : ita vt sint in iure communi rati & firmi, quamuis dissolui queant in iudicio, eò quòd metu sint initi. Veluti si metu Tirius vendat vel locet domum aut fundu, Caio, iusto pretio, valet contractus: sed rescindi in iudicio potest. 6. Tiibus ex causis obligatur quis in contractibus ex casu fortuito. Prima est, quando culpa fuit ante casum: veluti Titius commodauit Caio equum, vt Romamiret: Caius verò sciens & prudens per loca periculosa transiuit, vnde periit equus, vel ereptus est furto. Secunda est, quando mora præcessit casum:vt,tu non reddidisti mihi equum commodatum, quando debueras, qui periit apud te, alioqui apud dominum minime periturus. Tertia causa est, quando vnus contrahentium se sponte obligauitalteri ex casu etiam fortuito. Quod pactum iure ciuili vim habet. Ratio quoq; naturalis idem pactum confirmat; quia quisq; sua sponte potelle alteri obligare, ita vt rei commodaræ periculum in omnem euentum fuscipiat. Hoc tamen onus est pecunia æstimabile. 7. Contractus, & quali contractus, in quibus deeft solennis formula, que conditio iuris scripti, non solumin iudicio siue foro exteriori, sed etiam secundum conscientia siue in foro interiori, sunt irriti. Lex etenim dat forma istius modi contra-Atibus. At fine forma, nulla res potest consistere. Quare contractus sunt

info iure irriti & nulli, si aliter fiant, quam ipsum ius exigit. Atque hæc est nullitas substantialis in contractu, non verò accidentalis. 8. De contra-Aibus, qui dolo fiunt, sie est habendum. Si contractus sint bonæ sidei, non valent, quando contrahentes ipli contractui dolum faciendo caufam dederunt. In contractibus vei o stricti iuris, valet quidem contra-Aussfed contra eum, qui dolum fecit, agipotest ope & beneficio exceptionis. Si verò neuter contrahentium dolum in contractu fecit, sed alius quispiam, runc valer contractus, etiamsi sitex numero corum, qui funt bonæ fidei; sed agitur actione de dolo aduersus eum, qui dolos è agit. Is etiam, cuius gratia alius dolum fecit, damnum refarcire compellitur, siis qui dolum fecit, soluendo non fuerit. 9. In contractibus simulatis & fictis is qui fraudem committit contra leges & iura, damna inde secuta resarcire compellitur. 10. In contractibus tria debent distingui; Substantia, Naturale & Accidens. Substantia contractus estid, sine quo contractus subsistere nequit: vti est consensus contrahentium, & res in qua contractus versatur. Ibi formale, hic materiale cernitur. Naturale contractus elt, quod comitatur contractum tanquam proprium: vt, naturale est in contractibus, vt quis de dolo teneatur. Accidens est, quod contractui adest velabest, expacto contrahentium:vt in emtione, quòd pretium soluatur alibi, quam vbi resemta est; vel quòd emtio fiat numerata statim pecunia, vel dilata ad tempus pretii solutione. Sine sub-Hantia contractus elle non potest, cum ramen elle possic sine eo, quod est naturale: quemadmodum homo nequit esse sine corpore & anima, licet possit esse sine manibus. In contractibus igitur si pacta sint contra substantiam, ipsum contractum euertunt; vnde emtio esse non potest; li expacto rei dominium ad emtorem non transeat. Pacta verò, que sunt contra, vel præter id, quod est naturale in contractu, ipsum contradum non tollunt:vt, si qui commodatum accipit, obliget se ad casum aliquem fortuirum. Ea verò, quæ accidunt, ex consensu contrahentium adfunt vel absunt. 11. In contractibus spectari debent personæ, quæ contrahere possunt, vel non possunt. Verbi gratia, Quicunque non est rationis compos, vti furiosus, insanus, ebrius, dormiens, contrahere, vel quali contrahere prohibetur. Similiter, qui mutus est simul & sutdus à natura:item prodigus:item pupillus,&c.12.Si contractus pure&fimpliciter fiat, statim actionem & obligationem producit, ita vt statim debitum peripossit. Si verò contractus vel quasi contractus frat sub conditione, ex eo, dum conditio pendet, nulla actio vel ol·ligatio oritur. Sed contradus sub conditione factus, fit purus & simplex, conditione expleta. Quare adueniente conditione, contractus omnino ad effectum perducitur, ac fiellet purus & simplex. 13. Contractus, qui fiunt in diem,

ó

diem, hocest, habent adie cam temporis circumstantiam, sunt duimge nerum. Primò enim exprimitur articulus temporis: vt soluam tibi hodie sub vesperam. Deinde, quando sumus dubii, tempus censetur adiectum gratia debitoris, non ipfius creditoris; ac proinde finis leu exitus temporis ibi intelligi supponitur : vt si quis promittat se soluturum hocanno vel mense, tunc non tenetur nisi sub finem anni, vel mensis, soluere, ra Contractus sub conditione nonnullos producit effectus. Quoniam etfi statim ex co non nascitur actio aut obligatio, est tamen quadam spesium approbata. Item debitor præstare cogitur cautionem de soluendo, con. dicione impleta, si post debitum contractum suspectus sit. 15. In contra. &u alternativo non obligatur debitor nisiad minorem summam, &ad maiorem temporis moram : vt si Titius promittat se daturum Caiode. cem aut quindecim, non cogitur soluere nisi decem: si promittat sedaturum infra annum, vel biennium, non debet nisi infra biennium. 16. Inalternatiuis remediorum, electio est creditoris: quia gratia creditorism. media censentur indulta; vt si quis promittat alteri, le soluturum, veldaturum fideiussores, potest creditor petere debitum, neque cogitur recipere fideiusfores. At verò in alternatiuis rerum, electio est debitoris: yrsi pater promittat filiæ dorem vt nubat, & interim dum non foluerit, queliberanno certam pecuniæ quantitatem, liberum est patri debitorieligere quod voluerit, videlicet vel solutionem dotis promissa, vel solutione certæ quantitatis pecuniariæ quolihet anno. 17. Mutuum dare potelt is, qui non est lege prohibitus. Ii autem lege prohibentur, quibus est interdica libera rerum suarum administratio: cuiusmodi sunt furiosi, amentes, ebrii, prodigi, pupilli minores, & alii similes. Vnde quilibet adult ætatis vir non habens curatorem, quique liberè sua bona administret, potest mutuum dare & accipere. 18. Ista res mutuo dari & accipi possunt, quæ pondere, numero & mensura constant: vt vinum, oleum, frumentu pecunia numerata, &c.19. Mutuum suanatura est gratuitum, non metcenarium. 20. Obligatio ex parte eius, qui mutuum dat, est duplex. Primi ille secundum conscientiam cogitur resarcire damnum, siscienter, aus mala fide mutuò dederit rem vitio sam vel in substantia, vel in quantità te, vel in qualitate, ex qua passus est, qui mutuum accepit. potest ille mutuum repetere ante vsum eius expletum, vel antetempus constitutum, nili pari necessitate vrgente prematur, aut æquale damnum incurrat. Obligatio ex parte illius, qui mutuum accipit, est triplex. Primi ille secundum conscientiam debet remeiusdem generis restituere. & cundo, debet rem ein dem generis æquè bonam in substantia, quantitate & qualitate, reddere. Tertid, debet mutuum restituere in omnemeuentum.20. Potest vnusquisque commodare, sue sit sui, siue alieni juris, vt m

no,

etli

anu

n.

ra.

ad

de-

tu-

al-

rc.

da-

Ci-

tli

10-

ne

is,

cr.

n-

ltz

et,

tu,

er.

aut

ta-

us

11Ò1

n-

seruus & filiusfamilias. Item, siue bonæ, siue malæ sidei sit possessor. 21. Ad commodari substantiam spectant ista: vt is, qui commodat, rem alteri tradat vtendam: vt lit' conlenius contrahentium:vt rei commodatæ dominium fine proprietas maneat penes eum, qui dedit: vt reddatur eadem res in specie, vt loquuntur ICti, seu eadem numero, vt loquuntur Philosophi:vt commodatum detur gratis : vt denique detur ad certum & specialem vlum, & ad certum aliquod tempus, idque expresse, veltacitè. 22. Depositum deponere possunt, quicunque rei alicuius administrationem haben :: aut bonæ sidei possessionem: imò etiam filisfamilias, & serui deponere queunt rem patris & domini: & tuncis, qui depositu accipit, patri aut domino obligatur, quia res deposita est patris aut domini.22. Depolitum est iudiciale, vel priuatum: & deponitur vel custodia, vel controuersiæ ac litis, vel necessitatis causa, veluti tumultus, incendii, hostilis incursus, &c. 23. Solum res mobiles, & se mouentes, deponi queunt. 24. Precarium est genus liberalitatis descendens ex iure gentiu. Nihilenim est aliud, quam quod precibus petendi y tendum conceditur tamdiu, quamdiu is qui concessit paritur. Consistit autem precarium in ils rebus, in quibus commodatum: in rebus nempe immobilibus, se mouentibus, & mobilibus. 25. Precariò dare & accipere possunt omnes, qui, cotrahere queunt, id est, qui rationis sunt compotes, seu, vt iura loquuntur, dolt capaces. 26. Quicunque habet liberam rerum suarum, vel bonorum alienorum administrationem, potest pignori dare. 27. Obligationes ex pignore oriuntur duplices. Aliæ pertinent ad debitorem, qui rem pignori dedit; alizad creditorem, qui suscepit. Exparte debitoris sunt tres obligationes.1. Ne rem vni creditori oppignoratam pignori det alteri.2. Vt foluat omnes impenías, quas creditor fecerit in conferuando & tuendo pignore, ne periret, aut deterius redderetur. 3. Vt pignus repetere no queat, quousque integrum debitum soluat, Nec sufficit, si soluerit ex maiori parte. Potest enim creditor retinere pignus pro minima etiam parte fortis. Ex parte creditoris quinque funt obligationes. 1. Vt curet ne pignus pereat, aut deterius fiat. Cogitur enim damna pignoris compensare.2. Ne vtatur pignore. Namalioqui furti actione tenetur.3. Vt relarciat damna pignoris, quo vius est. 4. Vt computet in fortem, h.e. in partem folutionis debiti, omnes fructus, quos ex pignore percepit & confumfit, & si qui præterea alii supersunt, deducere ac restituere. 5. Vt integrè sibi foluto debito, pignus creditori restituat. Hoc n. ex ipsa pignoris naturâ & substantia prouenit. 28. Pignus non est accipiendum ab iis, qui funt pauperes, & pignore vti necesse habent. 29. Permutatio consistit in illis rebus, quæ vendi & emi possunt. V nde ea, quæ vendi & emi non possunt iure communi, prohibita quoq; sunt permutari. 30. Sex sunt genera Eee

402

rerum, quæ vendijure nequeunt. r. Res facræ vendi nequeune vrtem. pla, vasa sacra, & similia: quorum sacrilega venditio vocatur Simonia. 2. Res vhbus publicis destinatas nemo privatus vendere potest, velutiforum publicum, aut viam publicam. 3. Liber homo vendi non potest, nise in certis causis, de quibus supra. 4. Venena, & alia, quæ per se nocent humano generi, interdictum est vendere. s. Res litigiosa vendi & emi non potest. Denique res illæ, quas vel natura, vel ius gentium, vel ius diuinum, velius, ciuile, vel statuta populorum, vel mores patriz, vel lex gentis aut familiæ nostræ, commercio exemerint, vendi nequeunt. Sicofficia publica vendi non debent. 31. Resaliena & furtiua vendi autemi non deber, si quidem nobis constet certo vel probabiliter, illam este. talem. 32. Fas est cuique pluris vendere rem venalem, dummodo pretium iustum non excedat. Si enim pluris vendat quam valeat, iustitia leges & iura perfringit. 33. Pretium mercium iustum, quod lege non est taxatum, solet esse triplex:infimum, mediocre, & summum. Et tuncposfunt merces vni vendi pretio infimo, alteri pretio mediocri, tertio summo. Nam cum pretium iustum sit multiplex & varium, venditor nonviolat iustitiam, si cum vendit, numerato & soluto statim pretio, vilius vni vendit quamalteri, dilata adtempus pretii tolutione. 34. Sæpenumero contingit, vt quis merces suas seruetad tempus, quo plus sunt 2stimandæ, & tamen precibus emtoris cogitus eas statim vendere credità pecunia Hic necesse est, vt venditor ita se gerat. Primò certum & exploratum est, posse mercatorem tunç pluris merces suas vendere credità pecunia, quam numerata: posse itidem tanti vendere, quanti æstimarentur eotempore, ad quod fuerat seruaturus. Déinde mercator à quantitate pretii debet tantundem deducere, quantiæstimantur pericula, labores & impensæ, quas fecisset in suis mercibus seruandis vsque adtempus, quo pluris venderentur. Denique in tali mercium venditione pretium tripliciter constitui & taxari potest. Aut enim statim certum pretium taxatur:aut non fatim taxatur, sed reiicitur in eum mensem, quo res vendi debebat. Verbi gratia, Vendo tibi mensuram tritici tanti, quanti æstimabitur in mense Maio, in quo eram alioqui venditurus. Aut in hunc modum constituitur : Vendo tibs mensuram tritici ea lege, vt quo die voluero & quem elegero intra mensem Maium proxime venturum, debeas mihi tantum pretium soluere, quanti estimabitur eo die. 35. Quando merces emuntur anticipato pretio, seu pecunia numerata in antecelsum, emtor non potest tuta conscientia illas minoris emere, quam tempore traditionis valent. Víura enim est, si minoris emantur: & hoc lucrum in iure civili tanquam vlurarium prohibetur atque condemna-36. Non poslumus bona conscientia minori pretio statim soluto

emere merces ab eo, cui eas paulò ante vendidimus maiori pretio credito. Ita enim fenestra aperitur dissipationi bonorum: quia v.g. Caius emit merces credita pecunia, vt inde pecuniam habeat, non vt rem possideat. Estautem licitum minoris emere rem, quam paulò antè pluris alicui vendidimus, fi ille eam tradat præconi vendendam in publico foro. In hocenim casu bona fide emimus rem venditam. 73. Pactum retrouendendi iure ciuili est permissum. Istud verò pactum fit hoc modo : Ego tibi vendo fundum meum ea conditione, ve quando tibi pretium, quod mihi soluisti, reddidero, debeas quo que tu mihi fundum reddere, hoc est, denuò mihi fundum vendere tantidem, quanti ego tibi vendidi.38. Venditionum sub hasta ea est conditio & vis , vt iustum pretium iudicetur, etiam secundum conscientiam, id quod vnus offert, si amplius quam reliqui, intra tempus hastæ præfinitum, obtulerint. Quare eo ipso omnis fraudis suspicio in tali venditione cessat, & contractus confirmatur. 39. Pretium in venditione constitui & taxari debet, non pro varietate rei naturali, sed prout res humanis commodis & vsibus conducit. Nam si natura rei æstimaretur solum, plus valeret equus quam gemma. Secundo pretium iustum non semper æstimatur ex vtilitate rei. Nam res alioquin minus vtiles & commodæ plus valent aliquando. pretia considerantur ex communi omnium æstimatione: & ideo pro varietate locorum, temporum, populorum, & gentium, pretia rerum augentur vel minuuntur. 40. Pretia rerum in vniuer sum duobus modis constituuntur. Aut enim lege siue constitutione principis, adeoque reipubl.statuto, vel prætoris edicto, vel senatorum authoritate: aut communi omnium æstimatione raxantur. Pretium, quod priori modo conftituitur, vocant legitimum, hoc est, lege positum: quod posteriori modo taxatur, naturale appellant, non quòd ex rei natura confistat, sed quòd absque vlla lege ex hominum communi æstimatione ponatur; ac proinde conuenienter naturali hominum rationi, non affectui, vel arbitrio emptoris aut venditoris. 41. Pretium rei naturale non consistit in indiuisibili, hoc est, non est certum ac definitum, sed tres habet gradus. Aut enim est summum, aut medium, aut infimum. Vnde eadem res vendi. tur iure, aliquando fummo, vtputa decem aureis: aliquando minimo, videlicet octo:aliquando medio, videlicet nouem aureis. Econtrario pretium scripta lege positum, est certum & definitum; ita vt si res pluris vendantur, iustitia violetur. Huiusmodi sunt pretia carnium, salis, vini, mellis, la &is, frugum, leguminum, & olerum. 42. Tantires valet, quantum vendi potest : scilicet communiter. 43. Res eadem potest maiori pretio zstimari apud mercatorem, quàm apud priuatum hominem: quia mercator alit famulos & ministros, aut ipse multum laboris impendit Eee

ad merces comparandas congerendas, & asseruandas. 44. Diuiti homi. ninon est fas remaliquam emere vel vendere pretio maiori vel minori quam paup ri:scilicet per se hoc non licet, bene autem ex accidenti.Sz. pe enim viu venit, vt pauper necessitate pressus quærat emptores : merces autem spontaneæ vilescunt. Aliquando item diuites nolunt vendere merces suas nisirogati: Emptores autem augent pretia, cum hic &illic quærunt venditores. Crescit nimirum pretium ob copiam emptorum, decrescit ob paucitatem: econtrario ex multitudine venditorum minuitur, augetur ex paucitate. Quo fit vt merces sub hasta vel publica voce præconis aliud prettum habeant, quam extra hastam. Item parta bellivi-Ctoria in castris militum, exiguo pretio res veneunt. Ciues itidem, cum ex patria migrare coguntur, vel ob pestem, vel famem, vel bellum, minoris res suas vendunt Sic à scholasticis, qui post absoluta literarum sudia, vt reuertantur in patriam res suas vendunt, libri minoris emuntur. Præterea ad finem nundinarum minoris æstimantur merces quamin principio, si pauci sint qui emant. Cum etiam merces veneunt per partes minimas, non eodem pretio venduntur, quo tota fimul, vel partes maximæ. Plerumque item accidit, vt cûm merces funt penes vnum aliquem, pluris æstimentur. 45. Nouæ merces, ex vltramarinis locis deportatæ, ta. xari debent arbitrio boni & prudentis viri, habità ratione impensarum, periculi, industriæ & laboris, ex parte venditorum; paucitatis, multitudinis, & indigentiæ ex parte emptoru; abundantiæ, quantitatis, qualitatis, & similium, ex parte mercium. 46. Venditor potest augere pretiumob damnum, quod ex rei suæ venditione patitur: dummodo moneatemptorem de damno, quod sustinere compellitur. Hoc quoque iuris est emptori: quia res perieulo, vel oneri subiecta, minoris æstimatur & emitur. Potest itaque emptor rem minoris emere ob damnum, velincommodum, quo afficitur emendo. 47. Quinque sunt obligationes, quibus venditor ex venditione tenetur. Prima eft, vt rem venditam emptoritradat, & in eius dominium vel quasi dominium transferat, vel soluatio, quod emptoris interest. Secunda est, vt emptorem moneat de vitiorel venditæ occulto. Tertia est, vt venditionem vivel metu, vel dolo factam rescindat. Quarta, vt restituat, si rem pluris æquo vendidit, & damna, si qua passus est emptor, resarciat. Quinta, vt lege euictionis teneatur. 48. Emptor tenetur quatuor obligationibus. Prima est, vt pretium iustum & integrum soluat tempore præfinito. Secunda, vt pretium suppleat, sirem emit minoris æquo. Tertia, vt venditorem præmoneat de pretio rei iusto, siper ignorantiam vendat minoris, quam res valeat. Quarta, vt damno venditoris relarciat ob moram, vel culpam, quæ passus est: quia tempore nimirum, quo debebat, minime soluit. 49. Si conditionalis fuerit vendition bri

æ.

ere lic

m, ni-

ce

vi-

m

ni-

u-

ur.

in

Ki-

n,

12.

n, li-

ob

n.

115

a.

ditio, ante conditionis euentum periculum pertinet ad venditorem. Quòd si venditio scripto contrahitur, periculum venditoris est, antequa venditio in scriptum redigatur. Cum verò venditio contrahitur purè, & fine scripto, estque certæ speciei non requirentis degustationem, tunc omne periculum ad emptorem spectat, nisi res ob crimen publicetur,& nifi pactum, culpa, mora, vel dolus interueniat. so. Multæ funt caufæ, ob quas rescindenda est venditio, munere & officio iudicis: putà, si venditio sit contracta per errorem in pretio, vt si deceptus sit emptor vel venditor vitra dimidium iusti pretii. Item, quando per vim contrahitur venditio. Tunc enim iplo iure est rescissa. Item, quando venditio per metum illatum, & cadentem in virum constantem, facta est. Item ratione ætatis, conditionis non completæ, folennis formulæin venditione requisitæ, sed omissa. &c.51. Mercatores, qui monopolium privatà authoritate & mutuo consensu instituunt, iure ciuili puniuntur exilio; & publicatione bonorum; quia graui damno rempublicam afficiunt, eò quòd merces cariores fiunt, & annonæ penuria & caritas inde existir. Publica verò authoritate principis vel reipubl. interdum conceditur monopolium, sed ita vt pretium taxetur. Nimirum fi defint in repub.certarum quarundam mercium venditores, princeps vel respublica potest huiusmodi priuilegium dare illis, qui se obtulerint ad eas merces vendendas, quæ sunt reipublic.vtiles vel necessariæ. 52. Venditor actione de euictione tenetur. Postquam emptor ipsi denuntiauit, vt rei venditæsus contra litem motam tueatur: & cogitur foluere omnes impensas, quas emptor fecerit litigando, siue litem obtinuerir, siue secus. Euictio autem nihil est aliud quam rei emptæ, aliaue causa receptæ oblatio, interposito iudicis decreto. 63. Locari & conduci possunt res mobiles, vt sunt liber, arma, vestimenta:immobiles, vt fundus, domus, ager: le mouentes, vt seruus, ancilla,iumentum; & res incorporatæ, vt seruitutes personales. Res quoque alienæ possunt locari, si conductor rem sibi locatam alteri locetæque idoneo. 54. Conductor, vr & locator, tenetur ex dolo, lata & leui culpa: quia locatio est in vtilitatem vtriusque. Sed neuter tenetur ex calu fortuito, vel culpà leuissimà. 55. Quinque sunt obligationes, quibus lo cator conductori tenetur. Prima est, vt locator rem locatam præstet, qua vtatur & fruaturad tempus præfinitum. Alioquisi per locatorem steterit, quò minus conductor re fruatur, debet soluere quidquid interest conductoris. At si per casum fortuitum conductor impeditus fuerit, quò minus re locata vtatur, tunc locator mercedem remittere, vel reffituere cogitur, non autemid quod interest conductoris. Secunda, vi locator, rei vitium occultum patefaciat: vt si equus sit calcitrosus, domus ruinosa, seruus fugitiuus. Et hoc locum habet, quandocunque vitium rei fuerit conductoriperniciosum, vel inutile. At si secus sit, potest locator rem locares dummodo mercedem minuat, hoc est, tanti locet, quanti cum tali vitio locari consucuit. Tertia, vt locator soluat impensas necessarias, vel vtiles, per conductorem factas in re locata. Quarta, vt locator refarciat damna, fi quæ passus est conductor dolo aut culpa lata, vel leui ipsius locatoris ve fi res locata perierit, vel deterior facta fuerit. Quinta, ne locatorante tempus locationis completum, rem locatam repetat, & conductoremà locatione expellat, nifi quando est causa prægnans: cuiusmodi causa sum numero quatuor. Prima, si conductor non soluerit mercedem per bien. nium: secunda, cum locator re locata indiget ad suos vsus ob necessita. tem aliquam, quæ post locationem acciderit: tertia, cum res locatane. ceffe est vt reficiatur: quarta, quando conductor male in re locarà versa. tur. 56. Conductor locatori obligatur itidem quinque modis. Primo, vt tempore præfinito mercedem soluar. Secundo, vt non vtatur relocataaliter, quam inter locatorem & ipsum fuerit actum. Alioqui enim eum tanquam furem jura & leges condemnant. Tertio, vt rem locatam completo locationis tempore restituat. Quarto, ne rem locatam ante tempos locationis elapsum deserat, sine iustâ, vel probabili causa: ve si pestis, bellum, aut similis causa contigerit. Quinto, vt rem locatam locatori reddat integram, & non deteriorem factam, vel corruptam, dolo, vel culpasua lata, vel leui. 57. Qui operas suas locant, si per ipsos non stet, quò minus eas præstent, iure accipiunt integram totius temporis mercedem. 58.la focietate negotiationis requiruntur tres conditiones: quarum primaelt, vt negotiatio, in qua est societas contracta, sit honesta: secunda, vtino. mnibus inter focios feruetur æqualitas, nimirum, vt eorum fint communes impensæ, lucra & damna, ita vt quisque pro rata portione, quamin commune confert, lucrum reportet, & damnum sustineat, & impensas faciat: tertia, vt pecunia, quam vnus ex sociis in commune collocat, it periculo exposita, hoc est, si casu fortuito perierit, damnum siteius, qui eam in commune contulit. Ratio huius est; quia pecunia in commune collata, quod ad dominium spectat, non transft in societatem, led est eius, qui eam in commune posuit, & ideo, cum petit, ipsi, non socio perit. Ex quo efficitur, vt is qui pecuniam collocat in commune, non possit, quamdiu societas durat, extrahere ad suos vsus: quoniam etsi eius dominium habet, vsum tamen, manente societate, comminem cum socio fecit. 59. Socii tenentur ex dolo, culpâ latâ & leul. Nam huiulmodi contractus est in bonum vtriusque socii. 60, Finita societate, principalis pecunia, quam vocant sortem principalem, sine capitale, pertinet tota ad eum, qui contulit in commune, non verò diuldenda est, ita ve pars cedat ei, qui solam industriam & artem contulit. re,

tio

es.

ia,fi

S:Vt

inte

mà

unt

en-

ita.

ne.

rla-

o,vt

um

m.

pus

oel-

dat

fuâ

nùs

.In

cft,

10.

nu-

nin

ht

qui

·ue

fed

CIO

am

u-

ul.

Ita

Ratio huius est; quia dominum eius pertinet ad eum, qui contulit. Quod verò attinet ad illum, qui suam duntaxat operam ponit, ille satis habet, quod lucri partem ex pacto & conuentione aacipit. 61. Mandatu, vtest quidam contractus, est, quo quis officium honestum, & lege permissum, expresse vel tacité suscipit exequendum. Officium dico honestum; quia de turpi & mala re nec dari, nec accipi mandatum debet. Vnde si quis alteri mandet, vt furetur, nullum est mandatum: nec vlla inde existit mandati actio, quamuis si mandatarius fureiur, mandator culpam contrahat, & reus pænæ sit, quæ in fures est constituta. 62. Ad. mandati substantiam quatuor requiruntur. Primò consensus mandatoris & mandatarii: secundò, vt mandatum obligationem præcedat, non fequatur: tertiò, vt mandatum sit de re bona: quartò, vt in mandato dandomandator certam formam præscribat, quam mandatarius in exequendo servare debet. 63. Census est ius percipiendi annuam pensione, five reditum ex rebusalterius: ac proinde est materia diuersorum contractuu. Namius hoc potestemi & vendi, donari, locari, commodari, & cum alio iure, vel re comutari. Passim tamen censualis cotractus est quædam emptionis & venditionis species. Sic verbi gratia census annuus vnius aurei, ex constitutione Nicolai V. Pontificis Romani, potest emi decemaureis, & non minori pretto: ac proinde census annuus decem auteorum, emitur centum aureis. Huc referentur montes pecuniarii, qui dicuntur; in quibus pecuniæ deponuntur, vt ex illo pecuniarum aceruo cuilibet indigenti mutuum detur. 64. Cambium est species contractus, qui refertur ad permutationem ; quia cambium est vnius peçuniæ cum alia commutatio. De cambio diximus paulò ante. 65. Emphy teusis, siue contractus emphyteuticus est, quo res soli, siue immobilis, in perpetuum aut longum tempus, colenda & vtenda, salua eius substantia conceditur, aliquâ pensione constitutâ, & retenta proprietate, siue directo dominio. Est autem emphyteusis alia ecclesiastica, alia profana siue secularis: & vtraque hæreditaria, vel non. 66. Natura emphyteusis requirit quatuor conditiones. Primaest, vt dominium directum maneat penes eum, qui rem in emphyteusin dedit, vtile dominium transeat ad eum quirem accipit. Secunda, vt dominus ciuiliter rem possideat, emphyteuticarius naturaliter. Tertia, vt emphyteusis solum consistat in re soli, non in re mobili. Quarta, vt emphyteuticarius, si pensionem non soluat desinito tempore, in pænam commilli incidat, hoc elt, rem amittat. Huie contractui affinis est ille, qui dicitur feudum, in quo feudatarius domino feudi debet obsequium personale: id quod in emphyteusi non est, cùm ibi sufficiat realis pensio. 67. Stipulatio est conceptio verborum, quibus is qui interrogatur, daturum facturumue se id, quod ex conuentione ..

tione interrogatus in continenti promittit. Nimirum hîcinteruenitin. terrogatio vnius, & continuò sequitur responsio alterius promittentis, certis verbis concepta:videlicet. Promittis? Promitto.vel: Spondes te daturum? Spondeo. Vel, Fideiubes? Fideiubeo. Vel, Dabis? Dabo. Vel, Facies? Faciam. Quòdsi non adsit verborum solemnitas, nulla ex hoc contractu nascitur obliga. tio. Est autem iure ciuili introducta certa verbotum solennitas, ne homines temere aut leuiter polliceantur, & vt præstent, quæ prudenter& consilio pollicentur. Vnde cum promittimus aliquid nudo pacto, nullà certà verborum solemnitate vestito, lex ciuilis actionem denegat; quia præsumit esse temere promissum Lum verò spondemus aliquid persti. pulationem, præsumit, nos prudenter & consultò promissse, & ideoa. Ctionem dat. 68. Donatio fit dupliciter: aut traditione rei, quando fineyl. là promissione præcedente quis rem suam alteritradit, vt statim fiateius: aut pacto nudo, & simplici promissione, quando quis promitticalteri, se rem ipsi traditurum. 69. Omnes illi donare possunt, qui rei dominium. s. ue proprietatem habent, & nullo iure donare prohibentur. Prohibentur autem donare amentes, furiofi, prodigi, filiifamilias, &c. 70. Donari possunt omnes res, quæ in commercium humanum veniunt, aut quaru dominium ex vno in alium transferri potest. 71. Infinuatio in donatione est, cum iudex suo consensu & anthoritate donationem approbat. Requiritur autem ista infinuatio de iure ciuili, si summa quingentorumlo. lidorum, id est, octingentorum ducatorum, quantitatem excedat. Alioqui citra infinuationem irrita est & inanis. 72. Donator potest reuocate donationem quinque ex causis. Primò, cum is, qui accipit, intulit donatoriatrocem iniuriam: secundò, si impias & violentes manus in donato. rem iniecerit: tertiò: si donatoris rebus graue damnum intulerit: quatto, si donatoris vitæ periculum machinatus fuerit: quintò, si conditionemia donatione appointam non impleuerit.73. Promissio simplex & gratuita, facta ex causa licità obligat conscientiam, & quidem firmiter. Nam qui promissionem datam non soluit, datam frangit fidem. At fidei data violatio non est parua culpa: quoniam si fides è medio consuetudinis huma. næ tollatur, magno detrimento respublica afficitur. Fides itaque holli vel hæretico data legitime, omnino est seruanda. Quod attinet ad promillionem rei turpis, certi iuris est, eam per se & sua natura irritamelle & inanem: veluti si quis homicidium vel sacrilegium se facturum promittat. 74. Assecurationis contractus est, cum quis alterirem eius in tutofuturam esse certo sibi pretio assignato promittit. Hic ex parte assecurato. ris nascitur obligatio, vt rem assecuratam restituat, si perierit, vel damni refarciar; ex parte vero domini est obligatio soluendi pretium assecurato. ri, si res sua salua in tuto constituatur: verbi gratia, Titius mercator habet

lli

ni.

&

lia

i.

vl.

fe

ſi.

n-

ari

ru

ne

e-

0.

0.

TC

0.

Ò,

ui

0.

a. sti

).

u

el

nauem mercibus onustam in portu, vt rraiiciat eas in Indiam, & Caius fecurum eum reddit, fore vt nauis salua & integra cum mercibus traiiciat mare, si certum pretium sibi promittatur à Titio, tum demum soluendum, si nauis tutò peruenerit in Indiam. 75. Contractus sponsionis, quo certatur super aliqua re, licitus est ex natura rei : quoniam contrahentes exæquo periculum subeunt, & exæquo lucrum possant acquirere. 76. Contractus fideiusionis (sue illa sit iudicialis, siue extraiudicialis) valde vtilis est reip, si fiat prudenter: ab eo videlicet qui liberam habet bonor u suorum administrationem, ita vt ea sint sufficientia ad satisfaciendum pro debito, & pro damnis, quæ passus est creditor culpa principalis debitoris non soluentis. 77. Quasi contractus negotiorum gestorum est, qua. dote absentem mihi obligatum facio ex eo, quòd sponte mea vtiliter gero negotia tua, ex quo vtrinque oriuntur quædam actiones & obligatio-Namis, qui gerit negotium alterius, tenetur ex dolo & latâ culpâ: nonnunquam eriam ex leui & leuissima. Ille verò, cuius negotia alius vtiliter gessit, tenetur ad expensas. 78. Quasi contractus, indebiti soluti elt, quando quis errore soluit, quod non debebat: quo ipso habet actionem condicendi, id est, repetendi indebitum solutum. 79. Leues contra-Aus non facile sunt probandi. Huiusmodi estille contractus, qui frequeter fieri solet in Gallia & Belgio: verbi gratia, Titius accipit à Caio 100. nummos aureos, ea conditione, vt Titius reddere teneatur ducentos, si post duos annos vixerit, vel vxorem duxerit, vel visa vrbe Roma saluus in patriam rediecit. Talis est contra cus, qui fieri solet in Anglia, verbi gratia. Ego tibi do 100 aureos, câ conditione, vt si post elapsum annum vixero, mihi reddas centum & decem aureos: fin moriar intra annum, hæredi meo tenearis reddere 85.& reliquos 15. tibi retineas. 80. Simonia est studiosa hominis auari voluntas emendiaut vendendiid, quod est spirituale, aut spirituali annexum; vt si quis vendat aut emat sacra ecclessa officia, item remissionem peccatorum, & similia.

## CAPVT XXI.

De casibus conscientiæ circa nonum Decalogi præceptum.

PRÆCEPTA.

Casus conscientia circa nonum Decalogi praceptum, respiciunt samam proximi nostri.

Huc itag, pertinent casus de mendacio, iniurià, detractione, susurratione, maledictione & derisione; de restitutione sama & honoris; de correctione fraternà; de taciturnitate; & denique de iudiciis.

## REGVIA.

Casus conscientiæ de mendacio, detractione, &c. expediuntur ex his regulis.

sio, iniuria. detractione, ne, malediacone of derisione.

Demenda-

1. Mendaciam stricte tumptum, convenit solum vocibus, quas vtresusurratio- rum notas in sermone vsurpamus. Latè acceptum non solum conuenit verbis, sed etiam nutibus, & rebus ipsis, & factis quibus tanquam signis aliquid fignificamus. 2. Sermo communiter refertur ad rem. &ad intentionem. Vereferturad rem, cuius est signum, dicitur verus velfalsus. Verus quidem, cum adæquatur rei, hoc est, quandocunq; res ita se habet, vt sermo significat. Fallus verò, cum non adaquaturrei, hoc est, quando resaliter se habet, quam sermo significat. Vt vero sermorefertur ad intentionem dicentis, homo dicitur verax, vel fallax. Verax, quando is, qui loquitur, credit & intédit id, quod fermo exterior sonat: fallax verò, quado aliud credit & intendit, quam exterior fermo fignificat. Ex quo lequitur, vt quis dicendo verum, possit esse fallax & mendax homo, & dicendo falsu possic esse verax, vt docer Augustin. leb. de mendacio c. 3. Hocest, & philosophidicuntaliquem posse dicere mendacium, neg; tamen mentiri. Et iidem distinguunt inter veritaten Logicam& Ethicam. Illa conformis est rebus, hæc conceptibus. Mendacium itag: Ariae acceptum, est dictum quo aliquid dicimus, vel contraid gest in re, vel contra id. o mente & animo credim, affirmamus vel negamus. Vnde si verum dicimus, putantes nos falsum dicere, mentimur: quia loquimur contra id o méte credimus. Quò pertinet allusiva ista notatio, mentiri est cotra menteire 3, Ad mendaciú non requiritur, vi sit diduer intentione falllendi audientem. Satis est, vt sit dictum contra id, quod est in re, vel quod mente credimus, quando loquimur, siue intendamus alium audientem decipere, siue non. 4. Mendacium communiter diuiditur in iocosum, officiosum, & perniciosum. Iocosum est, quoddiciturioci & delectationis gratia. Officiosum, quod ratione villitatis alicuius, propriæ vel alienæ, dicitur, quodq; alicui prodest, & nulli no-Perniciolum est, quod damnum infert dicenti, vel audienti, vel alteri, de quo sermo est. Semperautem est peccatum, si loquamurco. traid, quod est in re, vel quod mente concepimus. s. Nunquam licitum est mentiri; quia mentiri est malum intrinsece & formaliter. nea igiturest opinio illorum, qui aiunt, aliquando licitum esse mentiri, nimirum pro bono aliquo magno affequendo, tuendo, aut confirmando, vel pro malo aliquo proprio, vel alieno deuitando, nimirum pro feruanda vita, fama, falute, vel honore innocentis, item pro occultando aliquo virtutis bono humilitatis causa. Hæc, inquam, opinio, esterro-

nea: quia non funt facienda mala, vt inde euemant bona: ergo non est mentiendum, vt vitam alterius conserues. 6. Partem veri dicere, non est mentiri. Nimirum non semper tenemur omne verum dicere. Sufficit ergo tunc dicere partem veri: vt fi tyranus roget, an viderimus hunc veliliu bonum virum, innocenter accusatum, an, inquam, viderimus, ipsum fugientem: & nos non tantum sciamus, quòd fugerit, sed etiam, ybisit: tunc no tenemur ita respondere, Sanè vidimus ipsum hac velillâc fugientem, & fimul scimus, vbi iam degat. Si ita respondeamus, no facimus o Christianos decet. Satis est, si ad interrogatione tyranni respondeamus, ne cotra leges charitatis præuaricemur. In hoc casu nobis succurrant dux ista Maxima: Veracitas est ingeniosa & officiosa. Ite: A Deo est virumg, veritas iuris, & comoditas facti. 7. In his casibus mendacium est peccatum grauius. Primo in materia fiue rebus fidei Christianæ, item pietatis & cultus diuini. Secundò in rebus doctrinæ, vt si quis doceat aliquid contra rationem. Tertiò, quando quis scienter dicit mendacium, idq; cum damno proximi, nimirum vitæ, famæ, aut salutis spiritualis. Quarto, quado quis mendacium etiam leuissimu iuramento affettorio confirmat. 8. In promissionibus comittitur mendaciú tribus modis. Primò, cum quis promittit se facturu, vel non facturu aliquid, & no habet animű faciendi. Secundo, si non habeat animű se obligadi, nec promittendi, Terriò, quando quis dicit, se facturum aliquid, habetque animum pmittendi, & tamen postea non præstat. Quanqua tertium illud non tamest mendacium stricte acceptum, quam fidei & promiffionis violatio. Et ita, qui fidem non seruat, diciturinfidelis, non mendax: quanqua vulgo etiam mendax dicitur. 9. Verbis æquiuocis possumus vti citra notă mendacii. Ita si in comuni hominum conuictu vtamur verbis, quæ reuera sunt ambigua, vel ex significatione ipsorum, vel ex modo, quo illa dicuntur, minimè mentimur, fi in vero fenfu, que verbailla faciunt, accipiamus. Neg; verò iniuriam facimus his, quibuscum loquimur, quoniam ipsi etiam possunt accipere verba in eodem sensu, in quo nos loquimur. Quod si inalio accipiant, sibi impu-Nosenim iure nostro vtimur, cum non obligamur ad loquendum in eo sensu, ad quem ipli verbaaccipiunt, alium sensum habentia secundum nos. Sed quando iure rogati, ad respondendum obligamur, tune non licernobis verba, quæ dicimus, in alio fensu accipere, quam lit is lenlus, quo accipit ille, qui interrogat nos; quoniam cum ius ille habeat interrogandi, nos obligamur ad respondendum iuxta senfum & mentem iplius; alioqui ipli facimus iniuriam. aliquo interrogemur contra ius, vel præter ius, minimè obligamur conformare mentem & lensum nostrum cum mente & sensu interro-Fff 2

梅

n

b

T

8

gantis, nisi gloria Dei, & salus nostra, aut aliorum, vel etiam illius, qui co. tra ius interrogat, requirant, vt sine omni ambiguitate respondeamus. Sane licitum est, sermonem nostrum in alio sensu accipere, quam sitis se. sus, quo accipit ille, qui interrogat contra, vel præter ius: si nemini no. ceamus ingeniolâ verborum æquiuocorum vsurpatione. Quæ omnia probe sunt observanda, ne patrocinemur æquiuocationi lesuitarum, de quâ Nauarrus & alii scribunt verbis mangonizatis & plausibilibus J. sta verò ars æquiuocandi nititur hac vanissima Maxima: Licitum est, ptiser. mone aliquo, qui ex sui significatione vuum tantum significat, in quo nimirum sinsu sermo est falsus: ex aliquo tamen, mente nostra retento, sermo fit verus. Verbi gratia, Petit Titius à me, vt illi commodem librum, vel mutuem aliquas pecuni. as: quod charitatis officium possum ego commode præstare, & nihilominus respondeo, me non habere illum librum vel pecunias: qui quidem sermo in se falsus est, quia reuera habeo, & possum sine incommodo commodare, vel mutuare: & licet fermo aquiuocatione careat, egotame animo intelligo aliquid, quod in metemea referuo&adiicio fermoni prolato, nimitum non habeo, vt tibi dem, vel quod tibi debeam commodare, vel mutuare. Et ita sermo fit verus ex eo, quod mente adiieioaliquid. Hæc, inquam, est ars æquiuo cationis apud socios I e sv. Verùm enimuero nequaquam licitum est hoc sermone vii in communi hominu consuetudine. Nam huiusmoditergiuersatione, tanquam pallio quodam,omnia peccata excusari possent. Item è medio tolleretur humana conuersatio, & charitas inter proximos. Denique voçes sunt introduct loco rerum, vt nempe sint illarum symbola. Ergo non licet easaliteraceipere, quam sunt ex significatione sua institutæ. Cum igitur voces non funt æquittocæ, debemus eas accipere in sensu, quem faciunt ex hominu institutione, ex qua significant. Vnde iam facile est videre, quid interlit inter æquiuocationem Iesuiticam & Logicam.Illa scilicet est, quæ verba nonæquiuoca facitæquiuoca, contra communem hominum intelligentiam; & dici potest æquiuocatio ethica, qua verba æquiuoca vsurpantut cum damno alterius: hæc est, qua vsurpantur verba æquiuoca bono fine & modo, scilicet vel animi causa, vel ingenii exercendi, vel veritatis prudenter ac piè occultandæ gratia. 10. Non est mendacium, vti sermone tropico & figurato: quia voces tropice sumtæ significant vorum: & non accipiuntur à nobisad significandum proprium sensum, sed eum quem per translationem significant. 11.Sifabulas narremus, vt res verè gestas, tunc non est licitum nobis eas recensere, etiam ad persuadendum aliquid boni, quia sunt mendacia. Si vero eas referamus, vi fabulas, tuncest licitum: quia eas assumimus ad aliquid significandum, in ipsis tanquam in quibusdam typis & figuris adumbratum. 12. Si rem dubiam & incer-

tam, tanquam certam asseueremus, mentimur : quia quod dubium est, scienter asseueramus este certum. Si verò eam asseueremus ve veram, non quidem mentimur, quia fieri potest, vt sit vera: sed nos ipsos exponimus periculo dicendi mendacium, quia potest esse falsum. cum sit dubium. Præterea aliud est assertiue, aliud narratiue aliquid commemorare.Ita sæpe narramus mendacium, quod audiuimus ab aliis, & tanquam verum accepimus; neque tamen hoc iplo mentimur, quia non afferimus id, quod narramus.13. Hypocrifis est simulatio, quâ quis fingit se esse san-Aum, vel bonum, cum non sit. Et hoc sieri potest dupliciter. Primò, cum quis factis præ le fert sanctitatem, quam non habet. Secundò, quando quis, vt bonus appareat, peccatum occultat, quod habet. 14. Simulatio estillicita, vel licita. Nimirum simulatio sua natura est aliquid indifferes: quia est actus, quo quis vtitur verbo, re, vel facto aliquo, tanquam signo ad fignificandum aliquid aliud, quam ipse intendit. Hoc autem sit duob. modis. Primo hypocritice: vt si quis fingat vitæ integritatem: & hæc dicitur simulatio deceptionis, & ludificationis illicitæ. Deinde prudenter & ingeniose:vti sunt insidiæ siue stratagemata militaria, quæ proficiscutur ex dolo bono, id est, ex prudenti a obliqua, vt appellant Ethici: & hæc simulatio dicitur obliquationis:estque vel probationis, vri Christus Luc. 24 simulat se longius iturum: vel ludificationis licitæ, vti Dauid simulabat stultitiam. Tales quoq; sunt simulationes, quibus collusores inter se vtuntur in ludo honesto & artificiali. Huc etiam pertinent simulationes: practicæ, vr vocant, quæ nulli nocent, & plurimum prosunt nobis aut aliis; nimirum ad euitandam mortem, vel graue aliquod damnum, fiue periculum famæ, honoris, aut bonorum temporalium. Sic enim Dauid (vt modò diximus) aliquando simulauit stultiriam: & Christianus transiens per terras Turcarum, licitè simulat, occultando se Christianum, dumodo non mentiatur in verbis. Ita pastor verbi Dei, si versetur inter perlecutores, potest se simulare mercatorem. 15. Licet simulare sexum in his: casibus:nimirum ad fugiendum iustè ex carcere, seruitute, vel captiuitate:item ad ad euitandum aliquod insidiarum periculum:item ob bonum: aliorum citra scandalum. Si verò eius modi habitu sicto & simulato vtamur ex leuitate animi, vel ob finem malum, vr hoc modo peccata perpetremus & damna inferamus, vel cum graui periculo scandali & offenfionis aliorum, vel denique contra leges, quæ prohibent eiuscemodi habitum simulatum: tunc ista simulacio est graue peccatum. 16. Simulatio, quâ iudices boni & prudentes vtuntur, vt ex reo, actore, vel teste, veritatem rei dubiæ extorqueant, est licita, si fiat fine bono & in causa bona.. 17. Qui certis anni temporibus vtuntur la ruis, vel animi relaxandi: Fff 3

d

fu

A

ti

gratia, vel ex leuitate animi, vel ob malum finem, vel cum granialio. rum periculo aut scandalo, peccare censendi sunt. At, inquis, non videntur peccare, si ioci & animi causa hoc faciant. Responded, nulla potest inde oriri delectatio, quæ quidem sit liberalis: cum illiberale & indecorum sit ita incedere. 18. Si quis sit causa, vt alius mendacium dicat, vel iuret bonâ fide, ita vt is, qui iurat, nesciat se iurare falsum, cum ramen is, qui inuitat eum ad turandum, inuitet scienter ad iurandum falsum: in hoc, inquam, casu, is qui alterum inuitat, se obstringit & mendacii & periutii crimine: quoniam est causa vtriusque procreans. Ille verò, qui mentitur & iurat, nonnisi est causa instrumentalis, quav. titur alter tanquam causa principalis. 19. Si quis tacendo & occulrando veritatem, quam alioqui confiteri tenetur, non prodit, reuera mentitur: quia est peccatum omissionis veritatem occultare illo tempore, quo potest & debet exprimi. 20. Tria sunt peccata iniuria verbalis contra proximi honorem: nimirum contumelia, conuitium & improperium. Contumelia est iniuria, qua verbis obiicitur alteri crimen liue peccatum, quod alioqui perpetrauit. v. g. fi quis compellet aliquem furem. Nimirum contumelia est dicti acerbitas ob culpam commissam contra honorem alterius, vt loquitur ius ciuile. Comunium est iniuria, qua verbis obiicitur alicui malum culpæ, quod non admisit: vel malum pænæ, aut naturæ, v.g. si quis innocentem vocet furem: fieum, qui vapulauit, verberonem; aut aliquem appellet gibbolum, qui alioqui talis est. Improperium est iniuria, qua alteri obsicitur beneficium in ipsum antea collatum, ita vt falsò accusetur ingratitudinis. Cæterum tria ista iniuriæ verbalis genera requirunt præsentiam eius, in quem iactantur. In hoc enim contumeliæ & conuitia di-Atinguuntur à detractione: quòdilla sint iniuriæ, quibus honor præsentis dehonestatur; hæc, qua fama absentis læditur. Porrò tres iltæ predicta iniuria ve plurimum consistunt in verbis : aliquando tamen etiam in nutibus, motibus & factis, sed non quomodocunque acceptis, sed tanquam signis ad aliquam iniuriam repræsentandam. Talis erat apud Romanos contumelia pollicem inter duos digitos alicui 21. Contumeliæ possunt dupliciter accidere. Primoex oftendere. intentione dicentis, cum animo iniuriandi verba probrosa iaciuntut in aliquem: & tunc dicitur esse comumelia directe, & formaliter. Secundò, cum verbu probrosum iacitur in aliquem, non quidem ex intentione exprobrandi, sed ex lata culpa, hoc est, crassa imprudentia, ignorantia, vel negligentia: & tunc dicitur esse contumelia indirecta & virtualis, quia perinde est, ac si verbum contumeliosum sactaretur ex intentione: quia is, qui loquitur, tenetur aduertere & diligentiam ad-

hibere, ne huiusmodi contumeliosa verba dicatur. Idem est iudicium de detrahete, male iurante, siue peier ante, & hæresin proferente. Hic auté oportet illud animaduertere, verbu, palioqui esfet contumeliofum, si dicatur gratia correctionis, vel disciplina, vel ioci salsi & liberalis, desinere esse corumeliosum. Idé de cæteris peccatis in verbo consistentibus, est iudiciu 22. Contumelia tribus modis sit peccatu grauius. Primò ex intentione grauiter lædendi honoré alterius, licet verbu contumeliosu sit leue. Secundo ex gravitate materie: yt quado verbu contumelios u est graue, licet no dict u fit ex pposito grauiter la dendi. Tertiò, ex defecta cautionis, prudétiç & diligentie, qua effetalio qui abstinédu à verbis cotumelions: vt potest iis accidere, qui verbis corripiunt alios. Fierin. potest, vt ex imprudetià & negligentià admisceantur verba cotumeliosa, grauiter lædentia honoré alterius. Sequitur ex dictis, cotumeliam eleuari, vel ex leu tate materiæ, vel ex imperfecta animi delfberatione, vel ex leui imprudentia vel negligentia, qua iniuria ia crantur inalique. 23. Sialicui malu pænæ, aut defectu naturæ obiiciamus acerbè, non verò animo correctionis, vtiq; peccamus: peccato scilicet contumeliæ. 24. Qui leue convirium iactat in alium, que certo nouit grauissime offendi eiusmodi conuitio, alioqui leuissimo, is grauiter peccat: galicet coultium sit leue, tamé infert damnu graue. Duo auté sunt gradus huius peccati. Nã homines cordati, prudentes & graues etia leuissimis courtiis solent grauiter contristari & offendi. Et hic leue conuitium, est graue pfecto peccatu. Si verò sint homines paru prudentes, & tenuis etiam fortis, qui quocunq; etia leuissimo verbo solent grauiter offendi, etli in eos iactando leue conuitiu, peccemus, no tamen ita grauiter vt in priori casu. Grauitas auté conuitif tum videtur inprimis inde pendere, quod scientes irritemus leues istas & viles personas, quæ temere & irrationabiliter offenduntur, cum virigraues & prudentes no fine ratione offendantur etiam leuissimis conuitiis. 24. Detractio & fusurratio ita distinguantur apud Casistas, quod detractio sit, qua fama alterius læditur: susurratio verò, qua fama alterius læditur cum additamento, tali videlicet quod fiat ex intentione lædendi amicitiam & concordia inter duos: 25. Fama proximi læditur vel extra iudicium, vel in iudicio: & extra iudicium dupliciter, vel dicedo falsu crime proximi, vel dicendo crimé veru, sed o ccultum. In judicio potest contingere vel ex parte acculatoris, vel ex parte acculati. Primo modo dupliciter: nimiru, fi falsu crime alteri imponatur, vel si veru crime dicatur, sed occultum. Secudo modo dupliciter: videl. si accusat' neget crimé veru, sed publicu,vel si dicat accusatore meriri, aut calumniari. 26. Fama proximi potest ledi directe vel indirecte. Directe, ve si crime falsu alteri impoatur; vel

verum, sed occultum, commemoretur. Indirecte, vt fi quis neget crimen verum fibi obiectum. Confequenter enim lædit famam alterius,quiff. gnisicat eum mentiri vel calumniari. Deinde fama proximi auferti potest formaliter, vel virtualiter. Formaliter læditur fama proximi, cumer intentione crimen alterius prodicur. Vntualiter verò, cum crimen proximirefertur aliis, non ex intentione la dendi famam proximi, sed nihilo. minus, quia imprudenter, inconsiderate, vel negligenter crimen narra. tur, manet proximi fama læsa. 27. Fama in prætenti materia nonaccipitur prout oritur ex quâcunque excellentia, sed vt nascitur ex laudabili& honestà vità. Vnde in iure ciuilifama dicitur esse status illæsæ dignitatis, vità & moribus comprobatus, & in nullo diminutus. 28. Si quis seipsum infamet, imponendo sibi falsum crimen, grauiter peccat contra veracitatem & iustitiam. Deinde si quis infamet seipsum, detegendo aliquod suum crimenatrox, idque sine vlla causa & ratione, grauiter etiam pec. cat. Huiusmodi enim infamia absque scandalo aliorum fieri non solet,& absque derrimento notabili vel sui ipsius, vel etiamalterius. Etsi verò no. strafama in bonis nostris numeretur: tamen ideo nobis non est liberum, illam retinere vel auferre per nos iplos: quia ita habemus famæ nostræ dominium, vr obligemur in conscientia illam defendere, sicut & aliabona multò minora & inferiora. Quid verò si quis seipsum infamet metu magnorum tormentorum?an etiam ille peccat? Respondeo:quando tor. menta sunt magna & grauia, ita vtipsa natura ea reformidet, huiusmodi tormentorum metus fatis magna est causa, vt quis excuseturab istoadu infirmitatis humanæ. Oportet autem postea reuocare dictum illud, quo aliquis seipsum infamauit. 29. Famæ alterius detrahitur octo mo-Et primo quidem directe quatuor modis. Primo, cum falsum crimen imponitur. Secundo, quando crimen occultum detegitur. Tertio, quando crimen, dum refertur, exaggeratur, siue aliqua ex parte notabili augetur. Quarto, quando factum quidem non vituperatur, sed improbatur intentio facientis. Indirecte detrahitur famaalterius similiter quatuor modis. Primò, quando quis bona virtutis alienz denegat. Secundo, quando filentio occultat bonum alterius. Tertio, quando quis minuit. Quarto, quando quis maligne, aut ieiune, & frigide laudat alium, alioqui commendandum. 30. Qui detegit peccatumalterius vni vel duobus viris, quos certò nouit illud peccatum aliis nonpatefacturos. v.g. si maritus vxori suæ secreto peccatum alterius recenseat, aut amicus alteri amico fideli: quicunque, inquam, hoc facit, nonanimo detractorio, nec ex leuitate quadam animi, aut loquacitate, etsi nonpeccat, tamen eo iplo, quod narrar, peccato ansam præbere potest, quatenus videl.in periculum manifestationis adducit eum, cuius peccatum estad-

huc occultum. Hucaccedir, quòd liquando ægriùs feramus famam nostram lædi apud vnum aliquem virum, quam si apud multos lædatur. 31. Qui recenter folum percata alterius audita, & expresse dicit, fe nihil certò nolle, sed tantum memorare se que audiuit, non verò cofirmare, is no peccat fi adfint sequentes coditiones. Prima, ne is qui refert, id faciat animo detrahendi. Secunda, ne addat aliquid amplius, aut confirmet magis audita. Tertia, ne is qui refert, sit vit tanta authotitatis, vt ei credatur, etiamfi tantum audita referat. Contingit enimaliquando, vtaliqui viritantæ sint authoritatis, vt credamus, eos ideo referre, quæ audiuerunt, quia credunt ita reuera este, sicutipsi re-Quarta, ne referaturid, quod auditum est ab indignis homi-Quinta, ne referatur coram illis, qui certò aut probabiliter nibus. creduntur postea commemoraturi aliis, & rem exaggeraturi, vel am-32. Si quis sit infamatus notorie in vna aliqua provincia, vel ciuitate, potest infamari in alia quoq; provincia vel ciuitate, vbi nescitur eius infamia: si obseruentur hæ conditiones. Primò, si peccatum sit notorium per euidentiam iuris, hoc est, per sententiam iudicis, vel propriam confessionem. Secundo, si aliquis sit infamatus per euidentiam facti. Si verò quis sit infamatus per euidentiam iuris aut facti, & alibi bene viuendo famam suam recuperauerit, non licet tutà conscientia euulgare ipsius peccatum: quia sicut fama proprio facto amittitur, & infamia contrahitur: sic etiam proprio faao infamia purgatur, & fama amissa recuperatur. In foro tamen exteriori infamia iuris non tollitur proprio facto, sed authoritate iuris. 33-Si quis præter ordinem iuris factus sit infamis sententia iudicis iniqua, aut falsis testibus, contra iustitiam est evulgare crimen falso ipsi imposi-34. Non est peccarum detractionis, si quis detegat defectu natalium alicuius, quando non adestanimus detrahendi: & quando non sequitur damnum, perinde ac si detractio esset. Potest autem esse contumelia; quia hæcest iniuria, quâ minuitur honor proximi. Honor autem est reuerentia, quæ debetur alicui in testimonium victutis, vel cuiuscunque alterius dignitatis & excellentiæ. Et proinde contumeliofum est verbum, quod exprimit defectum naturæ, inprimis in præsen-35. Si quis dicat, omnes esse improbos in aliqua ciuitate vel prouinciâ, infamat totam congregationem. Si verò solum dicat multos ibi este improbos, non infamat totam congregationem, nec in particulari huncaut illum infamat. Et hoc & modo accipiendæ sunt locutiones indefinitæ de aliquo collegio aut oppido, illud esse infame. 36. Absque vllo peccato possumus deregere peccata aliorum extra iudicium, in his casibus. Primo, quando peccata aliorum, qui noti sunt, referun-Ggg

tur, vt sensibilia exempla ad audientium instructionem. Secundò, quando referuntur ad maiorem audientium cautelam, ne scilicet corrum. pantur peccatis aliorum. Tertiò, quando referuntur ex quadam animi commiseratione, vt audientes prouocentur ad precandum pro illis. Quartò, propter maiorem viilitatem corum, quorum peccata detegun. tur. Sic v. g. peccata filiorum parentibus, & discipulorum magistris deteguntur. Quintò, ob confilium capiendum, vt sciamus, quomo. do cauere debeamus, vel nobis, vel aliqui alteri tertio. Sed in his omnibus studios è fuerit cauendum, ne temere aliorum, de quibus dicitur, famalædatur. 37. Detrahere de fama alicuius vita functi est magnu peccatum; nimitum, aut falsum crimen imponendo, aut occultumde. tegendo; quia hoc modo iniuria infertur homini defuncto, vipotegai adhuc viuit inter homines: & huiusmodi detractio fit cum detrimento familiæ, consanguineorum, velaffinium, velamicorum. Vndefitvt huiusmodi detractionibus viri graues & pii offendantur. At verònotoria crimina hominum mortuorum recensere licitum est. 38. Historici grauiter peccant, si minuant famam aliorum ex prauâ intentione: si falsa crimina imponant, aut commemorent vera, sed occulta, que nimiram secreto facta sunt: si crimina tantum referant, nec narrent emédationem eorum & pænitentiam: fi referant peccata mortuorum cum offensione & scandalo corum, qui viuunt, & legunt historias: si in his, qui viuunt, aliquod notabile damnum temporale ex ipsa historia consequatur: denique, si occulta crimina, omnino paucis suo tempore nota At verò nullum est crimen, si peccata notoria, vel per euidentiam iuris aut facti enarrent, vel referant, quæ vulgo & communiniter ferebantur, aut quæ ex auditu fide digno didicerunt, dummodo fcribant, se ea referre simpliciter, quæ audiuerunt, vel quæ vulgo fere-39. Quicung; audit detractionem, si aliquo modo cooperetur detractori, nimirum incitando, interrogando, consentiendo, vel delectando, peccar, & quidem ita, vt is, qui detrahit. Est n. causa detra-Aionis. Deinde, fi solum permittit detractore, non impediendo eum, ob aliquem finem bonu, nimirum aut ex necessitate, aut dubietate, aut susto aliquo timore, aut quia non speret inde frudum, siadmoneat detractorem; tune nullum est peccatum. Tertiò si quis ex officioteneatur impedire detractorem, & non impediat, grauiter peccat. Denique fi graue aliquod damnum ex detractione sequatur, & possit quis comodè ac facile impedire, fimiliter peccat grauissime non impediendo. Extra hos casus etiam potest esse aliquanta negligentia in no impediendo detractorem. 40. Susurratio est vitium, per quod seminatur discordia: quando videlicet quis refert alteri malum culpa, pænævel

natura alterius, animo dissoluendi amicitiam contractam inter duos vel plures. Contingit autem hoc peccatum tribus modis. Primo, si quis refera malum falsum alterius. Secundo, si quis refert malumalterius verum quidem, sed occultum. Tertio, li quis referat malum alcerius verum, & simul notorium per euidentiam turis aut facti, vt dissolnatamicitiam inter duos vel plures. Duobus prioribus modis peccat contraiustitiam, qui susuro studet : tertio contra charitatem. 41. Susurratio est grauius crimen detractione & contumelia, si duobus prioribus modis fiat: quia & famam lædit, & amicitiam tollit. 42, Si quis referat crimen alterius verum, licet occultura, hoc fine, vt dissoluat turpem & noxiam amicitiam, nonpeccat: quia huiusmodi amicitia non habet leges veræ amicitiæ. Ita etiam propriè non est susurro, qui sol. uit amicitiam aliquorum vtilem aut delectabilem quidem, sed non honestam: quia amicitia in viilitate & delectatione solum fundata, non habet leges amicitiæ. 43. Non licet referre malum alterius verum & notorium, vt tollamus amicitiam honestam inter duos, eo animo, vt nobisamicitiam alterius conciliemus. Non enim possum bono meo consulere cum malo alterius, 44. Derisio, qua refertur malum proximi, culpæ, pænæ aut naturæ, per irrifionem, vt proximus pudore suffundatur, est peccatum contra iustitiam, quandocunque malum proximo imponitur falsò, aut malum verum quidem, sed occultum refertur. Si verò malum proximi verum & notorium ea intentione referatur, vt proximus pudefiat, est peccatum contra charitatem folum. 45. Derisio est grauius peccatum in his casibus. Primò, si malum proximi, Secundò, si adsit intentio grauiter pudefaciquod refertur, sit graue. endi proximum. Tertie, si lata sit culpa, id est, si grauis sit negligentia, vel inconsideratio in referendo malum proximi, vel in pudefaci-Est verò leuius peccatum, si malum, quod refertur, sit leue, vel si solum sit intentio pudefaciendi proximum leuiter. cundò, si hæc fiant ex imperfectà animi deliberatione. leuis sit culpa, hoc est, leuis aliqua negligentia vel inconsideratio in referendis malis proximi, vel in pudore afficiendo eum. ledictio accipitur duobus modis. Primò, vi est convitium iactatum in alterum: & ita non differt à contumelia vel conuitio. Deinde, vtest imprecatio, qua quis alteri imprecatur malum culpæ, pænæ, vel Et in hoc peccatum incidunt frequenter mulierculæ, imprecantes malum suis liberis vel ancillis, & rustici, muliones & agasones, imprecantes malum sibi ipsis, vel iumentis. 47. Maledictio est gravius peccatum, si imprecatio mali fiat ex animo. Ggg 2 fi fiat

m

et

he

te

VC

tu

q

ft

b

(e

10

V

fi siat ex plena deliberatione animi. Terriò, si malum, quod imprecamuralteri, sit grauius. Extra hos casus est peccatum leuius. Vnde no semper in mulierculis, rusticis & mulionibus maledictio est peccatu graue: quia frequeter ex ira quadam, velex deprauata cos uetudine maledicunt, non ex animo imprecantes malum. Item frequenter in ipsis est impersecta animi deliberatio: itemque leuis quædam negligentia, velinconsideratio in maledicendo.

# II. Casus de restitutione samæ & honoris, hisunt.

De restitutione honoris & fame.

1. Obligatio restituendi famam & honorem oritur ex eo, quòd sama alteri contra iusticiam detrahatur. 2. Tria requiruntur, vt quis sitobligatus ad restitutionem famæ. Primum, vr fama verè sit alteri adem. ta: secundum, vt sit ablata contra iustitiam: tertium, vt is, cui detracta est, eam nondum recuperauerit. 3. Fama quatuor modis potestauserri. Primò si falsum crimen alicui imponatur. Secundò si detegatur verum quidem delictum, sed occultum omnino. Tertiò, si quis crimen suum verum, ab alio denuntiatum, tegat, & eo ipso alterum tanquam calumniatorem reprehendat. Quartò, fiaudita crimina abaliis referantur tanquam ea, quæ nos viderimus. 4. Ad obligationem restituendi famam requiritur, vt ea sit ablata contra iustitiam, ab homine alicuius pretii, animo derrahendi seu infamandi. Potest enim licite auterri fama, si iuridice accuses maletactorem, aut seruato ordine evangelico in correptione fraterna, duos aut tres testes adhibeas; item licofulens amico, criminosum aut maleficum seruum accuses & detegas, ne eum admittat in obsequium suum, vel nimium ipsi fidat : item, sico. fulens amico, detegas illi improbitatem virginis, ne eam accipiatin vxore: similiter, si persona sit publice infamis. Porro, si detractio sit dereleui, no etiam oritur obligatio restituendi famă: vt si pceptor discipulum alioqui diligenté dicatesse negligentem. Deniq; famanon aufertur, li detractor adeo est fide indignus, vr ei non credatur: vel si iocosè aliga dicatur. 5. Si quis aliculus crimé occultu referat viro prudenti & amico fideli, absq; vllo animo derrahendi, licet ex leuitate, aut loquacitate, oritur ob igatio ad restituendum: quia cum ita referuntur crimina alioru, coip lo minus existimationis habent his quorum crimina deteguntur, apud eos, quibus referuntur. Item vnusquisque ægrè fert, cum iphus crimen occultum alteri detegitur, quantumuis ilie fit vir bonus, & nulli alteri lit delictum patefacturus. 6. Qui detegit alicuius crimen confilii capiendi causa, vt fioi vel alteri caueat, non obligatur ad restitutio nem aliquam faciendam: quia hie nulla est detractio, sed detectio peccati, quæ fit ob periculum aut malum aliquod yitandum. mam

mam abstulit alteri, falsum crimen ei imponendo, obligatur ad retra-&andum dictom suum, dicendo, se esse meritum, fiue faisum dixiste: & hoc coram is, in quorum præsentia falsum crimen retulerat. Hæc autem retractacio est vel simplex, vel coniuncta cum iuramento, 8. Qui verum crimen, sed occultum, detexit per infamiam, obligatur ad restitutionem, ita vt dicat, se malè fecisse, non verò se mentitum esse. 9. Si quis accusetur ab aliquo ob crimen falsum, & accusatus dicat accusatorem fuifle mentitum, vel calumniatum, accusatus non obligatur ad restituendam famam; quia accusatus habet ius tuendi suam famam. Deinde accusator sibi imputet, si tanquam detractor, vel calumniator in hoc casu habeatur. Si quis autem simpliciter neget crimen verum, sibiab altero obiectum, non tenetur ad restitutionem faciendum, tametfigrauiter peccet negando id, quod verum est. 9. Si cui obiiciatur verum crimen, sed occultum, extra iudicium, habet ius illud negandi: sed non habet ius dicendi mentiri eos à quibus crimé est obiectum. At, inquis, ille mentitur, qui negat crimen occultum, quod comisit. Resp. vel negat, crimen esse factum, vel negat illud esse publicum, siue aliis Priori modo quilibet ius habet, peccatum occultum non fatendi hominibus, quibus non obligatus est illud fateri. modo prudenter dici potest: Quistibi, vel aliis hoc dixit? 10. Qui recenset crimen alterius coramaliis, dicendo se nihil nosse, sed tantum audita referre, tenetur facere restitutionem, si ita referat, ve aliquidaddat, velaugeat, siue magis confirmet sua authoritate ea, quæ audiuit: quia lædit aliena famam plus quam læsa sit. 11. Quando quis seipsum infamat, v. g. metu mortis, vel vitormentoru contetur se comissise crimen, quod non fecit; debet se retractare, vt loquuntur. Nam huiusmodi infamatio non solum cum propriæ famæ detrimento est coniun-Ca, sed etiam nocet familiæ, cognatis, amicis, vicinis & aliis, quibus aliquis præest. 12. Quando aliter fama restitui non potest, est obligatio compensandifamam ablatam pecuniis. Etsi enim fama pretiosior est omni pecunia: tamen quia vita, vel membrum alteri abscissum, cum restitui non possit, solet pecuniis compensari, etiam pari ratione sama 13. Si publica iudicis authoritate, fama alicui est ablata, non tenetur ad restirutionem, qui infamatum vno in loco, in famat in altero. Si verò non iudicis authoritate, sed tantum per euidentiam facti & manifestationem publicam fama est ablata, non tenetur quis ad restitutionem si in locis vicinis aliquem infamet: quia eò creditur peruentura in-Sed alia est ratio locorum dissicorum. Nam quia ibi famam fuam retinet proximus, quò dibi nihil sciatur, aut difficile admodum & vix sciri potest infamia, obligatio est restituendi famam. 14. Derractor Ggg 3

fr

fi

to

q

9

ti

fi

tı

q

Aor ab obligatione restituendi famam liberatur, si infamatus remittat obligationem. Quilibet enim habet suæ famæ dominium, & famæ potest cedere. Sed hoc intelligendum est ita, dummodo fama alicuius sir propria, ita vt non cedat in infamiam alicuius tertii. Nam fæpe accidit, vt fama nostra sit etiam fama alioru, quibus præsumus, vel quibuscum degimus: verbi gratia infamia pastoris ecclesiæ sæpe cedit in detrimen. 15. Qui se mutuo infamant, excusantur ab obligatione restituendi sibi inuicem fama: quia ibi compensantur iniuria. 16. Ho. nor tripliciter auferri potest. Primo verbis, nimirum dictis contumeliosis. Secundo signis, puta motu corporis irrisorio. Deniq; factis, rel rebus, vipote cædendo aliqué baculo, velalio quouis modo percuié. do, & malè tractando. 17. Quando honor contra iustitiam aufertur, debet restitui, & quidé hoc modo. Primò, cum homines sunt paris co. ditionis, sufficienter honor restituitur per conuenientem veniæ petitionem. Secundò, cum is, qui alium cotumelia affecit, eft superiorisco. ditionis, non debet fieri veniæ petitio. Nec enim pater obligaturad veniam petendam à filio quem offendit, nec dominus à servo, nec princeps à subdito. Satisenimest, si eiusmodi superiores persona benignè acamabiliter tractent inferiores, aut si verbis, signis & factis indicentse Tertiò, cum inferior grauiter lædit honorem suillos non despicere. perioris, non sufficit petitio veniæ ad restitutionem honoris, sed requiritur pæna arbitraria pro qualitate delicti. Cæterum, quandocung; restitutio honoris nequit commode fieri nisi per veniæ petitionem, obligatio est petendi veniam: quia honor est omni pecunià preciosior. Sed quandocung; honoris restitutio potest comode fierialiter quam perveniæ petitionem, nemo est in conscientia cogendus ad veniæ petitionem. Hie quæritur, An honor possit pecuniis compensari? Respondetur: Honor, vt honor est, pecuniis compensari nequit, quemadmodumnes fama: quoniam & honor, & fama, longè superior est & premosior pecuniis: vnde dicit solet, Honor non est pecunia astimabilis aut compensabilis. Quantum verò attinetad damna, quæ ex iacturà honoris emergunt, conuenit inter omnes ea posse pecuniis compensari, sicut damna, qua ex homicidio, vel ex infamià consequuntur.

De correctione frasernâ: III. Casus de correctione fraterna hi sunt.

1. Correctio fraterna est iuris naturalis & diuini. Nam iure naturali præscribitur generatim, vt omni, quo possumus, modo, fratrem à peccato auocemus, ne pereat. Sed Christus dominus explicuit definité modum, quem adhibere debeamus in fratre corripiendo. Matth. 18. 2. Si commodè vtriq; bono fratris, videl. ipsius conscientiæ & famæ, consulere possumus, vtrumq; iure naturali & diuino nobis seruandum est.

Atvero fi non possit viriq; consuli, potius est habenda ratio conscientiæ fractis, quam famæ: quia pretiofior est salus animæ quam fama. Ergo fisalutem fratris servare possumus etiam cum incommodo & detrimeto famæ, illa seruanda est: quia animam illius plusquam famam diligere quisq; debet. Alioqui enimanima fratris periret, vt seruaretur fama: quod est absurdum. 3. Finis correctionis fraternæ debet esse emendatio; modus consistit in gradibus, quos Christus præscripsit Matth. 18. quâ de re vide in Catecheticis, Didacticis & Polemicis. 4. Correctionem Christianam & fraternam licet interdum differre: hoc nimirum fine, vt peccator in plura & maiora peccata lapsus, commodius corrigatur. Sed magna opus est prudentia hac in re. Non enim quomodocumque id promiscuè est faciendum, sed pro personæ, rei, loci & temporis ratione. Sic pater permittit filium iam ante delatum furari, ve eum deprehendat in furto, & illum ea de causa acriter corripiat & flagellet, vt. ita castigatus & pudefactus, melius in suturu sibi caueat à surto. 5. Præceptum de correctione & correptione fraterna obligat aliquando cum vitæ nostræ periculo. Nam vita spiritualis proximi præferenda est vitæ 6. Correctio fraterna, quæ fit adhibitis testibus, ita institui debet, vt huiusmodi viros adhibeamus, qui sunt taciturni, prudentes, & addicti homini corripiendo. 7. Excommunicatio non temere estadhibenda: & ita necesse est illam fieri, ne officia humanitatis, quæ paganis bona conscientia denegari non possunt, negentur excommu-8. Scandalum est peccatum contra correctionem fraternam. nicato. Intellige scandalum datum, quod aliâs appellatur actiuum, & scandalum pusillorum & infirmorum. Et hoc est opus aliquod nostrum, quod ob sui conditionem est causa ruinæ siue peccatialterius, qui est infirmus. Huic opponitur scandalum acceptum, quod etiam dicitur passiuum, & scandalum Pharisworum. Et hoc est aliquod opus nostrum, quod non ob sui conditione, sed ob puram malitiam alterius, causa est, vt ille peccet. Scandala infirmorum sunt cauenda, Phariscorum negligenda.

IV. Casus conscientiæ de taciturnitate hi sunt.

De taciturnitate.

1. Silentium tempestiuum in virtute, intempestiuu in vitio ponitur. nitate. Estauté silentium tempestiuum, quod prodest publice, aut priuatim facitad ædisicationem nostri aut alioru. 2. Secreta, quæ non debent manifestari, sunt triplicia. Primò sunt secreta, q absq; vlla promissione obligatione habent occultandi ea: quale est omne secretu, cuius detectio noceret animæ, corpori, samæ, honori, vel bonis alterius. Secundò sunt secreta, quæ celare debemo eò quòd expresse vel tacite prissimus nos ea celaturos. Tacite auté promissis indicamur, cum est modus dicendi secretus. Tertiò sunt secreta, q celare debemo ex lege positiua ecclesiassica: qualia

qualia sunt ea, quæ pastori Ecclesiæ deteguntur in confessione ecclesia. ftica. 3. Detectio secreti, quod promisimus pos celaturos, no rantim est contra charitatem proximi, sed etiam contra inst tiam: quia sit con. tra datam fidem, quam sure naturali seruate obligamur. secreti est peccatum leuius ex leuitate materiæ, aut ex imperfectionea. ctus. Ex leuitate materiæ: vt si secretum sit parui momenti, cuius de. rectio neque cum aliquo detrimento, neque cum offensa illius, quino. bis illud concredidit, fit coniuncta. Ex imperfectione actus: vt si quis patefaciat arcanum ex inconsideratione, absque intentione aliquemla. dendi. 5. Quotiescung; secretum est in graue damnu vel reipublica, vel innocentis, tenemur ex conscientià illud detegere. In hoc enimea. lu verum est illud: In malè promissis rescinde fidem. Fides enim da. ta, eriam in iuramento, nunquam intelligitur esse contra charitatem debitam alteri, vel contra legem dininam, naturalem vel cinilem. 6. Vi tormentorum, aut mortis metu probabili non licet detegere secretum; quod manifestatu vergit ad reipublicæaut viri priuati innocetis damnu. Maior enim est obligatio tuendi bonum publicum, quam privatum:& maior est obligatio tuendi vitam innocentis, quam propriam. 7. Quicunque aperiunt aut legunt literas oblignatas aliorum, libi non comillas, aut scripturas alienas, quæ in secreto alleruantur, illi grauner peccant, si id faciant animo grauiter nocendi, & facto ipso grauiter noceant: vel si aduertant, aut debeant aduertere, inde posse sequi damnum alicuius momenti in aliis. Si quis verò aperiar, aut legat, non ex latà culpa, tiue negligentia, vel imprudentia, sed tantum ex leuissima, vel leui, putans literas fibi transmissas, vel nullum inde damnum secuturum: in hoc casu non est nisi leuiculu peccatum. Idem erit, si aperiat, vel legat, ob leuem tantum curiofitatem, vel studio sciedi res nouas, vel causa ridendi, aut delectationis alicuius: dummodo absit animus nocendi, & periculu derrimenti notabilis. Porròlicitè quis potest aperire literas alterius & legere, si id faciat ex consensu expresso, vel tacito eorum, ad quos literæ diriguntur: item si quis illud faciat authoritate publica. Denique, quando quis timet sibi periculum damni alicuius notabilis, epistolam licitè potest aperire & legere, non animo nocendi, sed vt periculum proprium caueat. Vnde literæ hostium in exercitibus militaribus licitè intercipiuntur, aperiuntur, & leguntur. Idem est, si quis intercipiat literas illius, cum quo inimicitias capitales gerit.

De indicio.

V. Casus conscientiæ de iudicio, soluuntur ex sequentibus regulis.

1. Iudicium temerarium est, cum opus alterius, quod bonu aut ma-

lam effe potest, leuibus, & non sufficientibus rationibus in malam partem determinate accipimus. Dicitur temerarium iudicium : quia est sententia, quam certò statuimus de facto alterius temerè, id est, sine sufficienti ratione & causa. Consideratur autem huiusmodi indicium in quotidiana couersatione, non quatenus in solo interiore mentis actu consistit, sed quatenus est sententia per verba exterius prodiens. 2. In iudicio temerario tria sunt perpendenda. Primò grauitas vel leuitas obiecti: deinde cause, rationes & signa, ex quibus iudicamus: tertio gradus, quibus ad iudicium temerarium peruenirur, quales funt numero tres, putà dubitatio, suspicio (sub qua crudelitas & opinio) & determinatio, seu iudicii præcipitatio. 3. In iudicio publico aliquæ personæ interueniunt substantialiter, videlicet iudex, actor & reus, quæ tres personæ requiruntur in omni iudicio, & quidem ita, ve ipsarum partes distincta sint: aliqua interueniunt contingenter, exque vel ordinariè requiruntur, vt aduocatus, executor &c. vel extraordinariè, vt teftis. Neque enim testis requiritur, quando reus facetur factum. 4. Iudex est ordinarius, vel extraordinarius. Iudex ordinarius est, qui ex dignitate, vel officio suo habet iurisdictionem: est que secularis, vel ecclesiafticus. Extraordinarius est, qui dicitur iudex delegatus & commissarius, qui ex commissione alicuius superioris iudicis habet iurisdictione: & eam potest habere vel generaliter sibi commissam ad omnes causas, vel specialiter, ad certam causam cognoscendam & dirimendam. Est etiam iudex arbitrarius, & is quidem duplex. Vnus dicitur arbiter, qui ex consensu litigantium eligitur in iudicium ad parendum ipsius sententiz, sub obligatione pænz. Et hic dicitur compromissarius, & sententiam ferre debet servato iuris ordine. Alter dicirur arbitrator, nimitum is, qui ex litigantin confentueligitur, vt caufam dirimat amicabiliter, & fententiam ferat, non feruato iuris ordine, sed pro arbitrio, seruata z quitate iuris naturalis. . In iudicio disceptantur causæ civiles, vel criminales. Ciuiles dicuntur, quoties agitur de vindicatione rei in causa pecuniaria: atq; hic in iudicio proceditur, vt quis puniatur pæna pecuniaria, sed applicanda parti læsæ. Criminales dicuntur, quando in iudicio agitur directo de crimine puniendo: vt quis puniatur poena, siue corporali, sue pecuniaria, ad sicum applicanda. 6. In iudice tria requiruntur: primò, vt lit competens, hoc est, qui iurisdictionem habeat ad ferendam lententiam: deinde, vt habeat scientiam competentem, alioqui in multis peccabit ex ignorantia & imperitia: tertio, vt habeat 7. Iudex aliquis est competens quing; modis. Tot enim modis quis sortiri potest forum. Primo ratione causa; que est ecclesiaftica, vel ciuilis. Illa in foro ecclesiastico, hac in seculari est disceptan.

da. Si mixta fit, ipfius dijudicatio pertinet ad vtrumq; forum. Secund ratione criminis: quod fimiliter eft ecclefiafticum, feculare, vel mixi Tertio, ratione loci: putà ratione originis, domicriii & delicti, quodalicubi patratur. Nam filius sequitur originem patris. Et vbi aliquis habet domicilium, id eft, rerum suarum summam sue magnam partem. vel vbilarem, ideft, familiam, ibifortitur forum. Rationeloei, inquo quis delictum commifit, fortitur forum. Ita vagabundus in quocunque loco puniri porest ob delictum, in quo deprehenditur. Quario, ratione persona sortitur quis forum; vt scholasticus conueniri potest coram rectore. Quinto, ratione contradus initi fortitur quis forum. 8. De officio iudicis hæc summatim sunt tenenda. Lex divina tetum judicis officium tribus capitibus definit ac circum scribit: videlicet anditione, inquisitione, & sententia. Principio indicis officium in audiendoeft: vt pattes litigantes vtrimq; audiat, idq; diligenter, & quantum fatis est ve paterne agar cum partibus litigantibus, inprimis cum perlonis miserabilibus, vesuntorphani, viduz, exules: ve iudicium exercer fine prosopolepha: vt iudicium non peruertat spe præmii, metu offenfionis, odio, amore, & similibus affectibus. Deinde in inquirendo iudex sit diligens, ita vi interroget partes & teffes, & omnes circumfatissexpendat. Denig; indicendo & exequendo fententiam, fiue abiolutoria illa fit, fine condemnatoria, non era praceps, non fingularis ita vi collegas audire nolit, non critimpius, ita vt aliquid pronuntiet contra legemnaturalem, diulnam, ant civilem; non deniq; indulgebit affectibus, itavt fummum & ftrictum ius vbique vrgeat. 9. Iudex in iudicio procedet vel exacculatione, vel'ex denútiatione seu delative criminis, vel ex querelâ, vel ex enidentia patrati criminis, vel ex officio per inquisitionem pracedente diffamatione. Quoditaq; dichur, judici non elle licitum procedere in indicio fine acculatore, id accipi debet vel de vero accufatore, vel de æquiualenti, vt eft v. g. denuntiatio criminis, diffamatio, &c. Nimirum iudex criminaliter duobus modis potest pcedere: quoniam vel proceditex officio suo, hoc est, nullo alio accusationem, denuntiationem, vel querelam proponente: vel proceditad postulatione, vel instantiam alicuius alterius, nimirum publici officialis, vel accusatoris, vel querelam proponentis, vel partis, quod sua interest, postulantis. Quando primo modo procedit, dicitur procedere per inquilitione: quando fecundo modo, dicitur procedere per accusationem, vel denuriationem, vel querelam. 10. ludex in iudicando debet lequi scientiam, quam habet exallegatis & probatis in iudicio, non verò priuatam fuam notitiam, quam habet. Si vero acta & probata currant contraiph as conscientiam, aut deponere debet officium suum ad tempus, autindicare

dicare publice, se non ex conscientia, sed ex actis & probaris ferre sententiam. Nunquam enim licet agere vel tantillum contra confcienfiam.11. Quæcunque judex solet accipere à litigantibus, ea renocantus ad quatuer capita. Alia enim dicuntur stipendium pro officio faciendo. Alia dicuntur expense pro suo labore, & sumubus, quos facit in officio exercendo. Alia dicuntur munera, quæ offeruntur quali aliqua ratione debita à litigantibus: & dicuntur sportula. Alia dicuntur xenia, id est, esculenta & poculenta, que ad summum intra decem dies cosumi possunt. Quod attinet ad illa, que sunt pare stipendii, aut pro sumptibus offeruntur, illa iudex potest accipere absque labe Simonia: ita yt nimis rigida fuerit sententia illorum, qui scripserunt, esse Simoniam, accipere aliquid pro officio iustitiz exercendo. Desportulis & xeniis tenenda est regula: Si portule & xema sumantur à divitibus, itayt confifamus intra terminos mediocritatis, ex natura rei hoc non est malum. 12. Index inferior non potest reo relaxare pænam in totum, vel ex parte, Si vero fit judex supremus, qualis est princeps, tunc potest, prout expedire iudicauerit bono communi, siquidem pæna stradiudicanda fisco, vel sic tantum publica delicti punitio. Non tamen poteft, si poena pertineat ad debitam compensationem partis læsæaut offensæ. 13. Partes litigantes cordibus suis non debent à Deo deflectere, ita scilicet vt fiduciam suam ponant in iudice vel procuratore. 14. Pars aduersa non est odio hostili prosequenda, sed charicas inuiolata erga ipsam est conferuanda, vt maximè illa infesto & infenso erga nos sitanimo Cogitandum hic est illud: Amicus persona, inimicus causa. Item istud: Odium causa non debet degenerare in odium persona, quod vocatur odium iniuria. 15. Auaritiz morbus, & artes, quæ dicuntur, obliquæ, funt ab vtraque litigantium parte resecanda: ne scilicer nobis propositum sit studium per fas & nefas ditescendi. 16. Mansuerudini erga partem aduersariam opera eft danda, ne si cum aduersario importuno & imperuoso nobis res sit, à sanz mentis statu deturbemur. 17. Quòd si ab aduersario iniquius trademur, vtile fuerit, imò necessarium, in Dei gubernationem respicere, qui his etiam ferulis propter peccata nostra nos castigare velit, 18. In aduersarii contra nos iniuriis, nostri ipsorum no misereat; hoc est, succurrat nobis communis infirmitas humana, & nos ipsos quoque penirius discutiamus, quam & ipsi simus infirmi. 19. Iudiciorum forensium incommoda ante litem probe funt ponderanda; & cogitandum est illud. Melior est certa pax, quam sperata victoria. 20. In processu iudiciali vitiositas nostra, qua pro priua tis nostris, quam publicis rebus, & Deigloria, magis pugnamus, nobis estagnoscéda. 21. Omnes amice compositiones Hhh 2 Carteren tentrales and the characters

priùs funt tentande, quam ad incertam iudiciorum aleam transcatus 22. Lites non sunt protelanda, vt immortales fiant. 23. Delectusin. dicis habendus, ve pium impio, milericordem crudeli, & breuis proces. fus amantem præferamus illi, qui protelationibus iustiniæ, & dilationi. bus causarum fauet. 24. In executione sententiz iudex illa fibi po. nat ob oculos. Primumeft, ne personæ pro personis plectantur. Alterum, ne facile redemptionis pretium pro reis sumatur. Tertium, vi in executione inftitiz adhibeantur certi ministri, quales sunt lictores & carnifices, qui non funt infames de iure. Quartum, vt fipenz differri queant, in tempus commodius reiiciantur. Quintum, vt ibitem. peretur rigor sententia, vbi nihil nominatim definitum est legibus. Sextum, ve oculo irretorto respiciat charitatem & iustitiam, nesit mori-9 3 μημος. 25. Circa pænas irrogandas omnes delictorum circumftanviz diligenter funt ponderandz, hisque ponderatis proportionalis pona statuatur, iuxta has regulas: Prima: Oportet expendere, an expropolite quis deliquerit, ancalu, an impetu irz, vel iusti dolorismen. Se sunda : Frequentatio & iteratio delicti, & delinquentium multitudo, exasperat pænam. Tertia: Qualitas personæ, quæ intulit, queque palla eft delictum, variat pænam. Aliter enim impuberes, quamfenes: aliter domini, quam serui : aliter plebeit, quam nobiles : aliter minoses, quam adulti plectuntur. Quarta: Locus, tempus, & quantitas nemque qualitas delicti, variant peenam. Quinta: Spontanea confesso, scandalum publicum, consuetudo, vita anteacta, emendationis spes, inligne artificium, & merita publica, variant pænam. 26. Reus in earcerem conie &us non vtetur vllis violentis & iniustis artibus modifq; fugiendi, iuxta has regulas. Prima: Si reus iniufte est damnatus, potest fagere, fi oftium carceris sit apertum, vel alia via divinitus oblata le oftendar. Sed carceremefiringere non debet: quia carceris effractor, gravicrimine sepolluit. Secunda: Ex custodià licet fugere, si quis sit innocens, & commoda se offerar occasio. Tum enim reus non endamnatus ad carcerem, tanquam ad legitimam pænam, fed detinetut in earcere, tanquam in custodia. Tertia: Lex de non fugiendo habet vim obligandi in conscientia, post sententiam iudicis. Quarta: Reus non debet fugere ex carcere, quando præuidet certifimum damnum, quod ex illa fuga redundare possit in rempublicam, religionem, amicos, &f. miles. Quinta: Reus non habet ius fugiendi, inferendo iniuriam coftodi carceris, velalicui alteri officiali & miniftro iuftitia. Sexta: Vbi aliquis bona conscientia potest fugere, ibilicet & fugam consulere, & instrumenta fugæ porrigere. 17. Sireus nocens i ura uerit custo dicarseris, vel iudici, se rediturum ad carcerem, rediretenetur, etiams sit codemna-

demnatus ad mortem. Ratio huius eft; quia iuramentum in hoc calu eft legitimum, ac proinde in confcientia obligatorium. Alia est ratio, greus sit innocens. Vide suprapræc. 6. reg. 2. num. 23. 18. Reus teneturad veritatem in iudicio fatendam, quotiescunque à iudice, seruato ordine iuris, legitime interregatur. Tunc autem reus legitime interrogatur, quando est infamia contra ipsum, vel indicia sufficientia. Idem iudicium est de teste. 29. Testis non vocatus à iudice, aliquando obligatur ad testificandum ex lege charitatis, nimirum, quando innocens indiget testimonio ipsius, ad euitandam mortem, vel famæ, honoris, & bonorum ia duram. Quando verò testis est in iudicium vocatus, & à iudice legitime interrogatur, tunc ex lege iustitiz tenetur ad veritatem dicendam ex officio, quo in iudicio fungitur. 30. Singulares testes nunquam faciunt plenam probationem. Vnde non sufficiunt ad condemnationem ferendam contra aliquem. Sufficient tamen ad semiplenam probationem, fi fint omni exceptione maiores. Hine fequitur, ad plenam probationem & condemnationem ferendam requiri cotestes. Singulares autem testes dicuntur, quotiescunque singuli te-Ramur de diuerlis numero actibus: at contestes dicuntur, quotiescunq; phires testantur de eodem numero actu. 31. Quilibet potest esse tefis, dummodo non sit in iure prohibitus. Quis autem sit in iure prohibitus, colligitur ex septem conditionibus requisitis in teste, que continentur his verficulis:

Conditio, fexus, atas, discretio, fama.

Et fortuna, fides: in testibus ista requires. Conditio: vt puta seruus non potest este testis. Sexu: vt mulier in quibusdam causis non potest testari. Ætas: vt in causa ciuili requiritur pubertas, in criminali ætas viginti annorum. Discretio: quia furiolus & mente captus non admittitur. Fama: quoniam infames ateftificando repelluntur, præsertim in criminalibus. Fortuna: quia pauper, qui est adeo vilis conditionis, vt facile corrumpi possit, repellitur à testificando. Fides: quia infidel is contra fidelem non admittitur. Sic confanguinei ascendentes, vel descendentes, non admittuntur ad testificandum pro consanguineis. Item, qui sunt ex familia actoris, repelluntur in causa actoris. Amicitiæ quoq;, foeietas criminis & inimicitiæ folent repellere à testimonio ferendo. 32. Testis fialium læsit, tenetur restituere omne damnum, quod intulit. Si verd neminem læsit, nihil renetur restituere. 33. Testis, qui falso deponit, pro qualitate delicti est puniendus. 34. Aduocatus nonpotest licite vti falsis instrumentis aut testibus, aut legibus, aut probationibus, autallegationibus: nec potest quærere dilationes non necessarias cum detrimento alterius partis. Potest tamen

Hhh 3

pruden-

prudenter occultare ea, quæ possent iuuare partem aduersariam in mala causa, vel legitimum processum impedire. 35. Circa torturam reorum, que dicitur questio per tormenta, iudex debet sequentia perpendere, Prime omnium constare debet de delicte, antequam reus in tottura constituatur. Secundo attendendum est, an delicum sittale, pro quoteus ex jure fit torturæ subiiciendus. Nam non est ad torturam proceden. dum, nifi in criminibus, quibus pæna capitis ex iure infligitur. Tatio de. bet iudex aduertere, an dehctum aliter, quam per torturam probatipos. fir. Non enim regulariter ad torturam deuenitur, nisi quando alizorobationes deficiunt. Quarte, reus non potest torqueri fine sufficientibus indiciis ad torturam: vt interalia est fuga ante formatam inquisitionem, vel assumtas informationes. Huiusmodi enim fuga arguit conscientiam delicti commissi. Si vero fuga sit post formatam inquisicionem, velaccufationem, vel denunciationem in criminibus capitalibus, non sufficitad totturam. Quinto, non solum requiruntur sufficientia indicia ad toruram, sed etiam opus est, vt illa indicia sint legitime probata. Sexto.index non potest illum tormentis subiicere, qui iure prohibitus est torqueri. lure autem non possunt torqueri persona in aliqua dignitate constituta, nisi extrema necessitas contrarium imperet. Ita etiam minores, senes decrepiti, & mulieres prægnantes, non possunt torqueri, 26. Tortura alia est moderata, alia immoderata. Tortura moderatach, que fit ob precedentia indicia legitima, probata, & à reo non refutata, quando aliter veritas haberi non potest in causis criminalibus; in capitalibus, quando de commissi maleficii corpore & veritate conftat. Hæc eft legitima, fi fiat ex prescripto rede rationis, qualis est, que ex arbitrio iudicis, pro quantitate & qualitate personæ torquendæ, & indiciorum præcedentium, modo maiori & longiori, modo minori & breuiori cruciatu temperatur. Tortura immoderata est, in qua nulla habita ratione circumstantiarum singuli homines vicunque suspectial torturam prouocantur. Hic teneatur illud: Tortura legitima censetu, quæ est tempestiua & temperata. Tempestiua est, quam precedunt

tres causæ; videlicet notorium seu euidentia delicticapitalis, indicium legitimú probatum, & persona non exemta. Temperata est, quæ est moderata

# CAPVT XXII.

De cafibus conscientiæ circa decimum Decalogi præceptum.

#### PRÆCEPTA.

Concupiscentia circa decimum Decalogi pracepeum, respiciunt sugam praua Concupiscentia, id est propensionis & motus ad praua, itemque am gias in desiderio rerum bonarum.

Huc itaque pertinent casus de concupiscentià inordinatà, siue illa sit in malis, siue in bonis.

#### REGVLA.

I. Omnis concupiscentia inordinata, qualis qualis ea sit, An omnis peccatum est.

Philosophi eas solum cogitationes pravitatis damnant, atq; internara su pesvitia enumerant, quas antegressa est animi deliberatio, secutaq; electio catum? & consensus, id est, in quibus voluntas malo cogitato & proposito assentitur, vt illud & velit, & probet. Qua autem consensum non habent, damnant quidem eas angurelas nomine nonnunquam, fi fint frequentes; inter vitia tamen esse non censent. Scholastici similiter contendunt, cocupiscentiam formatam, quam vocant, esse peccatum, non item concupilcentiam informem, scabram & rudem, quam etiam vocant propassionem & antepassionem, sicut priorem illam, passionem. Propasfio est subirus animi motus & affectus, qui non est morosus, siue diu-Passio est habitus & deliberatio animi cum consensu, aut delectatione morosa, vt loquuntur: & hanc solam à Deo damnari aiunt. Sederrant. Namomnis motus animi nostri, qui discrepat à lege Dei, peccatum est. Concupiscentia itaq;, fi sit inordinata, meritò in peccatis numeratur. Atque hinc iudicare est, quale & quantum sit discrimen inter legem Dei & hominum. Nimirum leges hominum contentæ funt externa obedientia & honestate. Sed lex Dei aliquid sublimius à nobis exigit: videlicet recitudinem concupiscentia.

II. Tres sunt gradus cogitationum nostrarum ma-

Quot sint gradus cogitationum

Primus est cogitatio rei malæ & turpis, quæ animum nostrum præter-nostrarum uolat, priusquam à nobis percipiatur & animaduertatur. Tam enim malarum ad omne malum sœcunda est natura nostra, vt continuè & indesinenter quædam turpia cogitet. Quæ cogitationes, quanquam sunt germanis-

manissimi corruptionis nostræ originalis fructus : tamen quia suntie. uissima, & nobis non percipientibus præterfluunt, nonadeo graniavel grandia censeri debent peccata. Secundus gradus malarum cogitationumeft, cum iam illa cogitatio mali non tantum percipitura nobisfed etiam nos quodammodo titillat, & delectat, quanquam illi tamen non assentiamur, imo etiam proculà nobisillam repellamus. Proinde hac concupiscentia est ranquam stimulus quidam & punctura quadam vo. luntatis, non verò formata adhærensque voluntas: ideoq; non est peccatum ita graue, ve cogitatio tertii ordinis. Nam tertim gradus cogitationum nostrarum est, cum non tantum iis titillamur & delectamur, sed etiam quasi vincimur, adeo vt illis plane ac omnino assentiamut, Quod fit, cum apud nos auimo conftitumus illud sequi aut committere, quod cogitatio obtulit, qua in nobis est. Hoc tertium cogitationis genus vulgo voluntas certa & refoluta, fine affenfus animi appella. tur. Et hæ cogitationes tertii generis damnatur in omnibus & singulis Sed præceptum decimum damnat, quid amplius, quam præceptis. præcedentia præcepta: nimirum cogitationes primi & secundi ordinis in vniuersum prohibet,

Pæna concupiscentia. III. Pœna coneupiscentiz est mors zterna.

Quæ pæna concupiscentiæ in hoc præcepto prohibitæ debeatur, corporalis quidem & politica nulla est. Animi autem, vel potius totius hominis pæna, quæ est mors æterna, huic peccato debetur. Omne se quidem peccatum, etiam seuissimum, est mortale. Romanor. 6. yers. 13. cap. 7. yers. 7.

# CAPVT XXIII.

De casibus conscientiæ circa precationem in genere,

#### PRÆCEPTA.

Hattenus de casibus conscientia circa Decalogum : sam videbimus illos, qui sun circa Orationem Dominicam.

Casus isti respiciunt vel in genere precationis naturam & fructum, vel in spuit

fingulas petitiones orationis Dominica.

Casus conscientia circa precationem in genere sunt de necessitate, modo, & stuetu precationis, & respiciunt tres actus, videlicet eum, qui est ante precationem, in precatione, & post precationem.

### REGVLA.

I. Ante precationem requiritur consideratio necessistatis

Quanam requirantatis & efficaciæ precum, & legitima hominis precaturi dis enrante prepositio seu præparatio, quæ respicit Deum, nos ipsos, & procattoniem.
ximum.

Necessitas orationis in divinis literis adeo perspicua est, ve nihil ea clarius vel præcipiatur, vel ostendatur. Quamuis enim sciat Deus, quibus rebus indigeamus, vt Dominus ipse affirmat apud Matthæum rap. 6. tamen vult, vt ea petamus, & per preces, tanquam per manus spirituales, vel inftrumentum aliquod ad hanc rem accommodatum, ac-Audi Dominum hac dere. Is apud Lucam cap. 18. ait: 0portet semper orare, & nunquam desicere. Et apud eundem cap. 21. Vigilate omnitempore, orantes. Audi Apostolum 1. Thest. 5. Sine intermissione orate. Que precepta hoc fignificant, vt huius salubris exercitationis nunqua obliuiscamur, & ad eam identidem reuertamur. Neque verò est, quod dicas: Deus scit, qua re indigeamus, nec precibus nostris sectiaut moueri potest: & siue oremus, siue secus faciamus, illud est omnino euenturum, quod Deus constituir. Non, inquam, est, quod ita dicas: quoniam multa Deus facere decreuit, sed nonniss huius vel illius precibus euentura. Oramus igitur, vt id exequamur & præstemus, per quod Deus ex omni aternitate definiuit, vt hoc, autillud futurum effet. Non ergo diuinæ prouidentiæ constitutus ordonostris orationibus mutatur: led quod est divina providentia ab zterno decretum, nostra preces exequuntur. Efficacia liue fructus precationis est multiplex. Et in genere quidem tanta est ipsius vis, vt neq; vllum huius vite malum sit cam grande, quod orationis virtute profligari & auerti non possit: neque vllum rurfus tam illustre bonum, quod eius ope & prasidio à Dei bonitate impetrare & affequi non possimus, iuxta Christi Domini promissa loh. 15. Quodcunque volueritis, petetis, & fiet vobis. Item: Amen dico vobis, fi quid petieritu Patrem in nomine meo, dabit vobis, In specie verò oratio impetrat à Deo sequentia bona. Valetad noxas animisanandas, siue ad impetrandam remissionem peccatorum. Matth. 18. Dimisitibi debitum: quoniam rogasti me: dæmones fugat. Matth. 17. Luc. 18. languores corporis curat. Iac. 5. fluxam & caducam hanc vitam prorogat. Efa. 38. pacem & tranquillitatem conciliat. 1. Timot. 2. liberat nos ab inimicis & hostibus. Efa. 38. vi-Coriam impetrat. Exed. 17. animi triftitiam, luctam, & agritudinem fedat. Ist. 5. terræ vbertatem,& coli pluuiam obtinet. Ist. 5. parit sapien. tiam & intellectum. Ist. 1. 3. Reg. 3. sterili vtero focunditatem impertit. Genef. 25. 1. Reg. I. Deum iratum placat. Exod. 32. cœlum & paradifum aperit. Luc. 3. vbi orante Christo aperium est colum. Et latro, Luc, 23. precibus suis ex side profectis, à Christo impetrauit dulcissimam illam

vocem : Hodie mecum eris in paradifo. In fumma, nihil eft ram arduin. tam difficile nihif, quod oratione impetrari non possit. Estenim Christi verbum Matth. 21. Quacunque petieritis inoratione credentes, accipiti, Ob hostales & tantos orationis fructus Chryfostomus non fine caufadi xit, quemadmodum manus funt organum organorum, quibus homo potelt fibi parare cibum, & veltes, & domu, & arma, & reliqua omnia. sic hominem spiritualem habere orationem ceu manum & organum organorum spiritualiu, quo possit facile sibi parare omnia, que pertinent ad vitam & salutem anima. Porro prater fructus iam commemoratos. funt alii permulti. Nam inprimis oratio mentem illustrat. Neque enim fieri potest, vi homo mentis oculos in Deum, qui luxest, intentè defigat, quin ab eo aliquantulum illustretur. Deinde oratiospem & Aduciam alit. Quò enim aliquis cum alio frequentiùs loquitur, cofiden tius ad eum accedit. Tertio inflammat oratio charitatem, & mentem ad maiora dona capaciorem reddit, vt funt verba Augustini. Vbiillud est admirationisiuxta & confolationis plenissimum, quod oratioprosicilcitur ex fide, spe & charitate, & simuliffa auget & confirmat Quarto auget humilitatem, & timorem castum sive filialem. Nam quiadonrionemaccedit, intelligit, se Dei esse mendicum, ac per hoc humilitet coram eo apparere soler: ac diligentissime cauet, ne eum offendat, cuius ope in rebus omnibus eget. Quinto gignit oratio frequens in animo orantis contemptum rerum omnium temporalium. Neque enimiei potest, vt non vilescant & sordeant omnia terrena illi, qui cœlettia atque æterna affidue speculatur. Sextò parit orario delectationem incredibi iem, cum per eam fiat, vt homoincipiat gustare, quam suavis sit Domi mus. Quanta autem hæc sit suavitas, velex eo potest intelligi, quod non nullos no folum pernoctare, sed etiam dies integros cum integris nochibus in oratione coniungere potuisse legimus. Denique prater villiatem & voluptatem, quam diximus, longe maximam, affert etiam oratio dignitatem & honorem no exiguum oranti. Ipfi enim etiam angelianima illam honorant, quam cernunt tam familiariter & tam crebroad colloquium divine maiestatis admitti. Atque hi sunt verifructus orationii: ita ve frustra sint Papista, qui contendunt, orationem non solume seim. peratoriam, led etiam meritoriam & latisfactoriam : quæ duo pofterio ra foli sanguini Christi competunt. Praparatio, qua Deum respicit, admodum eleganter exprimitur à Bernhardo, in sermone de quatuor modis orandie Omnino, inquit, oportet nos orationis tempore curiam intrare caleflem,illam viique curiam, in qua rex regum fellato fedet folio, circumdante innumeralle & ineffabili beatorum frirituum exercitu. Quanta ergo cum reuerentia, quantetimore, quant dilluc bumilitate accedere debet à palude sua procedens, & room TANUNCULA

ranunculavilis? quam tremebundus, quam supplex, quam denique humilis, & solicitus, & toto intentus animo, maiestati gloria, in prasentia angelorum, in concilio iustorum, & congregatione assistere poterit miser homuncio? In cuncis igitur actionibus nostris multa est opus animi vigilantia sed pracipue in oratione. Hac de preparatione notentur sequentes regulæ.1. Solns Deus est inuocandus: non verò sandi in colo viuentes, angelinimirum & beati spiritus hominum. Oratio quippe estactus religionis, qui ad ad solum Deum ferrur & refertue Matth. 4. 2. Quando accedis ad orandum, cogita Dei maiestatem, potétiam & milericordiam: ita quidem, vt abstrahas mentem quoad eius fieripotelt, à cogitatione rerum mundanarum, & infanctam ecstalin rapiaris, qua cogites te astare cora Deo in cœlestiillà curia: coram illo, inquam, qui possit & velit tibi opem ferre .3. Quoties accedis ad orandum, cogitatres personas sacrofance Trinitatis tibi adstare & preces tuas partim acceptare, partim adiquare. Nam Deus Pater dat nobis Filium suum Iesum Christum, &hic dat nobis Spiritum S, spiritum illu precum. Pater exaudit preces quas iph offerimus per Filium, & propter cum. Filius otat pro nobis in cœlis tanquam sacerdos noster. Spiritus S. interpellat pro nobis gemitib. inenarrabilib. Ro. 8. hoceft, orandi vim& potestatem tribuit, facitq; vt indefinenter suspiremus ad Dominu, 4. No folum requiritur excitatio & erectio cordis ad Dominum, sed et reuecentia, quâ cor nostru psentia maiestatis Dei humiliter honoret. In summa: Qui orare cupit, debet mente, corde, totoq; corpore ita le componere, vt videatur accessurus ad familiare aliquod eum Deo colloquium. Praparatio, qua respicit nos ipsos, institui debet iuxta has regulas. I. Miseriam nostram no oscitanter, seddiligenter debemus adanimum reuocare. Miseriam dico tu culpæ, tum pænæ: peccata nostra & indigentia nostram. Neque verò debemus percelli hac cogitatione: quia miserorum est implorare misericordiam. Tantum ig.abest, vt consideratio miserie nostrae repellere nos debeat à precatione, vt è contrario ad illam nos debeat im. Quia precatio est opus adeo arduum, vt vix inter fidei exerpellere. 2. citia sit arduius vllum, debemus frequenter hanc artem factitare, & Diabolo ita ægrèfacere. Verùmenimuero, quia ille nobis obiicit varia impedimeta, debemus orare Deum, vt nobis largiatur Spiritum precum. Quòd si nobis obiiciat indignitate nostra, nos obiiciamus ipsi dignitate nostram in Christo, & dicamus, eam iplam ob causam nos comparere coramDeo, quòd fimus indigni & indigi.3. In mête debet effe terum petendarum seria consideratio, & veluti firma imaginatio. Illa.n.inducet obliuionem rerum terrenarum, & mentem abducet ab aftu cogitationum quæ inter precandum plurimæ veluti certatim se offerunt & ingerunt animis nostris. 4. Quicunque talem precationem concipere vult, qua-Iii 2

lem Deus exaudire promifir, is relipifcat ob peccara: adferat Deo con contritum, & fit præditus ferio propolito & defiderio fante deinceps viuendi. Deus enim non audit peccatores imprenientes. Quoniam verò fingulis propè momentis peccamus, oportet refipifcentiam subin. de redintegrare & restaurare. Ita fiet, ve quod petierimus à Deo, accipiamus ab eo: quoniam mandata eius custodimus. 1. 10h. 3. P. 22. Hat de readmodum neruose scribit Hieronymus in dial. aduersus Lucifen. anos : Ad erationem, inquit, afifto : non erarem fi non crederem. Sed fi verè qu. derem illud cor, quo Dem videtur, mundarem manibu, tunderem pellus genalachrymis rigarem, corpore inhorrescerem, ore pallerem, iacerem ad Domini mei peles cofque fletu perfunderem, crine tergerem, barerem certe trunco crucia, nec princominerem, quam misericordiam impetrarem. Nunc verò creberrime in oratione mia, aut per porticus deambula, aut de fænore computa, aut abductus turpi cogitation, & ea, qua erubescanda sunt, gero V bi est fides ? Sucine putamm oraffe Ionam? fictu pueros? fic Danielem inter leones? fic certe latronem in cruce ? Atque has etiam est praparatio, que nos respicit. Restat praparatio, que respicit proximum; vbi funt ha regula. 1. Antequa qui quam precatione inftituat, reconcilietur fratri suo, si forte cum illo gerit inimicitias Matth. 5.v. 23. Fien enim non poteft, ve litamicus Dei, qui est inimicus cius, quem Deus iubet diligere. 2. Qrandum est pro omnibus omnino hominibus in hac terra viuentibus: pro omnibus dico fine vlla exceptione, vel inimicitarum, velgentis, velteligionis. Nam fine hostis sit, sine intidelis, sue impius, proximus est, quem Dei iustu amare debemus, & iccirco pro eo orare iuxta præscriptum apostoli L. Timor. 2. Speciatim verò orare oportet pro principibus, non folum bonis, sed etiam malis, vt tales hat quales este debent. Qrandum etiam est pro hominibus piis & iustis, ne superbia esterantur. Iustir præterea Dominus precati pro peste quentibus & calumniantibus nos. Matth. 5. Orandum quoq; eft proptganis, & ceteris à fide & religione Christialienis, ve illis done ur tides. Quod artinetadillos, qui obstinato sunt animo in malis, piis etiam est orandum: quoniam de pullo est desperandum, quamdiu vita huius piritum duxerit : & quandiu hic viuitur, patet reditus de morte spirituali ad vitam spiritualem per gratiam Dei. Pro hareticis porrò & schifmaticis, item pro excommunicatis est orandum, vt depositis & abiccis erroribus ad ecclesia gremium revertantur. In summa, pro omnibus hominibus est orandum, si excipias eos, qui peccant ad mortem. 1. los fi hoc est, qui committunt peccatum irremissibile, quod appellatur peccată in Spiritum S., de quo Christus Matth. 12. pnuntiat illud sua natura effeirremissibile. 3. Imprecationibus vti licet, si observentur hæ cautele. Primo distinguendu est inter causam, & persona q defendit mala consa

Adnersus mala causam debemus precari, contra personam, quaterus est creatura Dei, no item. Secundo oporter distinguere interinimicos fiue hostes nostros prinatos seu particulares, & publicos sue vniuersales. Hostes privati sunt, qui huius aut illius cause nomine nobis adversantur. Et contra hos non est licitum orare. Matth. 5. v. 44. Hostes publici sunt nontantum nostri hostes, sed etiam Dei, Christi, religionis & veritatis coleftis. Et hi funt vel sanabiles, vel infanabiles. Sanabiles funt, qui ex ignorantia, vel infirmitate aliqua humana peccant, ita vt nonnulla refipiscentiæ & conuersionis ipsorum spes superfit. Pro horum personis & conversione est orandum, & non nist contra ipsorum causam & actus malos: idg; exemplo Christi, Luc. 23. v. 3 4. & Stephani Actor. 7. Quod attinet ad illos, qui funt infanabiles, eos scilicet qui ex malitià & pertinacia manifestaria peccant, adeo quidem venec minima conversionis & emendationis ipsorum spes supersit; hie distincte est respondendum. Nam homo qui orat, aut extraordinarius est, aut ordinarius. Homo extraordinarius eft, qui extraordinariis charismatis Spiritus S. eft piæditus: vt prophetæ & apostoli. Haiusmodi homines habent spiritum discretionis & zelum extraordinarium; ac proinde possunt orare aduersus personam illorum, qui sunt insanabiles. Sic fecit Dauid Psalm. 109. qui Plalmus terribilibus execrationibus est refertus. Idem fecit Paulus Gal. c. v. 12. 6 2. Tim. 4. v. 14. Sed homines ordinarii & privati, qui vulgaribus tantum donis funt præditi, quiq fpititum diferetionis in hac materia non habent, quorum deniq; zelus cum cholera, stomacho, irâ & odio permistus est, illi non debent vllam extraordinariam precationem aduer sus cuiuspiam personam instituere, quantumuis etram ilia videatur infanabilis. Id docemura Christo Luc. 9. v. 54. vbivehementiffimè reprehendit discipulos, cum violento zelo arderent aduersus Samaritanos. Noniraq; licet nobis hodie orare contra personam Turca, aut Papæ: sed tantum contra illorum statum, regnum & imperium, quod Deo è diametro aduersatur. Quod verò attmet ad Dauidem & alios prophetas, qui perditis ac improbis hominibus passim mala imprecantur, hoc quoq; observadum est, cas imprecationes esse quasdam futurorum euentuum prænuntiationes & prædictiones propheticas: neq; esse imprecationes absolutas, sed continere tacitam quandam conditio-Nam perinde est, ac si dicerent: Confundatur, ac percant peccatores. & conjurati Dei hostes, si malè agere, ac insontes persequi per-Siepe eriam prophetæ mala imprecantur improbis, non ad perniciem & interitum, fed ad falutem ipforum: nimitum, vt malis quali flagellis quibusdam casi, afflicti, admoniti, & excitati, ad se redeant. Ad extremum quodattinet imprecationes prophetarum, que directe Ini 3.

funt contra particulares hostes, illis vti possumus tanquam generalibus precibus aduersus omnes hostes Dei insanabiles, non verò aduersus has vel illas personas.

Quot sint requisita precationis.

II. In precatione sunt duûm generum requisita. Namalia pertinentad substantiam orationis, alia ad circumstantias. Conditiones pertinentes ad substantiam precationis sunt numero septem: videlicet, Humilitas, Fides, Spes, Charitas, Deuotio & Discretio. Circumstantia sunt Vox, Gestus, Locus & Tempus.

Humilitas est, qua is qui orat, non in sua institia, quæ nulla est, sed in Dei benignitate confidit. Hæcadeo est necessaria, vt nulla precario possit este seria, vehemens & ardens, si non proficiscatur à viuo dese-Auum nostrorum & spiritualis paupertatis sensu, sine à spiritu contrito, de quo Dominus apud Esaiam cap. 66. ita ait : Ad quem aspiciam, nisi al psuperculum, & contritum spiritu, & trementem sermones meos? Recte item Ecclesialticus inquit cap. 35. Oratio humiliantis se, nubes penetrabit, & non distidet, donec Altisimu aspiciat. Que cum ita fint, oportet vt quilibet bone notæ Christianus agnoscat se non esse bonum, ideoque ad singulos orationis Dominicæ petitiones cogitet fuam miferiam: verbi gratia, cum orat, vt nomen Dei san &ificetur, concipiat in corde suo prauitatem suam, quæ propendet ad nomen Dei dehonestandum. Cum hac humilitate necessariò coniunctum est desiderium gratiz, quod electi homines nunquam non sentiunt in cordibus suis. Fides vera & saluitica est, qua homo electus inuocat Deum in nomine Christi, & persualusett, Deum este potentissimum, sapientissimum, optimum, fidelissimum, & proinde polle, & scire, & paratum esse facere quod petimus, si deceat illum dare, & expediat nobis accipere, quod petimus. Christus postulauit à duobus illis cæcis, qui curari desiderabant, Matth. 2. Creditis, quia possum hoc vobis facere. De hac fide Apostolus Roman. 10. ait: Quomodo inuocabunt, in quem non crediderunt? Cum quo confentit illud lacobi cap. 1. Postulet in side, mbil hasitans. Sed hæc necessiras sidei non ira intelligenda est, vt necesse sit, certò credere, Deum facturum este, quod petimus. Sic enim fides non raro falsa inueniretur, & per hoc nihil omnino impetraremus. Oportet vt illa fides nitatur fundamento verbi Dei, hocest, eius mandato & promissione, & pendeat à sandi & paterna Dei voluntate, vt paulò post dicemus pluribus. Porrò indes nostra debet ferri in solum Deum, non verò in ullam creaturam, qualis qualis, quanta quanta etiam illa sit. Maledictus enim est, qui conti-

dit in aliquo, quod non eft Deus. Spes facit, vt firmiter adhæreamns benignitati divinæ, & patienter expectemus auxilium Dei, vtcunque dilatum. Ica enim fit, vt audiamus illud, quod Deus apud prophetam dicit Pfalm, 90. Quoniam in me fperauit, liberabe eum. Hæc fpes cum fide coniuncta est certissimum impetrationis signum, & lætitia spirituali o. rantem perfundit. Charitas, siue dilectio Dei & proximi facit vtambulemus in viis Domini, arque ita fiamus spfi amici. Nam fieri non potest, ve aliquis impetret beneficia Dei, nisi sit eius amicus. Sic enim loquitur Dauid Pfalm. 33. Oculi Domini super iustos, & aures eius ad preces eorum. Et Psalm. 65. Si aspexi iniquitatem in corde meo. non exaudiet Dominus. Et Chriflus Saluator Iohan. 15. ait: Si manseritis in me, & verba meain vobis manserine, quodeunque volueritu, petetis, & fiet vobis. Et discipulus ille Christo dile-Etus priori sua epistola c. 3. ait : Si cor nostrum non condemnat nos . fiduciam habemu apud Deum, & quidquid petierimus, accipiemus, quoniam mandata eius cuflodimus, & ea qua sunt placita, coram eo facimus. Hæc autem non eo sensu accipi debent, quasi eum, qui orat, oporteat esse purum ab omni labe peccati. Nam hoc pacto nullus mortalium posset vel auderet conci-Duo sunt, quæ requiruntur ad puritatem illius, qui copere preces. ram Deo vult orare: videlicet fides & resipiscentia. Nam peccator credens & pænitens non impetrat vt peccator, sed vt credens & pænitens: quia vi peceator est, est inimicus Dei, vi credens & pænitens, est amicus Dei. Namis, qui peccat, facit quod Deo non placet: sedis, que peccasse preniter, ac vera side est præditus, facit quod Deo maxime placet. Deuotio eft, quæ facit, vt qui orat, non negligenter oret, vt plerique facere solent, sed attente, solicite, diligenter, atque ardenter. Nam Deus grauiter reprehendit eos, qui solis labiis orant. Populus hic, inquit Dominus per Esaiam cap. 29. labiu me bonorat, cor autem longe est à me. Oritur autem hac virtus exfide viua. Nam quiattente cogitat, quanta sit Dei maiestas, & sua indignitas atque vilitas, quam denique magna res fit, quam petimus: vix fieri poteft, vt non cum summa humilitate, reusrentia, deuotione, arque ardore ad orandum accedat. Hic quæritur, an Christus multiloquium ab oratione prohibeat. Matt. 6. vbi ait; ne multum loquamur inter orandum: Respondeo: Hoc non ita est accipiendum, quasi diurius & prolixius orare, aut eandem rem sapius vrgere, sit nefas. Altoquin. & Dominus ipse in oratione sua frequenter pernoctabat, & inagonia costitutus prolixius orabat. De quibuldam etiam fanctis viris legimus, eos diem cum nocte orando transegiste. Christus staq; non simpliciter reiicit multiloquium, sed inane quoddam, id est, genultium & Phatifaicum in orando multiloquium. Ethnici enim suos

deos perinde precabantur, ac si essent homines erroribus, perturbatio. nibus, ac cæteris humanæ naturæ miseriis subiecti. Quapropret vidu. ros, aur alias difficiles, blanda oratione infledere, absentes voce contentiore aduocare, caufæ statum nescientibus aperire, aliud deniq; age. tes cohortatione attentos reddere conabantur, ac proinde multis ver. Vnde Elias propheta 3. Reg. 18. per rifum dicebat ad bis viebantur. prophetas Baal: Clamate voce maiore: Deus enimeft, & forsitanloquitur, auin dinerforio est, aut in itinere, aut certe dormit, ve excitetur. Deinde Phatilaicii multiloquium erat coniun drum cum oftentatione, quam Dominus reprehendit, Luc. 18. Summa huc redit: Christus damnat multiloquium, quo Deum, perinde ac hominem, in nostram sententiam pertrahere conamur, quasi aliter à nobisflecti non possit : item, quo fit vt inter orandum vtamur verbis curiose, nimium affectatis, & oftentatione pre se fe ferentibus. Absit ab oratione, scribit Augustinus epist. 179. multa lou. tio : fed non defit mul. a petitio, fi feruens perfeueret intentio. Porro discretio eft pecessaria inter precandum, eaq; duplex. Primò enim requiritur in precibus nostris, vt Deum nec ad vllas loci aut cemporis circumstantias, nec ad eius, quam perimus, gratiæ, mensuram modumq; alligemus. Deinde oportet distinguere inter res spirituales & temporales. Res spirituales sunt, que respiciunt Dei gloriam, & ad salutem nostram simpliciter funt necessariæ: cuiusmodi sunt remissio peccatorum, sides, spes, resipiscentia, & similes. Atq; has res oportet petere absolute, sine vi--là conditione aut exceptione: quantum quidem artinet ad iplamterum istarum substantiam. Sed gradum & mensuram non oporter Deo præseribere. Restemporales sunt, quæ pertinent ad hanc animalem vitam: vti funt sapientia, eruditio, cibus, potus, & similia. Atquelus res oportet à Deo petere cum conditione, si nempe ita Deo placuent. Sic suam, velalterius mortem nefas non està Deo petere, si magne allquæ & iustæ huius desiderii & peritionis causæ existant, eaque appositi conditione, si Deo ita visum fuerit, vel si morituri illius hominis saluti expedierit. Ita sialiquis pertæsus huius vitæ propter quotidianasus peccata, optet cum Paulo dissolui & esse cum Christo, no peccat: dum. modò voluntatem suam voluntati Dei subirciat. Similiter audit qui aliqué plurima ecclesia vel reipub. damna inferre; petere potestabsque peccato, si nunqua alioqui ad sanam mente rediturus est, sed additut semper mala malis, vt Deus illu è medio tollat, ne vel pluribus sceleribus se obstringar, vel pluribus noceat. Sed iam dicamus de circumstantis precationis, inter quas prima est Vex, de qua sic habendum. est publica vel priuata. In precatione publica est vel solennis formula vel oratio à ministro verbi Dei concipitur pro ratione necessitatis eccle-

fam vrgentis, aut pro natura & materia textus. Hic requiritur vox nota articulata, clara & distincta. Quod attinet adoreces privatas, in illis vox quidem est vtilis, non tamen simpliciter necessaria: tta vt coscientia non fit alligata ad vocem, vel linguam certam, Vtilis tamen est voxex duobus nominibus: tum quod affectus excitet, tum quòd animu vagari non permittat, sed intra certos limites cohibeat. Ceterum, quod vox in huiusmodi precibus non simpliciter sit necessaria, hinc clarum oft, quod Spiritus Dei inenarrabiles gemitus ac suspiria in cordibus no-Arisexcitet, Roman. 8.v. 26. & Paulus 1. Theff. 5. v. 17. iubet nos indelinenter orare : similiter Christus Luc. 18. ait, Oportet semper orare, & non deficere: cum quibus consentit praxis illa Dauidis Psalm. 33. Benedicam Domino in omni tempore, semper laus eius in ore meo. Quoru locoru hicest sensus, semper fundenda esse ad Deum suspiria & gemitus incnarrabiles, & crebrò atque frequenter adhibendam esse vocem in precatione, ne fi longo temporis interuallo vacemus ab oratione, hostis insidiis capiamur, aut in aliud malum incidamus. Hæcitaque præcepta no hoc lignificant, yt nihilaliud agamus: sed yt huius tam salubris exercitationis nunquam obliviscamur, &ad eam identidem reuertamur. Id quod nos Dominus suo exemplo docuit: quia ille non ita semper orauit, ve non docuerit populum, ederit, aut biberit, sed ita, ve semper fuerit animo intento ad Deum, & frequentissime oraverit. Atque hoc est, quod Dauid ait: Oculi mei semper ad Dominum. Quid? Semper orare intelligitur, qui semper facit suum officium, & à bonis operibus nunquam de-Gestus in oratione adhibendus, non expressus est in verbo Dei, ita vteonscientia non sit alligata ad certum aliquem gestum. Vtile nihilominus est, certos quosdam inter precandum adhibere gestus, iuxta has regulas, 1. Gestus debent esse decori & venusti. 2. Gestus debent esse figna humilitatis & finceritatis: vt est corporis prostratio, oculorum & manuum eleuario, genuflexio, & similes. 3. Gestus debent conformari ad laudabilem consuerudinem gentis & Ecclesia, in quâ versamur. 4 Gestus ac motus in oratione adhibiti duo designare debet, Vnum perrinetad Deum, qui nostris precibus inuocatur:alterum ad nos, qui inuocamus. Et Dei quidem maiestatem nostris gestibus exprimere debemus, nostram verò humilitaté & vilitaté. Ideo inter orandu genua flectimus, aut stamus, authumi prosternimur, caput aperimus, palmas expansas aut complicatas in altum attollimus, & alia huiusmodi facimus: que ad animi nostriaffectus significandos, excitandos, permouendos, & inflammandos spectant. His enim motibus nos Deo submittimus, infirmitatemque, prauitatem, ac indignitatem nostram profitemur. Sed hac omnia, & similia, qua pertinent ad circumstantias precationis; non Kkk cadunt

cadune fub præceptum; fed permitruntur libertati confcientia. Loune precationis quod attinet, omnia loca in Nouo Testamento quantumal conscientiam, sanctitatem & religionem, sunt paria. Hinc commune & publicæ preces in primitiua Ecclesia vbique fundi solebant, & proterum necessitate, &temporum difficultate offerebatur per agros, per vibes, &vias publicas: in ipfisetiam militum exercitibus, & classibus na. nalibus, in montibus, cryptis, antris &terræ cauernis. Hoc veròtem. pore ordinis & decori causa in publicis templis huiusmodi preces redà funduntur: absque opinione tamen peculiaris sanctitatis, quam supersitios opinanturistis locis inesse. Privatas preces quodattinet, illa voiuis, dummodò requisita verz precationis non desunt, fundi possunt. Mam oratio cum fit interioris defiderii interpres & index, ficur interior visanimifertur in Deum, fine ordine ad certum locum vel tempus. Que re voique locorum, fine in domo, fine in agro, fine in foro, menta, velledo priuatim orare licet, leclusa tamenaliorum offensione. Interimamen huiusmodi locus est eligendus, quo quis minus impeditur, &magis ad pietatem accenditur. Si quisqua ergo in hominum turba oratemqueat, vel id facere commodè non possit, aut sine aliqua inani gloria, vel grandimentis distractione no queat; oret is domi, vel loco aliquise. creto. De tempere, que preces concipere & fundere oportet, superestve dicamus. Est autem oratioalia secreta & subita, alia solennis & stata. Illa veteribus dicitur eiaculatiofine iaculum cordis, & omni tempore debet adhiberi, quia fingulis momentis gloriam Des quærere tenemur, & innumerabilibus periculis sumus expositi, sine mundum spe chemus, sine carmem nostram, sine diabolum: hæc, tametsiomni tempore porest adhiberi (nihil enim est discriminis in tempore, quantum ad conscientiam) 14mé ordinis & decori causa vtiliter distinguitur, ita vt certas horas impedamus precationi tum publica, tum private, absque superfitione, qualem observare licet in horis Canonicis Papistarum. Hucpertinetilluc. Oratio vitalis & mentalis debet effe cotinua, oratio verbalis creberrima. Cæterum tria potissimum sunt, quæ nobis inter precandum sunt impedimento, Primo nobis molestiam creat, quod more aliorum hominum non postumus certam precandi formulam excogitare. Demis admodum folicitos nos habet, quod spiritus corpore oppressos, & ani; mum variis cogitatiunculis & phantafiis plenum videmus. Tertio vehementer nos turbat, si oracionis nostre fructum non percipiamus. Quod attinet ad primam molestiam, illi facile occurremus, si cogitemus deliderium cordis compuncti elle iphisimam precationem. Quarefinon possimus certas orandi formulas concipere, suspiriis & gemitibus suppleamus istum defectum, Secunda molestia hunc in modum est depellenda.

lenda. Si defectus & aberrationes precum nostrarum nobis displiceanr, ita vt aduersus istas luctemur, & omnis generis remedia & adminicula deuotionis adhibeamus, non possunt illæ nobis nocere: quia nulla est condemnatio in iis, qui sunt in Christo Iesv. Tertia molestia profligabitur, si cogitemus, vel nos non rectè orasse, si Deus non largiatur nobis id, quod petimus: vel Deum differendo auxilium probare sidem, spem & parientia nostra: vel aliquid visitus à Deo nobis reservari quàm id, quod petiuimus. Nam Deus exaudit preces nostras duobus modis: videl. vel concedendo rem, qua rogamus: vel tribuendo aliquid isti analogum aut et iam visitus. Ita Christus non obtinuit suis precibus, vt poculum illud, quod ipsi bibendum erat, abitet, sed impetrauit aliquid huic rei analogum, nempe vires & potentiam, vnde ad suctuosissimos illos mortis cruciatus superandos sactus estidoneus.

III. Post precationem tria requiruntur: vt puta sides particularis, perseuerantia, & praxis precum.

Fides particularis est, qua ille qui precatur, absque omni dubitatione credit, suam petitionem à Deo esse exauditam propter Christiam. Perseuerantia, & quædam velur importunitas, non solum in ipso actu precationis requiritur, sed etiam post preces omnino est necessaria. Oportet enim toties repetere precationem ex vera fide profectam, donec res petita vel aliquid ipfi analogum nobis concedatur. Hanc perseueratiam Dominus duabus parabolis propositis commendauit apud Euangelistam Lucam. Prior est de illo, quimedià no ce perrexit ad amicum, vi accommodaret ipli tres panes: qui cum læpe reiiceretur, quod ellet importunum tempus, tamen perseuerans in petendo, obtinuit quod petebat Luc.rr. Posterior est de vidua, que interpellabat iudicem, ve ipsam vindicaret de aduersario suo: qui iudex quamuis esset valde malus, & neque Deum timeret, neque hominem reuereretur : tamen victus perseuerantia & importunitate mulieris, vindicauit illam de adnersario. Ex his colligit Dominus, multò magis perseuerandum nobis esse in oratione ad Deum; qui iustus & benignus est. Luc 18. vt est Iacob. I. dar omnibus affluenter & non improperat, hoc est, dar liberaliter omnibus dona sua ex verà fide petentibus, & nó improperat importunitatem, quod videlicet nimis molesti simus in petendo. Deus enim est fine mensura dines, & sine mensura misericors. Hæcverò assiduitas cò magis est necessaria: quia Dominus quæ dare vult, differt, vt ardentius peramus. Vnde Augustinus ait: Ipfe Dominus qui dare vult, differt dare, vt amplius desideres, quod differtur, & vt desiderando capax inueniaris, vicum penerit, amplius implearis. Etiterum ait : Qui nos hortatur, vipe-Kkk 2 tamus

tamus, & cui difflicet si non petimus, si al quando tardius dat, commendat sua dona: non nezatea, quoniam diu desiderata duls · us obtinentur : data à Deo citò, contemni. Non itaq; cum Deo expostulare, aut de ipsius poten. tur & vile cunt. tià & beneuolentià dubitare & desperare debemus, si non statim exaudiat preces nostras: sed nostri officii est, per crebram instantiam & precationem sæpiùs repetitam cum Deo colloqui, tanquam cum optimo nostro amico. Succurrat nobis hocloco illud Augustini, electos Deifilios semper ab illo exaudiri, non quidem semper ad voluntatem ipsoru, sed tamen ad vtilitatem, quæest salus hominum, & gloria Dei: quod idem Pater duplici smilitudine declarat. Medicus, inquit, secar, scin. dir, & vrit vulnus; clamat ægrotus: nec medicus tollit manum, nifi fe. cuerit quantum putat expedire. Non propterea crudelis est medieus, aut clamantem infirmum nonexaudit, quia à secando non cessat. Si enim vulneri parceret, capite & vita periclitaretur zgrotus. Matresitidem in balneis confricare solent pueros, ad corum salutem : inter carú manus paruuli clamant, nec tamen à fricando matres manus abstinent. Sic Deus, tanquam medicus salutaris, & tanquam benignus pater, petita non concedit, vt fanet, vt in perpetuum ignoscat, & vt erudiat. Secat, & vrit hic, vt in futuro parcat: denegat postulata, vt longè vtiliora, maiora, & meliora concedat. Putant orantes se non exaudiri, quia petita non impetrant: nesciunt tamen, se fructuosiora, magisq; saluia-Praxis presumest, qua quis facit & exercet illud, quodo. ria accipere. rauit. Sic v. g. si quis Deo supplicet pro remissione peccatorum, oportet vt peccatis nuntium remittat, & sanctam vitam viuat. Nimirum qui orat Deum, ut largiatur beneficium, is quoq; debet facere suum officium: quia beneficium datur, vt faciamus officium. Colophonis loco teneantur breuia & acuta summaria Psalterii, tanquam paradili, inquo homo electus debet animam suam oblectare. Viusautem istoru lummariorum est, vt primo intuitu se of erat materia precationis, quam querimus.

## Pfalmus.

- 1. Vir beatus.
- 2. Rex Sion.
- 3. Adiutorium à Domino.
- 4. Mirificatio Sanctorum.
- 5. Iustus iudex.
- 6. Anima perterrita,
- 7. Innocentia iusti.
- 8. Dominus dominator:
- 9. Afylum pauperum,

### Summaria.

- 10. Infolens impius.
- 11. Falsi Doctores.
- 12. Corruptelistarum furor.
- 13. Desertio gratia.
- 14. Homo animalis.
- 15. Ciuis calestis.
- 16. Christus triumphans.
- 17. Prouocatio ad iustum iudicem.
- 18. Liberator potens.

19.La

19. Lex immaculata: & Euangeli-158. Doctor impius. um propagatum.

20. Magistratus felix.

21. Rex fortunatus.

22. Amarum dulce.

23. Pastor bonus. 24. Rex gloriæ:

25. Remissio peccatorum.

26. Innocentia justi.

27. Vnum necessarium.

28. Retributio impierum.

29. Vox tonans.

30. Tristitia versa in gaudium.

311 Spes non confundens,

22. Confessio pia.

33. Lætitia piorum. 34. Timentes Deum.

35. Defensor innocentum.

36. Doctores falfi.

37. Indignatio repressa.

38. Afflictio duplicata.

39. Præparatio mortis. 40. Gratitudo liberati.

41. Bearitudo misericordium.

42. Anima conturbata.

43. Deus vindex.

44. Suspiria spiritus.

45. Epithalamium Christi.

46. Afylum fidelium.

47. Dominus exaltans.

48. Ciuitas Domini.

49. Vanitas hominum.

50. Verus cultus Altissimi.

51. Ponitentia Dauidis. 52. Aulici proditores.

53. Natura corrupta.

14. Pius afflictus.

55. Amici proditores.

56. Columba fugara.

57. Cor paratum.

59. Vindicta iusta.

60. Adiutor in necessitate.

61. Afylum firmum.

62. Omnipotens Deus.

63. Siris spiritualis.

64. Mores persecutorum.

65. Annonz benedictio.

66. Fornax probationis.

67. Dominus benedicens.

68. Iehoua trumphator.

69. Oppressorum consolatio.

70. Confusio inimicorum.

71. lustus sub cruce vt palma.

72. Rexiustus.

73. Confolatio Israel.

74. Ecclesia querulans.

75. Iustus iudex.

76. Deus bellator.

77. Amarum dulce.

78. Liberantiquitatum.

79. Insolentia hostium veritatisi

So. Vinea deuastata.

81. Ingratus populus.

82. Magistratus negligens.

83. Confæderatio impiorum.

84. Ecclesia.

85. Iræ deprecatio.

86. Confusionis deprecatio.

87. Generatio noua.

88. Tentatio desertionis.

89. Gratia & veritas sub cruce.

90. Disce mori.

21. Adiutorium Altissimi.

92. Iustus florens.

93. Regnum firmum.

94. Vltor Dominus.

95. Gratitudo debita.

96. Dominus exaltans.

97. Dominus terribilis.

Kkk 3

98. Vi-

98. Victor Dominus.

99. Sanctus Dominus.

100. Cultus facer.

101. Tabula aulica: seu Princeps bonus.

102. Anima angultata.

103. Animaexultans.

104. Cosmographia Dauidis.

105. Chronicon Ifraeliticum. 106. Secunda pars Chronicorum.

107. Gratitudo liberatorum.

108. Regnum Christi.

109. Pœnæ persecutorum.

110. Dominus in medio inimicoru.

III. Carmen Paschale.

112. Beatitudo fidelium.

113. Exaltatio inopis. 114. Exitus ex Ægypto.

115. Idolorum vanitas.

116. Crux cofessionis comes.

117. Æterna veritas.

118 Das Schone Confitemini.

119. Alphabetum Christianorum, sue, Comendatio verbi Dei.

120. Lingua falfa-

121. Custos perpetuus.

122. Felicitas Ierusalem.

123. Oculus sperans.

124. Szuitia hostium.

125. Monsæternus.

rz6. Tristitia in gaudium: seu, 1. marum dulce.

127. Occonomia bona.

128. Coniugium benedictum.

129. Crux victrix.

130. Clamans de profundis.

131. Altiora te ne quæsieris.

132. Locus Dei eledus.

133. Concordia.

134. Officium ministrorum:

135. Collatio Dei cum idolis.

136. Bonitas æterna.

137. Ecclesia oppressa.

138. Gratulatio redemtorum

139. Prouidentia Dei.

140. Hypocritæ cruenti.

141. Sacrificium Deogratum.

142. Eiulatus afflici.

143. Liberationis desiderium.

144. Bellator Dominus.

145. Glociolus Dominus.

146. Opera Dei magnifica.

147. Ædificator Ierufalem. 148. Creaturæ laudantes.

149 Exultatio Ecclesia.

149. Extitatio Ecclena.

# CAPVT XXIV.

De casibus conscientiæ circa primam orationis

Dominicæ tabulam.

### PRACEPTA.

Asus conscientia, qui inspecie respiciunt singulas petitiones orationis Dominia, sunt vel circa primam huius precationis tabulam, vel circa secundam: è quibu prima tabula respicit Deum, secunda nos ipsos: & vtrag, consinet tres numero petitiones...

Prima petitio est de sanctificatione nominis Dei: vbi est tentatioblasphemia.

Socunda petitio est de regno gloria: vbi sunt tentationes mortis.

Tertia petitio est de voluntatis Des impletione; vbi est tentatio impletatit.

### REGVLA.

nobisoatiuni: non rasie

I. Casus conscientiæ circa tentationem blasphemiæ, Casus conscientia circa tentatio-

Tentatio blasphemie nihil est aliud, quam fæda & turpis cogita, nem blario, que Dei maiestatem impugnat: vnde etiam à Casistis appellatur fe- sphemis. da tentatio. Huic tentationi, qua cordibus piorum admodum grauis & acerba accidit, hunc in modum occurremus. Principiò animaduertendum est, quinam sint huius tentationis prodromi, & quibus modis ac medits in animum nostrum illabatur. Interdum autem oritur ex sola suggestione Diaboli, cui volupe est, hutusmodi cogitationibus & phantaliis animos piorum turbare. Interdum est à praua consuetudine, quâfit, vraures noftras accommodemus impiis & impuris sermonibus, qui immediate in contumeliam nominis diuini redundant. Quandoq; in animum hominis sensim & gradatim irrepit; quando scilicet in cultu Dei incipit torpere. Interdum nos vexat cogitatio volatica, interdum morola. Illa subitò incidit, & statim euanescit: hæc trahit moram, & veltitillat, vel approbationem elicit. Deinde periculum huius tentationis admodum est grane. Nam ingentes animi horroses creat, & desperationem in quibusdam parit: quia Euripus harum eogitationum est ipsissimum gehennæ vestibulum, in quo homines electi probantur, reprobi excruciantur. Textio, si huiusmoditentationes velocissime, instar fulguris illabantur, & naturali luci, sine igniculis adhuc in homine reliquis, directe adversentur, si denique extraordinario metu hominem percellant, & ad peccata enormia hominem lolicitent, ita ut languor & morbus subsequatur: si, inquam, cogitationesiltæhis tribus notis fint infignes, certiffimuest indicium illas à Diabolo immediate trahere originem. Quod si externis hisce & aduentitiis cogitationibus non assentiamur, non sunt nostra peccata reputanda, sed Draboli, qui illas suggerit. Huius rei veritas inde patet, quòd Satan fimiles cogitationes in animum Christi ingesserit Matth. 4, vbi illum ad infidelitaté, auaritiam, & idololatriam solicitat. Hæ verò cogitationes in Christo non fuerunt peccata: vtpore cuius fanctiffimus animus ne minima quidem approbatiuncula illas est amplexus, sed constanter repulit. Hin. efficitur, blasphemas cogitationes, qua à Diabolo suggeristur, non elle nostra peccata, sed Diaboli, si quide illis non adstipulemura quemadmodum ille, qui ab alio incitatur & solicitatur ad proditionem,

aut cædem, fiaures non accommoder, neque consentiat, horum ctiminum reus peragi non potest. Tameth ergo cogit ationes ista fode Diabolo suggestæ molestiam longè maximam nobis pariunt : non tamé personalia nostra peccata censeri debent. Quarto cogitationes illas volaticas, quas Diabolus suggerit, leuiter oportet præterire, adhibit hac formula : Increpet te Dominue, Satan. Si quis enim diu cum illislu. detur, magis magisq; illis implicatur. Quinto si cogitationes blasphe. mæ principium ducanta carne nostra, id est, a naturæ nostræ corrupte contagione, atq; ita in ip lo primo conceptu lint noftra peccata; tum vel in animis nostris non diu hærent, vel ibi radices agunt. Neutræ possunt nobis nocere, ita vt pprer illas zterno exitio adiudicemur, si ex side con. tra illas luctemur, & de illis vehementer doleamus: ut nos docet exé. plum Pauli Rom. 7. per totum. Sextò, si homo subinde infestetur hoc malo, debet vitare solirudinem, & assuescere piæ couersationi cumaliis, qui nempe meditationibus verbi Dei, precibus, psalmodiis, & similibus piis exercitiis delectantur. Sane fi fermo Dei copiose inhabiterin nobis, ita vt de illo meditemur interdiu & nocte, germinabunt in nobis & fructificabunt pix & fancta cogitationes. Septimo oportet custodire cor nostrum, ita ve vicemus occasiones huius mali; quales sunt impuri lermones, & diuturna cogitationum blasphemaru meditatioatque ruminario. Octano maiestas Dei & abyssus iudiciorum eius ex Scriptura facra quam diligentissime repetenda est, & ob oculos nobis ponenda. Adextremum, quia tentationes blasphemiæ non raroinde oriuntur, quod à Deo affligimur, animus noster ita est informandus, vi in Deo super omnia bona & dona requiescat in omnibus: quia ipse est fanctorum zterna requies. Dicat itaque fidelis anima: O Domine, da mihi in omnibus super omnia in re requiescere, super omnem faluté & pulchritudinem, super omnem gloriam & honorem, super omnem potentiam & dignitatem, super omnem seientiam & subtilitatem, super omnes diuitias & artes, super omnem lætitiam & exultationem, super omnem famam & laudem, super omnem suauitatem & consolationem, super omnem spem & promissionem, super omne votum & delideriu, fuper omnia dona & munera, super omne gaudium & iubilationem, denique super omnia visibilia & inuisibilia, & super omne, quod tu, Deu meus, non es: quia tu Deus meus super omnia optimus es & maximus: tu folus potentissimus, tu solus sufficientissimus & plenissimus, tu solus fuauissimus & amantissimus, tu solus pulcherrim & gratiosissimus, te solus es gloriosissimus & beatissimus. O Domine, da mihirequiescere inte : quia non est quies extra te. Quærant alii apud te divitim & alia caduca dona: mihinihil aliud placet, nee placebit, nisi tu Deusmens

spes mea, & salus mea. Domine, q est fiducia mea, qua in hac vita habeo aut o solatiu meu ex omnibus que sunt in colo, aut sub colo? Nonne tu, Domine Deus meus, cuius misericordiæ non est numerus? Vbi mihi bene fuit fine te? aut quando male elle potuit præsente te? Malo pauper este pprer te, quam diues sine te. V bi tu, ibi cœlu:at ibi mors & infernus, Tumihies in desiderio meo, & ideo adte clamo & invbitunones. Ad te sunt oculi mei, inte confido, Deus meus, Parer misericordiarum. Benedic & sanctifica animam meam benedictione colesti, vt illa fiat habitatio sancta tua, & sedes æternægloriætuæ, nihilque in templo tuo impuritatis inueniatur, quod oculos tuæ maiestatis offendat. Secundum magnitudinem bonitatistuæ, & multitudinem miserationum tuarum respice in me, & exaudi orationem serui tui pauperis & abiecti. Ecce adsum, ecce ego adte. Ne auersare lachrymas cordis mei, quas quotidie fundo adte. Ah libera animam meam abhoste meo infensissimo, Diabolo, qui cogitationibus fædis & impuris conatur me abducere à te! Ah Domine, crea in me cor nouum, & in hoc agro à te præparato sere semen verbitui, vt illud euulsis zizaniis blasphemarum cogitationum ibisobolescat&arborescat 1 O Pater, laudet & canat te te os meum, anima mea, siue beneficia distribuas, siue judicia tua immittas i

II. Tentationes mortis sunt generales, vel speciales. Tentatio Tentatio generalis est, quam infert recordatio mortis, tum sua mortis. potentia & tyrannide, tum concomitantibus eam terriculamétis, quorum alia sunt Spiritualia, videlicet terror Satane, horror mortis æternæ, siue damnationis infernalis, & terrores conscientiæ: alia corporalia, videlicet desiderium rerumundanarum, & amor mariti, vxoris, liberorum, & c. Tentatio specialis oritur ex metumortis coram mundo ignominiosæ, quæ est supplicium sceleratorum, aut martyrium sanctorum.

De generalitentatione mortis, quam parit recordatio potentia & tyrannidis, qua in morte cernitur, sunt ha regula. 1. Omnium primò facies germana mortis est inspicienda. Magnum valde & amplum est mortis dominium. Regnat eniminde ab Adamo vsque ad finem seculi Nulli parcit: vbique regnat: totum genus humanum subigit. Est inexorabilis. Telum ipsius exitiale, est peccatum. Falx eius est acutissima. Ante mortem terrent prodromi mortis, varii videlicet angores, labores, cure, & morbi:

in morte terret facies mortis horre da : post mortem terret recordaito cadaueris deformis & olidi. Nuntii mortis sunt korribiles, iique nu. mero tres, videlicet casus, infirmitas,& senectus. Casus denunciat mor. tem latentem; infirmitas apparentem: senectus præsentem.2. Inmeditatione mortis fugiendum est peccatum ignorantiæ & infidelitain. Ignorantia est, quòd non attendimus ad duplicem mortis faciem. Vnam habet ex se & natura sua, quam modo descripsimus : alteram habet et accidenti, viscilicer mortis Christi, per quam factum est, vt mors no. ftra fit peccati abolitto, & transitus in vitam æternam. Infidelitaseft. quod non credimus Deum posse & velle propter Christum nobisades. 3. Mors nobis incuri: formidinem, fiiplam le in periculo mortis. intueamur laruatam: non aliter atque pueris larua est formidabilis. Oportet itaq; ipsi laruam detrahere, hoc modo. Principiò si compata. tio instituatur inter mortem & vitam nostram, mors liberat nosacor. pore peccati, in quo concepti sumus: liberat nos à miseria, in qua nascimur & vinimus: introducit denique nos in alteram illam vitam, vbi nullus est labor, nullus dolor, nulla ignorantia, nulla malitia, nulla contentio, nulla tentatio. Quate licer mors dividat animumacorpore, nulli tamen adfert exitium : quoniam anima ex captiuitate alleritur in libertatem, & corpus in sepulchro tanguam in lectulo quiescit, & ibi iacet non aliter arque semen, quod terræ mandatur, vt crescat, 1. Corinth. 14. Si ergo mors nos liberat à miseria culpa & pæna, &in omnium bonorum à Christo partorum possessionem nos immittit, ambabus certè vlnis illam aduentantem oportebit nos amplexari. Deinde duo funt hominum genera, qui mortem metuunt. in peccatis moriuntur: & funt, qui antequam moriantur, peccatis mori-Quod artinet ad priores illos, vtique mors ipsis estmetuenda, tanguam introitus in gehennam : at reliquis non est simpliciter metuenda; quia tametsi naturale sit mortem timere, tamen hic timor non debet effe muliebris, præsertim cum mors per Christum sit mutata. 4. Tentationes, quas pii quidam in agone constituti experiuntur, non debent nos reddere pufillanimes: quia illi, qui bene vixerunt, & bonam illam militiam, I. Timoth. I. militarunt, non possunt à Deo deseri, etiam quando ambulant in valle mortis.P[alm. Deus electos suos in media morte tentari? Hoc ideo facit, vt nos quidem fæditatem peccati exinde cognoscamus, ips verò moribundi probentur, & gloriose vincant. Nimirum Deus hoc habet in more positum, vt potentiam suam exserat in infirmitate. 5. Subitanea mots non est putanda signum damnationis: quia credentibus non potestelle damnosa. Roman. 8. & beati sunt mortui, qui in Domino moriuntus,

fine mors illa fit subitanea, fine expectata. 6. Mors metuenda est duplici nomine: videlicet quod fit humanæ naturæ deftructrix, & damno aliquo afficiat ecclesiam, rempublicam, vel familiam. De firitualibu mortis terriculamentis sunt ha regula. 1. Terrori Satanæ oppone lesum Christum, & hunc apprehende dextra tua manu. Hic venit ad de-Arvendum opera Diaboli, & illa reapse destruxit. 1. Iohan. 3. Hic vicit principem huius mundi. Iohan. 16. Hiceft dux & comes viz nostra in vità & in morte. Dolus Diaboli sapientiam Christi non potest fallere. Tyrannis Satanæ potentiam Christi non potest vincere. Crudelitas Satanæ benignitatem Christi non potest superare. Hic noster dux adest nobis in persona: mittit nobis Spiritum Sanctum; munit nos præsidio fanctorum angelorum : suppeditat nobis arma validissima, videlicer verbum suum, fidem, orationem, & similia. 2. Solicitudo & metus æternæ damnationis vexet impios: tu es membrum lesu Christi per fidem, ac proinde ciuis cœlorum. Neque verò peccatum, quod in te est reliquum, potest te abstrahere & separare à dilectione Dei, quæ est in les u Christo: quia gratia De 1 infinitis modis est maior, quam tua peccata, quæ odifti exanimo: etiamfi illa fint numero infinita, pondere grauia, turpitudine magna, consuetudine & tractu temporis diuturna. Oportet vt cum Paulo dicas ex 1. Timoth. 1. te inter peccatores esse maximum. Si enim hoc agnoscis, non fugies à Deo, sed fugies ad Deum, vtpote medicum peritissimum, amantissimum & fidelissimum. 3. Angor conscientiæ tuæ non est signum reprobationis, si tristaris ob peccatum, & eluris iusticiam Christi. Deterriculamentis mortis corporalibus 1. Duplex est mundifacies. Vna est personata, altera funt be regula. germana & natiua. Illa cernitur in voluptatibus, honoribus, dignitatibus, dele ctationibus, & deliciis huius vitæ temporalis. Hæcest, quòd mundus positus sit in maligno, quòd sit officina impietatis, & cloaca improbitatis, quòd sit plenus vanitate, inimicus Deo, amicus & deuinctus Diabolo. Quare nos, qui Christi sumus, quotidie debemus crucifigi mundo, & res corruptibiles in hoc mundo missas facere. Vide quæ suprà disseruimus de immundo mundo. 2. Forti animo inmundo sunt relinquenda, quæ nobis chara sunt. Charior enim debet nobis esse vita, quam Christus nobis pe perit, quam parentes, liberi, maritus, vel vxor, vel amici: charius debet esse cœlum, quam cœnú huius vitæ; charior Dei conspedus, quam hominú sceleratorum 3. Promissio diuina, qua Deus promissi se prouisurum intuitus. omnibus nomen suum timentibus, debet nobis ante oculos versari, quoties tentatio illa nos inuadit, vxorem vel liberos noftros post morcom nostram non habitutos vnde viuant. Ablit vt nobis & nostræ in-LII 2 dustriæ

duftriæ adscribamus, quòd familia nostra fruitur rebus ad sustentatio. nem huius vitæ necessariis. Dei benedictionibus innumeris hoc omne est tribuendum. Committamus itaque tutela & patrocinio Altissimi vxorem & liberos nostros. Nulli enim meliori & fideliori possumu illos commendare. Quare nostri officii est sub finem vitz, nonexcm. ciari hac solicitudine, carnem & sanguinem nostrum cariturum subsidiis huius vitæ necessariis, sed considere in Dei beneuolentia, & liberis. nostris commendare vias Domini. Caterim vt animo lato & tranquillo mortis tormenta adeamus, & toleremus, oportet vt nos prapa. remus ad morté eo, quo par est modo & adhibeamus adminicula Chri. fianz fortitudinis: qua de resupra egimus, vbi artem moriendi tradidimus. Hic summatim ista tradimus. Praparatio ad mortem consistit in tribus. Primò quotidie debemus cogitare de morte imminente, & Deum orare, vt nos doceat finem vitz nostra. Psalm. 90, vers. 12. & 19. V. 4. Hocautem tum demum recte fit, quando diem quemliber tanquam diem mortisæstimamus, & illud facimus, quod sub finem vitafacere conuenit. Deinde necesseeft, vt mortem spoliemus armis illis, quibus illa nos trucidat. Oportet vt hic imitemur Philistaos, quicum diligenti inquisicione factà cognouissent, robur Simsonis esse in cincinnis, eos amputarunt. Similiter nos faciamus, & morti, robusto illi Simsoni, amputemus cincinnos, & arma eripiamus, ve sunt peccata nostra. Namaculeus mortis est peccatum. 1. Corinth, 15. Humiliemusitaq; nos coram Deo, propter peccata præterita & præfentia: imploremusiplius gratiam, ne peccata furura nos vincant: in Christo confidamus, & abillo petamus apocham miseriæ nostræ ceu debiti grandis, itemque chitographum fiue fyngrapham diuinæmifericordiæ: fyngrapham quoque nostri officii nobis quotidie ob oculos ponamus. Tertià studeamus vnicè huic rei, vt in hâc mortali vitâ gustum aliquem vitæ æternæ gaudiorumque cœlestium habeamus: id quod fit huncin modum. Primòrequiritur, vt miseriam huius vitæ cum felicitate vitæ futuræ comparem? Miseria huius vitæ consistit in fæditate peccati, grauitate pænæ, & vanitate seculi, atque adeo in mutabili statu vitæ nostræ. Felicitas vitæ æternæ polita est in duobus: nimirum ibi carebimus malo çulpæ & pænæ, & habebimus bonum virtutis & conditionis ineffabile. frequenter & solicitè meditemut vtriusque huius vitæ statum, & vtruque in linea parallelà conferamus, excitabitur in nobis tædium huius vitæ, & desiderium futuræ. Deinde gustus vitææternæ, sine gaudium illud spirituale, quo gustamus diuitias, quas Deus nobis præparauit,cofistit in dolore propter peccatum, siti iustitiæ Christi, proposito fancis viuendi, vsu denique verbi sacramentorum & precum. multi-

multiplicem paroxysmum & eclypsim patitur homo, qui hocgaudio perfunditur: semper tamen recurrir gustus vitæ æternæ; quia gaudium illud, quo in hâc vitâ electi perfunduntur, est æternum, ita vt nemo illud possit ab ipsis tollere. Iohan. 16. vers. 22. Adminicula fortitudinis Christiana, quæ in agone mortis sunt adhibenda, pertinent ad theoriam, vel praxin. Ad theoriam pertinet triplex meditatio. Primaest, quod mors in suanatura considerata sit maledictio & execratio, ipsiusq; gehennæ porta & suburbium; sed per mortem Christi contemperata, sit benedictio, periodus omnium miseriarum & ianua vitæ æternæ. Secunda est, quod tres fint gradus vitæ ærernæ. Primus est in hac vita, cum resipilcimus, & in Christum credimus. In hoc enim consistit vita æterna. Iohan. 17. vers: 3. Secundus est in ipsa morte, cum anima à corpore se-Tertius est in vltimo iudicio, cum anima corpori vnita fruitur pleno gaudio. Tertia est, quodarctissima & indissolubilis vnio lit inter Christum & hominem vera fide præditum. Vnde fit, vt homines electicam mortui maneant membra Christi. Nimirum licut tempore hyemis arbores videntur mortuæ, & nihilominus tamen viuunt, quatenus succus latet in radicibus: ita corpora nostra putrefacta occultum & absconditum in se habent succum institiz Christi, propter quem fit, vt fint & dicantur membra Christi: quemadmodum in Scriptura legimus, Deum se vocare Deum Abrahami, qui ante aliquotannorum centurias iam erat mortuus. Praxis consistit in duobus: videlicet in fide, & obedientia. Oportet enim vt moriamur in fide, Hebr. 11. v. 13. quam necesse est vt testaram faciamus variis gemitibus & ardentibus precibus ad Deum, ita vt cum Christo dicamus, In manus tuas depons firitu meu, Luc. 23. v. 46. & cum eode exclamemus, Deus mi, Deus mi, cur deseruisti me? Matth. 27. v. 46. Deinde necesse est, vr. in hora mortis obediamus Deo, fidelissimo nostro Patri, ita ve absque vlla querela & murmuratione, summa voluntaris promptitudine & alacritate, iugulum nostrum morti præbeamus & obiiciamus, & cum Christo dicamus, Non mea volutas, sed sua fiat, Luc. 22. v. 42. Verum quia huius modi obedientia aduersatur corruptæ nostræ naturæ, officii nostri fuerit, quotidie nos flectere & assuefacere ad huius obedientiæ præstationem: id quod fiet, si quotidie moriamur mundo per varias calamitates & exercitia bonorum operum. Coronidis loco teneatur applicatio specialis articulorum fidei ad hominem moribundum, 1. Credis Deum, Patrem omnium, quæ funt in cœlis & in terris, effe quoque patrem tuum: qui te in vtero creauit, anima immortali donauit, & corpus mortale dedit, quod possit excitare expuluere terræ. Credis, eundem esse omnipotentem & propitium conservatorem, qui velit & possit in mediis mor-LII 3

tis doloribus te conservare. 2. Credis Filium Dei effe tibi Iesum, hoc est, saluatorem, qui destruxerit opera Diaboli: esse tibi Christu, hocest vn&u prophetam, facerdotem & regem : este tibi conceptum, denig; propter salutem tuam è colo descendisse, & hominem factumesse. ; Credis, Ielum Christum pro te esse passum, & crucifixum, vt tibi zterni vitam acquireret. 4. Credis, lesum tuum pro te mortuu effe, vt tu viue. res: & sepultum esse, vt ex sepulchro tuo faceret lectum mollissimum; & descendisse ad inferos, hoc est, expertum esse statum mortuorum, ve illu ipsum statum no reformides. 5. Credis, lesum tuum resurrexisse ex mortuis, vt tu similiter resurgas, & cum capite tuo viuas. 6. Credis, Iesum tuum ascendisse in cœlos, vt tibi viam ad vita præpararet. 7. Credis, Iesum tuum sedere ad dextram Patris, yt ibi pro te interpellet, ibig. sit rex super omnia. 8. Credis, Iesum tuum rediturum ad vliimu iu. dicium, vt te in possessionem regni cœlestis immittat. 9. Credis in Spiritum Sanctum, qui est Spiritus consolationis, & arrhabo hareditatis nostræ. Hic patrocinium tui suscipiet, omnesque infirmitates tuas subleuabit, & testimonium spiritui tuo exhibebit, te esse filium Dei, & hæredem cæli. 10. Credis landtam & catholicam ecclesiam & communionem fan dorum, &te illius effe membru: adeog; te fæderis zterni participem este factum, cuius rei sigilla duo accepisti, baptismum & sacram cœnam. Macte igitur esto hac tua felicitate, & omnino persuade tibi, te certò fore ciuem ecclesia militantis, cum sis membrum ecclesia 11. Credis remissionem peccatorum. Ne igitur in agonia tua te turbet recordatio peccatorum, vtcung; illa fint multa & magna. 12 Credis resurrectionem carnis, & vitam æternam. In hâcigitut lucta rua erige te spe lætæ resurrectionis & æternæ felicitatis. Hæc, inquam, omnia credis fide licet imbecilli, fide tamen. Dic itaque cumillo apud Marcum nono capite: Credo, Domine, sed succurre incredulitati mea. Hactenus fuit tentatio mortis in genere: superest tentatio mortis in specie, & primò quidem illius, qua afficiuntur facinorosi: vbi sunt hæ re-1. Atrocitas peccati commissi estagnoscenda ex lege, & serio deploranda. 2. Oportet attendere ad causas, propter quas Deus hominem facinorosum in lucem protraxit: vt scilicet ipsius salurem promoueat, & ad aliorum ædificationem exemplum peccati publice statu-3. Promissiones euangelii sunt recitandæ & homini consternato applicandæ. 4. Quæ paulò ante in genere de mortis terrore dicta lunt, hic speciatim repetipossunt. 5. Homo facinorosus est admonendus, vtanimum suum auocet à rebus huius mundi, & ignominiam mottis temporalis patienter ferat, quòdilla non possit ipsi eripere coronam gloriz coleftis, si quidem habeat coronam iustitiz Christi seu yerz fidei. De martyrio notentur istæ regulæ. 1. Cogitare oportet coronam martyrii valde eximiam esse: quia mortalis & miser homo morte sua gloriscat Deum immortalem. 2. Persecutores nihil possunt, nisi quantum Deus ipsis concesserit. 3. Persecutores non possunt nobis nocere: quia salutem nostram promouent, non vero impediunt. 4. Exemplum Christi. & infinitorum martyrum, nobis ob oculos versari debet. 5. Verbo Dei, side vera, & piss precibus armati simus in mediis persecutionum sammis. 6. Ne aliquid præsumamus de nostro robote, sed gratiam Dei imploremus, & ab illa sola pendeamus. 7. Quoniam vita nostra est in Dei manu, parati simus exire ex tabernaculo & ruinosa domo huius corporis eo qui Deo placet modo.

III. Tentatio impietatis est, quâ quis solicitatur ad Tentatio impietatis.

Aduersus hanc tentationem varia sunt remedia: videlicet consideratio sancaz voluntatis Dei, quodque illius voluntas vergat in noftrum commodum: consideratio impuritatis & noxæ, quæ cernitur in voluntate Diaboli & carnis nostræ: consideratio voluntatis Christi, quæ fuit conformis voluntati Dei : consideratio denique voluntatis sanctorum angelorum, quæ similiter subdita est voluntati Dei. Nominatim verò hic expendere placet, quomodo passionis Christi recordatio sit vniuersale & esticax remedium aduersus tentationem impietatis. Neque enimsolum hic est fructus passionis Christi, vt in roseis eius vulneribus abunde inueniamus, vnde pro delictis nostris satisfaciamus Deo, si peccatorum enormitate ad desperationem propellamur; sed etiam hic est illius fructus, vt hoc veluti medicamento nos præseruemus à vitiis, morbis illis animæ, & si forte illis correpti simus, protinus Quare si tepor aut ignauia mentem tuam inuadit, abiis liberemur. aut Dei timor in te languer, ad Christi passionem conuersus, cogita quam vehementer Christus sit punitus ob tua scelera. Si Diabolus te solicitat ad peccandum, cogita quot & quanta tormenta Iesus Christus pro te sustinuerit, vt te à tyrannide Diaboli liberaret. Si ambitio, vanaque gloria animum inuadit, attende, quam profunde se abiecerit maiestas Filii Dei, vt te abiectissimum vermiculum coronaret gloria. Si inuidia, vel iracundia, tibi molesta est, succurrat auimo tuo, quòd Christus, Deus omnipotens & homo sanctus, mansuete admodu hostibus suis ad mortem ipsius accurrentibus ipse occurrerit, seq; capi, ligari, flagellari & crucifigi ab iis sustinuerit: & quod in mediis tormetis velut agnus coram tonsore obmutuerit. Si gulæ ventrisq; illecebris caperis,

veniat tibi in mente, quomodo in sua siti Dominus tuus selle & acetost potionatus. Si carnis voluptate titillaris, aut opum congerendarum studio solicitaris, cogita egestatem, dolorem & ignominiam, quæ Christus passus est. Quòd si singulis tentationibus contrarias Christi virtutes, & infinitos ipsius angores hoc modo opposueris, nequam ille spiritus, Diabolus, à te sugiet: quippe qui nihil æquè atque amarissmi Christi passionem exhorret, quòd sciat, vniuersam suam tyrannidem hac Christi virtute suisse exstinctam. Hic itaque tibi in mentem veniatis suisse Maximæ: Aduersus diuersa viria, diuersa quoque sunt antidota. Atqui aduersus omnes pariter tentationes, præsentius pharmacum n'ullum est, quàm continua amarissimæ & innocentissimæ mortis Christi recordatio. Cæterùm quod attinet ad tentationes impersectionis, vel præsumptionis, quo oriuntar circa petitiones orationis Dominicæ, de illis nihil amplius potest dici, quàm quod supra ad atticulæ Symboli Apostolici diximus.

# CAPVT XXV.

De casibus conscientiæ circa secundum orationis

Dominicæ tabulam.

### PRÆCEPTA.

Circa quartam orationis Dominica petitionem sunt tentationes crucis, fiu wiriarum calamitatum & afflictionum; item tentatio prosperitatis.

Circa quintam est tentatio remissionis peccatorum, & privata vindicta.

Circa sextam est tentatio tentationis, hoc est, ea qua oritur ex eo, quòd seminus nos tentari; itemg, tentatio orta ex insidiis Diaboli corporalibus.

## REGVLA.

Tentatio crucis est multiplex. I. Tentatio crucis est multiplex. Est enim generalis vel specialis. Tentatio crucis in genere respicit qualitatem & quantitatem crucis, vbi est tentatio de numero & pondere crucis, & de dilatione liberationis Dei. Tentatio crucis in specie est circa crucemomnibus hominibus communem, vel circa illam, quæ certis est propria. Ibi est tentatio morborum, senectutis, captiuitatis, deformitatis, infamiæ, calumniæ, & iacturæ amicorum, parentum, & c. deniq; tentation.

ratio circa bona fortunæ, vt est tentatio afflictarum opum, paupertatis, famis, charitatis annonæ, belli, incendii, & inundationis: hic est tentatio propria viri, circa molestiam in vocatione, & mulieris, circa dolorem partus.

Tentatio crucis in genere, quantum ad qualitatem ipsius crucis, profligatur pra- Tentatio xi & theoria. Praxis in qualibet afflictione oft triplex, videlicet accurata crucis in goconscientiz examinatio respectu peccati, seria & sincera eiusdem con-"". fessio coram Deo, & humillima eius deprecatio. Hæctria, si verè atque ex animo præstentur, præsentissimum sunt anxietatis & distractionis remedium in rebus aduersis. Et sane videmus sanctos homines hæc tria coniunxisse: yt exemplum lobi, Manassis, & Danielis ostendit. Iob 1. & vltim. 2. Chron 33. vers. 11.12. Dan. 9. vers. 10.11.20.21. Vide etiam Ecclesia confessionem . Thren.z. verf 40. Theoria in afflictionibus quibusuis est meditatio quinque documentorum sue theorematum, quæ in verbe Dei proponuntur tanquam fundamenta omnis consolationis in afflictis & desperatis rebus. Primum est, quod omnes calamitates non casus fortuito nobis eueniant, sed speciali prouidentia Dei, ita nimirum vt Deus vnumquodque infortunium decernat, creet, immittat, ordinet atq; gubernet. Efa. 45. v.7. Amosz. v. 6. Ier. 30. v. 11. Secunda est, quod Deus mandet, ve crucem nostram patienter feramus, & ipsius voluntati absque murmure pareamus. Luc. 9. v. 23. Tertium cst, quòd Deus adfuturus siteleis in angustiis. Psalm.91.v.15. Adest autem coelestis ille Pater filiis suis tribus modis. Autenimillos à cruce liberat. Psal. 50. v.15. aut afflictiones nostras temperat & mitigat. Hab.3.v.2.1. Cor.10.v.13. aut vires nobis subministrat, vt granissimis angustiis perferendis pares fimus, Phil 1. v. 29. Quartu est, quod afflictio quæuis singulare in se contineat viilitatem& fructu. Rom. 8. v. 28. Sunt enim afflictiones certiffima documeta & pignoranostræ adoptionis Heb. 12. v.7. & in nobis creant septé istos fructus: videlicet agnitione peccati. Gen. 42. v. 45. humiliationé coram Deo. Luc. 15. v. 17. odium & fugam peccati, adeoque emendationem vitæ. Heb. 12. v. 11 abnegationem nostri. 2. Cor. 1. v 9. inuocationem seriam Pfal. 78.v.34. tolerantiam, sue patientiam. Rom. 5.v.3.4. & denique obedientiam. Hebr. 5. v. 8. Quintum consolationis fundamentum est, quod in afflictionibus habeamus multos socios & cosortes crucis: videlicet Christum, qui passus est multa in his terris, & nobis compatitur in celis, adeo vt afflictiones noftras pro suis aftimet. Phil, 3. vers. 10.1. Petr. 4 vers. 12.13. Actor. 9. v. s. & omnia Christi membra. I. Petr. s. v. 9. Nam sancti in Ecclesia triumphante afficiuntur recordatione calamitatum Ecclesiz militantis, & illas Deo commendant propter Christum. Mmm Sancti

Sancti quoque in Ecclessa militante inuant nos suis precibus, & suam quisque portionem crucis portando, sue calicem suum bibendo, nos inuitant & excitant ad similia facienda. Quinque his documentis & fundamentis addantur fequentes regulæ. 1. In quânis afflictione co. gita crucis ineuirabilitatem, necessitatem & vtilitatem. Nam crux est Oportet enim per multas afflictiones ingredi regnum menitabilis. Dei. Aftor. 14. Deinde crux est necessaria; quia est insigne & charafter filiorum Der. Hebr. 12. verf. 7. Tertio crux mukis modis est vilis, respectu Dei, nostri & proximi. Nam cruce piorum illustratur gloria Dei, quatenus elucescit eius omnipotentia, sapientia & clementia:nos reddit conformes Christo: nobis est honori: nostra constantiam acuir. vitia exstirpat, virtutes plantat, defideriu zi ernz vitz & mundi conte. tum parit: fraudes & odium impiorum aduersus Christum detegit: alios verè pios magno afficir gaudio, finoftram conftantiam in crucevrdeant : illos excitat ad preces pro nostris calamitatibus : inuitat denique ad similem constantiam in cruce. 2. Gaudere debemus sanda cruce, & de illa gloriari: quia est pignus adoptionis nostra, & prasentiam Dei magis magisque facit nos experiri. 3. Metus crucis inde est, quod sumus aurum parum probum. Si enim superædificaremus aurum, argeneum & lapides preciosos super fundamentum, quod est IE sys Chri-Aus, I dium lapidem crucis & ignem probationis non tantopere reformidaremus. Sed, proh dolor, in conscientia nostra convicti sumus, nos superædificasse ligna, fænum & stipulas : ideoque metuimus accedere ad ignem tentationis, ne fides nostra liquescat, & adulterina comprobetar. 4. Crux admodum facilis est portatu, sitemperetu cruce Christi. Hanc igitur quotidie medicemur & imitemur. J. Crux est facilis portatu iis, qui alacriter illam ferunt: no aliterato; potioamara, vel vítio membrià chirurgo facta, non est molesta iis, qui parienti 6. Magnum est discrimen inter crucem piorum& animo luftinent. impiorum. Nam Deus castigat pios vt pater, punit impios vt index. Pfalm. 32. 6 34. Grux piorum est ipsis salutaris, impiorum verò crux ipsis est noxia. Bonum enim est viro, si portet onus suum ab adolescentia. Thren. 3. v. 7. Crux pioru non tantim eft testimonium iustitiz Dei, quòd iralcatur peccatis, sed etiam exemplum misericordia, quod consoletut, & auxilietur. Hinc Deus iple ait Hof. 11. Dabo tibi, ficut Sodoma, Cp. Et eum Deus nam te sicut Zeboim. At simul astuant viscera mea panitentia. iralcitur, milericordiæ suæ recordatur. Hab. 3. v. 8. Hæc duo nes este zent lætitiå in cruce: quod Deus nobis crucem portantibus adfit, & nos adiunet seu releuet. Adest quidem nobis vt pater filiis, vt medicus 2. grotis, ve nauclerus naut iactatæ hinc inde vi ventorum, ve opifex ho

epificio. Adiauat autem nos, confolando animant, mitigando miferiam, & ex illa liberando: quia ipse est clypeus noster. Pfalm. 3. forcitudo nostra, & rupes, & cornu saluris. Psalm. 18. refugium nostrum. Pfalm. 91. turris fortiffima. Pfalm. 46. tabernaculum denig;, in quo tepore afflictionis nos abscondere possumus à turbine & plunia. Efa. 4.9. Ira Dei fertur velin personam hominis, velin hominis peccata. Psiori modo Deus iralcitur nonnisi reprobis: posteriori modo succenset sihis suis, quando illis crucem immittit. Ipsorum itaque est faciem Dei Patris intueri in Christo, qui iram eius placauit ratione personanostra: vipote que indute vestem iustitie Christi non potest non placere Deo. 10. Si in schola crucis molesta nobis accidit recordatio peccatorum, cogitare debemus, misericordiam Dei esse immensam, Christum esse medicum nostrum, & nos habere quinque documenta remissionis peccatorum, videlicet internum testimonium Spiritus fancti fine fidem, vocem Euangelii, sacrum baptismum, sacram cœnam, & denique fructus fidei, putà dolorem ob peccata commissa, humiliarionem cora Deo, preces assiduas, studium sancaz vitz. 11. In schola crucis disce remouere causam mali. Ea autem est peccatum. Nam omnes tribulationes ex primorum parentum peccato funt exorta: & hodie fouentur duplici fomite, vno peccati originalis, altero peccatoru actualium. Hçe sunt ligna, quibus accenditur & fovetur ignis iræ Dei. Quocirca si tribulationibus carere volumus, peccara sedulo vitare discamus. Neque enim amnis sistitur, nisi fonte obstructo. 12. Deus ctucem ob tres potissimum causas filiis suis immittit. Primo, vtillos probet, an Deum sum ex animo diligant. Secundò, vt ipsi in bonis operibus pficiant. Magis enim proficimus per aduersa, quam per prospera: quia res aduersæ idem sunt homini, quod cos ferro. Tertiò ve per patientiam con-Hîc memineris, quadruplicem formes reddantur Christo in gloria. esse patientiam. Primò est patientia malitiosa, qua homines impii multa patiuntur, vt desideria sua compleant, & postquam sostinuerunt res aduersas tumultuantur, indignantur, & priuatam vindicta stiunt. Secundo est patientia simulata hypocritarum, qui simulant se grauia pati, vt eximia quanda (anctimoniæ existimatione aucupentur apud populu. Matth. 6. Tertiò est patientia coada & seruilis, quæ est seruorum & il. lorum qui inuiti res aduersas patiuntur, non absque multo & impio murmure. Quartò est patientia voluntaria, quæ est filiorum Dei, qui no solum hilariter ppter Deu sufferut calamitates, sed etiam ipsos perfecutores suos ex animo diligunt. Hæc facit, vt mala læti coleremus, & nos talia pertulisse recordemur cum exultatione. 13. Crucis amaritudini opponamus vitæ æternæ dulcedinem. 14. Vniuerfæ nostræ tri-Mmm 2

bulationes in tres classes sunt divisa. Aut enim sunt tribulationes nobis adnatæ, vt frigus, aftus, fames, fitis, paupertas &c. aut funt à nobis sponte susceptæ, vevigilia, ieiunium &c. aut deniq; sunt ab aliis nobis inflicta, putà velà Deo, velà Diabolo, velab hominibus. Ibisunta. Rigationes Dei, hic tentationes Diaboli & persecutiones hominum. Quodattinet ad tribulationes nobisadnatas, illæ funt vel communeso. mnium hominum, ve sitis: vel propriz quorundam, ve paupertas. Ibi cogitatio communis sortis & legis nos consolabitur, hic ruminatio prouidentiæ Dei. Tribulationes sponte anobis assumtæ non debent no. bis parere molestiam spiritus, sed tantum carnis, quæ est edomanda. Tribulationes à Deo immissa patienter sunt ferenda, quia gloriam Dei nobis opitulantis illustrant, nostra peccata exstirpant, & aliis peccato. ribus metum incutiunt. Tribulationes à Diabolo & hominibus immissa, referri debent ad prouidentiam Dei: ne similes simus cani, qui morder lapidem, nibil follicitus de ille, qui lapidem proiecit. 11. In eruce cogitemus triplicem abyslum: videlicerabyslum amoris Deierga. nos, vnde profluunt omnis generis beneficia in regno potentia & gratiz, etiamipfæ calamitates : & abyffum iudiciorum Dei, que oportet: humiliteradorare, non verò curios è aut impiè scrutari: & denique abysfum nostrorum peccatorum, ob qua nobis incumbir ira Dei. 16. Satius est in hac vita, quam post han avitam ferre iram Der: 17. Tribulatio, que est circa conversionis nostre primordia, plus habet amaritudinis, quamilla, quæ est in progressu fidei & sanctævitæ. Iccircoplus diligentiæ ibi est adhibendum, quam hic. Quamquam etiam in progressu Christianismi graues obiiciuntur dissicultates... 18. Tribulationibus corda dura emolliuntur, non aliteratque aurum igniadmort liquescit, & varias formas recipit. Tribulationibus probamur, vtaurumigniadmotum exploratur ab artifice, & palmites secantur à vinitore, & triticum separatur à zizaniis. Tribulationibus denique praparamur ad hoc, vt fimus lapides viui tabernaculi fiue templi, in quo Deus habitare cupit. Nam quemadmodum lapides ictibus malleorum expoliuntur, vr poffint ab architectis vtiliter adhiberi: sic lapides vivicolestis Hierosolymæ variis pressuris poliuntur. 19. Deus salutem nostram in patiendo potiuis, quam in agendo sitamesse voluit. Non magi debemus relistere huic ordinationi Dei: 20. Tres sunt cause, propter quas homines respunt tribulationes. Prima est, quod Deum exiguo amore prosequantur, seipsos verò maximo. Secunda est, quòd præmium vitææternæ, & supplicium gehennæ non cogitent.. Tena eft, quod horrenda illa tommenta, quæ Christus pro nobis sustinuit, non perpendant. Tentatio crucis in genere, quantum ad quantitatem ipsimcrucis attint

erinet, est respectu numeri, grauitatis & durationis sine mora. De numere, & grauitate seu pondere calamitatum ita est habendum. 1. Deus in numerato habet, & admetitur cuilibet electo afflictiones, quas in hâc vita perferre debet. 2. Non operter protinus existimare nos plures calamitates, aut etiam grauiores, quamalios nostros commilites perferre. Ita enim comparatum est, ve pia antiquitas docuit: si omnes omnium electorum cruces vnum in locum comportarentur, & fingulis optio daretur, vel suam cruce recipere, vel alioru crucem eligere, protinus quisque luam crucem repeteret, atque illam patienti animo ferret. 3. Si plures aut grauiores calamitates nostræ videantur, quam aliorum, hæc cogitatio subcat animum nostrum. Aut plura & grauiora commisimus peccata quam alii: aut Deus maiori nos prosequituramore, quia schola: crucis est schola lucis. Tentatio de duratione crucis, fine de dilatione auxilis Dei, hunc in modum profligatur. Hac tematio facit, vt homoerumpat in has voces. Ah, Deus auertit faciem suama me : non vult exaudite preces meas. Morolus est: oblitus est mei: obdormiuit: exsurgere recufat. Quid faciam? Non amplius orabo. Deus enim gemitus & clamores meos non audit. Clamo cum Dauide, Deus mi, clamo; inquam, per totos dies, & non exaudis: nocte non fileo, nec tamen respondes. Plalm: 21. Confer Plalm: 30. item 6. 627. 6 Threnor. 3: Hæc. tentatio est magna hominis Christiani afflictio, & profligatur hoc modo: Deuotaanima cogiter, Deum pro sapientia & bonitate sua infinita lingulis rebus constituise tempora incommutabilia: Eccles. 3. vers. 1. Ita: Deus constituit & ordinauit certum tempus diluuii, seruitutis Ægyptiacæ, caprinitatis Babylonicæ &c. Nostri ergo officii est, patienter expe-Chare finem remporis à Deo præstitutum, 2. Deus liberationem nonnisi granissimis de causis differt: è quibus aliæsunt generales, aliæs speciales: aliænobis cognitæ, aliæipsi soli perspectæ. Im causis generalibus hæ sunt: quod hac ratione velit nos penitus humiliare; ad nostri abnegationem & mundi contemtum magis magilque perducere; atrocioribus malis & periculis occurrere, in quæ possemus incidere, si ex afflictione præsentiliberaremur; in nobisaccedere vehementiorem precationis affectum, quo ipium folum agnoscamus fontem omnium bonorum; denique rectum vium donorum datorum oftendere. Caulæ speciales possunt esse innumeræ. v. g. probatio sidei Abrahami, castigatio adulterii Dauidis &c: Quòd si causas nullas possimus ipsi videre, meminerimus, Deum nihil facere fine ratione. 3. Deus in more habet positum, vt seruos suos fidelissimos continuis exerceat ærumnis: vt Ibbo, Abrahamo, Mose, Dauide; & aliis videre est. 4. Si nullum fine Mmm 3. aut:

aut exitum afflictionum nostrarum ante finem vitæ inueniamus, cogi: temus, hancesse Dei, Patris nostri cœlestis, voluntatem, vti per contimuas illas afflictiones ingrediamur regnum coelorum, & dicamus cum Tobo ex cap. 13. Si necaret me, feraboin eo. 5. Afflictiones, vicung; diuturnæ &acerbæ,tandé lætum fortiuntur exitum. Pfal. 34.7.20. Neg; enim crux diuturna potest nos separare à charitate Dei, Rom. 8. v. 39. 6. Af-Aictiones, quantumuis graves & diuturna, nullo tamen modo incomparationem venire poffunt cum gaudio vitæ æternæ. 1. Cor. 2. v. 9. 6.4, V.17. Rom. 8. v. 18. Heb. 10. v. 37. 7. Patientiam cogita effe inter pracipu. os fidei fructus. Hancigitur si habes, fidem habes. Si fidem habes. Christum habes. Si Christum habes, quid tibi deest? 8. Murmur aduersus Deum numerari debet in peccatis longe maximis. 9. Exempla sanctorum, qui patientiz lorica se muniuerunt, quotidie nobis debent versariante oculos. 10. Deus nunquam filios suos deserit; sed simulat hostilitatem, absentiam, auersionem, vtillos probet, quemadmodum videmus matrem interdum se abscondere coram filiolo luxuriante, ve ille discat, quam nullus sit absq; matris auxilio. 11. Si Deus differat auxilium, tu ne differ pænitentiam. Conuerte te ad Dominum, & indefinenter ad ipsum clama. 12. Certato animose, ve cum Christo per gratiam Spiritus S, elucteris. Certato, inquam, quoties opus est, non verò lemel atg; itern tantum. Vides enim Christum, ducem tuum, idem fecisse. 13. Adora iudicia Dei, quando non intelligis, cur hic tuus Pater præ aliis te affligat vel diutiùs castiget quam alios. In summa

> Fide Deo, bene spera inter tot tristia, sape Spes pia spem contra spe potiora tulit.

Tentatio morborum.

Tentatio morberum est vel morbi futuri, vel morbi iam præsentis. Tentatio morbi futuri profligatur hoc modo. 1. Modiadferunt secum meditationem mortis, & admonent nos de corpore mortali. Non itaq; tantopere debemus corpori nostro caduco metuere morbos. 2. Morbi nos admonent peccatoru, illorumq; cognitione & odiu nobis ingenerat. 3. Motbi docent nos cognitioné nostri: que res nobis est admodum necessaria. 4. Morbi nobis ingenerat contemtu mundi. Nam si omnibus rebusad votum in hoe mundo afflueremus, ægrè admodum hinc migraremus. Ideo Deus multum fellis admiscet huie vitæ, vt illius nos capiat satietas. 5. Morbi perducunt nos ad vitæ melioris meditationem, deuota auxilii 6. Morbi nobis ingene-Dei implorationem & humilitatis studium. 7. Deus admetitur cuilibet morbos. rant sympathiam Christianam. Ne igitur trepida. Neque citius, neg; serius morbis vexaberis, quam Deus voluerit. 8. In morborum cruciatibus maxime apparet, quante, amore Deum tuum profequaris. Facile quippe est in rebus secundis se profiteriamatorem Dei: at in rebus aduersis difficile est, amare De-

um contrarium se ostendentem. 9. Si bona suscepisti de manu Domini, cur mala etiam non sustineas? Tentatio morbi prasentis est vel in genere circa omnes morbos, vel inspecie circa certos, viputà pestem & Tentatio circa morbum prasentem in genere ita profligatur. melancholiam. 1. Non casu, nec temere hoc morbo affligeris, sedà paterna Dei manu ille immittitur. Immittitur, inquam, à Deo, qui est omnipotens cœli & terræ creator &omnium creaturarum imperator; qui est summe misericors; qui tibi est præsens; qui ex singulari amore tibi hunc morbum immisit.2. Vt omnia Dei opera sunt bona: ita & morbus, quem ille creat.3. Acontemplatione naturæ Dei tibi veniendum estad contemplationem tui iplius. Inspice itaque librum conscientiæ tuæ, & peccata tua ingenue agnosce. Inspice librum legis, & pone tibi ob oculos iudicium Dei aduersus peccata. 4. Acontemplatione tux miserix ascende ad contemplationem Iesu Christi. Hicest, qui deleuit chirographum, quod tibi erat contrarium. Eius sanguis est panacéa tuæ animæ. Ne itaque despera ob morbos animæ. Maior enim est Dei misericordia, quam peccatum. Maius est Christi meritum, quam tuum demeritum. En huius rei sigillum in corde tuo, videlicet testimoniu Spiritus sancti | En chirographum enangelii, verbum promissionis seu gratiz i En denique duo sigilla exteriora, appensa euangelio: videlicet baptismum & sacram cœnam. In summa, Quoties morbo corriperis, cogita naturam Dei, peccatum tuum, Christi meritum, & morbi emolumentum. Tentatio peffis hunc in modum profligatur.1. Deus Optimus Maximus contagium peftis gubernat Pfal. 91.& veluti certis metis & limitibus circumfcribit.z. Tres sunt causæ metus pestis: videl. humana infirmitas, conscientia mala, & communis opinio de natura pestis. Infirmiratem tollet precatio ardens, quâ imploratur Spiritus Sanctus, Spiritus fortitudinis & magnanimitatis Christianæ: & recordatio baptismi, qui testatur nos militie Christi esse initiatos, ac proinde non amplius esse filiostimidi & pusillanimis Adami. Morsum conscientiæsanat vera fides in Christum, cuius sanguis nos purgat ab omni peccato. Communis opinio de natura pestis est, illam sine discrimine omnibus & singulis infligi. Que opinio minuenda est. Nam yt alie calamitates, ita etiam pestis immittitur à Deo, & quidem hoc fine, vt electorum salutem promoueat. Psal. 91.3. Qui est na ura timidior, mutare potest aerem, non vt effugiatmanum Domini (hocenim estimpossibile) sed vrimaginationi vehementiori & tristiori occurrar. Si quis verò non possir ratione officisfugere exvno loco in aliu, is maneat, & fugiat ad Deum per veram fidem & pænttentiam. 4. Non existimadum est, pestem solis reprobis immitti. Omnes quippe calamitates, quales quales sint, æquè piis atque impiis à Deo immittun-5. Quando morbus izuit, non harebis defixus in viceribus

& carbunculis, sed respicies Principem vitæ Iesum Christum, & vulne. ra ipsius roseo sanguine madentia. Tentatio melancholia profligatur hoe modo. 1. Melancholiæimpreffio exsistit vel ex animi & conscientia consternatione, vel ex dubitatione de finali perseuerantia, vel ex vite tædio, vel ex victus diffidentia, vel ex cordis anxietate quam adfert calamitas aliqua, vel denique ex humorum in corpore humano vitiolitate. Consternationem, fiue anxietatem conscientiæ tollit fides in Christum, qui conscientiam sauciam suo sanguine sanat. Dubitationem de finali perseuerantia pellit recordatio promissionum Dei, quod velitad finem víque nobis adesse: & meditatio immutabilis electionis atque constantisamoris Christi. Vitætædium & victus distidentiam tollit recordatio prouidentiæ Dei. Anxietatem cordis, quæ oritur ex calamitate, minuunt ea, que paulò ante diximus de cruce in genere. Vitiositatem humoris melancholici corrigunt medicamenta. 2. Homomelancho. licus vitare debet solitudinem, & id dare operam, viconuerseturcum hominibus, qui lætitiam corporis temperat lætitia spiritus, quæ conlistit in hymnis, plalmodiis sacris, colloquiis piis &c. 3. Melancholiaest bestialis, diabolica, vel humana. Intellige melancholiam excession, non verò naturalem illam, quæ est ex quatuor humoribus corpori humano necessariis. Melancholia bestialis est, qua homo sibi imaginatur le bestiam este, & illius more viuit: qualis fuit in Nebucadnezare. Dan.4. Hæc melancholia effectus duos habet in capite. Illud enim repletur crassis & tenebrosis vaporibus, qui phantasiam corrumpunt, & cetebru, nobile illudrationis domiciliu, inficiunt. Huc pertinent Avudrhumin qui opinantur se esse lupos: & omnes illi, qui quoties audiunt reteri sliquid horribile, vel etiam illud vident, protinus istud sibi applicant.v. g. si audiant vel videant aliquem dæmoniacu, aut furem suspendio mul-Catum, è vestigio animum subit huiusmodi imaginatio, se fore velelle dæmoniacos, aut strangulatum iri. Melancholia diabolica locum habetin corde, nihilq; est aliud quam horror & pauor conscientiæ coniundus eum desperatione desalute æterna. Melancholia humana est, que cadit in hominem ex infirmitate carnis: vt est anxietas conscientia, qua habet salutarem exitum. 4. Melancholia sæpenumero ex falsis causis perducit hominem ad metum & desperationem. 5. Homo melancholicus huc redigendus est, vt se aliorum confilio & iudicio regi patiatus, ne nimium tribuat suis phantasiis. 6. Dolor melancholicus conueri debet in dolorem, qui est secundum Deum: quod quidem fiet, si home iste à deploratione miseriæ abducatur ad implorationem misericordiz Dei in Christo Iesu. Hîc inculeanda sunt illa, quæ suprà ad Symbolum 7. Homo disseruimus de misericordia Dei & satisfactione Christi. melan-

melancholicus aut habet initia relipiscentia & fidei, aut non. Si habet, o-Rendendu eft ex prophetà, Deum non confracturum arundinem conquaslatam, neclinum fumigans extincturum. Sinonhabet, media sunt adhibenda, vt miseriam suam agnoscat, & in misericordia Dei propter Tentatio Christum acquieseat. Tentatio senectutis profligatur hoc mode.I. Sene senectuti, Autem oportet duob. intueri oculis. Primò enim consideratur vt occasus vite, & atas brumalis, vnde poeta senectutem vocat primitias mortis. Deinde consideratur vt benedictio dinina. Vita n. longa, quæ in fine est senectus, in Scriptura celebratur tanquam singularis Dei benedicio. 2. Omnis ætas referta est malis; non tantum senecus. Infantia siquidem plena est vagitus, doloris, imbecillitatis: adolescentia prona est ad libidinem, impuritatem, prodigalitatem: virilis ætas curis & laboribus qua prinatis qua publicis agitatur. Quid verò est, quod culpes in senectute? An quod auocet à rebus gerendis? At senes valent pru-An quod variis obnoxia sit morbis? At melius est inschola crucis meditari mortem, quam voluptatibus mundi se dedere.3. Cum ad senectutem pii perueniunt, auxilium Deiæque experientur atque in iuuentute. Nam Deus renouat senectam piorum, dum illis adest Spiritu suo sancto, vt cominus videant portum felicitatis æternæ. Tantum igitur abest, ve recordatio senectutis debeat nobis metum incutere, vt potius è contrario nostrum sit hilaria celebrare, quando ad senecturem peruenimus, eò quòd tum exiguum sit interuallum, quod nobistraiiciendum est, vt perueniamus ad optatum vitæ æternæ portum. Tentatio deformitatis corporis hoc modo depellitur. I. Deformitas corporis aut Tentario est naturalis, aut aduentitia. Si est naturalis, corrigi non potest: ac proinde animo patienti est toleranda. Si est fortuita & aduentitia, aut à virtute, autà vitio est profecta. Si à virtute, non ignominiam, sed gloriam adfert. Sià vitio, peccati pænam agnoscere oportet, arque ita statuere. Deum hoc stigmate nos voluisse notare, ne obliuio peccati nobis obreperer. 2. Deus in corpora nostra eandem habet potestatem, quam figulus in lutum. Non itaque oportet ægrè ferre deformitatem corporis, quam ipse creat.3. Vitiumcorporis vtileest: quia nos admonet peccati, quod longè est deformius, & excitat nos ad contemplationem futuræ gloriæ, qua corpus noltrum donabitur post resurrectionem car-Si Deus hominem horrendis monstris simillimum crearet, non fa ceret ipsi iniuriam. Peccata siquidem, vtpot e longe deformiora, Tentatio hoc merentur. Tentatio captinitatis hoc modo profligatur. I. Verâ liber- captinitatis. tate etiam in carcere frui poslumus: & sæpenumero magis liberi sumus in carcere, quam extra illum. Quid enim? Quem delectar vera libertas, ab amore rerum mutabilium & caducarum liber esse debet: &

que regnare delectat, vni omnium regnatori Deo subiectus esse debet. vt funt verba Augustini. Hinc mundus immundus est ipsissimus carcer. & fædissimum ergastulum voluptatis atque omnium vitiorum, quibus qui seruit, miserrimus omnium seruorum indicari debet. paupertas sæpe villior est diuitiis, quia nos humiliat, & ad Deumadducit : sic captiuitas sepenumero magis est necessaria ad reprimen. das libidines & cupiditates nostras, quam libertas. Libertas itaq; corporis non est bonum, quod tanti sit faciendum, vt fit à mundo: & cottà carcer non est tantum malum, quantum à vulgo æstimatur. 3. Captiuitas aut merico nobis infligitur tanquam pæna, aut immerico & contra ius nos manet. Si illud, vti debemus captiuitate tanquam magistra vere libertatis, quæ in eo est, vt caro nostra includatur carceri. Si hoc, debemus lætari hoc testimonio bonæ nostræ causæ & malitiæ hominum, qui nos affligunt.

misi hono. P.16.

Tentatio infamia & calumnia profligatur hoc modo. Tentatio # 1. Mundanæ & vanæ gloriæ iacturam nemo debet ægrè ferre. Hic locum habet illud Chrysostomi: Si gloriari cupis, gloriam despice: & omnibus eris gloriosus. 2. Christum oportet sequi, qui in sua humilitate habuit veram gloriam, non verò Adamum, qui sua ambitione sibi iuxta & nobis immane quatum nocuit. 3. Si quis contemnitur à mundo, Deus est orandus, vt hunc contemtum doceat contemnere. Nondum felix es, inquit Seneca, si non te turba deriserit. Si beatus esse vis, cogita hoc, primum contemnere, & abaliis contemni. Præclara eftifla vox Chrylostomi: Contemne diuitias, & eris locuples: contemne gloriam, & eris gloriosus: cotemne supplicia inimicorum, & eos superabis. 4. Si quis te calumnietur, in mentemtibi veniat illud Augustini: Si non aurem solam percutit iracundia criminantis, verum etiam conscientiam morder veritas criminis, quid mihi prodest, si me continuis laudibus mundus attollat? Vnde videre est, neq; laudantis præconium fanare malam conscientiam, neq; bonam conscientiam vulnerare con-5. Si male loquantur de te homines maledici, tolera linguas ipsorum: quia peccatis tuis es promeritus, vt Deus hoc modo te casti-Sanè Deus iubet impios, vt maledicant piis, vt ex historia Dauidis & Simei videre eft, 6. Simundus te calumnietur & traducat, intuere sanctorum prophetaru, regum, apostolorum, martyrum, & ante omnia Iesu Christi exemplum. Hi omnes variis calumniis & conuitiis fuerunt affecti: fed patienter atque fortiter tulerunt & neglexerunt. Tu idem fac, & Deo approba conscientiam & vitam tuam.

Arbitrii noftri non est quid quisque loquatur.

Tu recte vivas, nec cures verba malorum.

7. Calumnia est inter media, quibus prouchimur ad portumæternæ felici-

felicitatis. Facit enim contemnere hunc mundum. 8. Chriffus beatos pronuntiat illos, quibus homines maledicunt. Matth. 5. 9. Qui eft membrum & discipulus Christi, non debet criminantes recriminari, aut calumniantes calumniari: sed Deo iusto iudici rem omnem committere, & calumnia vti tanquam vento, quo nauis nostra propellitur ad portum æternæ felicitatis. Oportet hac in re imitari nauras, qui non tantum vento secundo, sed etiam aduerso recte vii didicerunt. Tentatio ex amicorum, parentum, liberorum, & coninguen morte & iadara, hunc in mo-Tentatio ex dum profligatur. 1. Amicus à nobis airulfus, aut bonus fuit, aut ma-amicorum Sibonus, non est amissus; quia bonus amicus nequit perire. Si & propinmalus, nunquam fuit amicus, ita vt nihil sit necesse dolere. 2. Si luges dura. mortem amici, hoc facis vel ipsius, vel tuâ causâ. Si prius, inuides amico aternam felicitatem. Si posterius, magis amas viilitatem tuam, quam amicum. At virumq; est in vitio. 3. Deus est summus noster amicus. Hic igitur nos amare credendus est magis quam omnes amici, vtvr nobis addicti. Sed necesse est, vt ipsum redamemus, adeo quidem, vt in iplum transformemur, & nihil nihi in iplo, per iplum, & propteripsum amemus. 4. Luctus amici, si sit immoderatus, est ethnicus: quippe qui arguit nos diffidere Deo potenti & veraci. 5. Deus dat & aufertamicos. Neq; hâclege illos nobis dat, vt semper habeamus. At verò seipsum ita dat, vt se à nobis auferre neg; velit, neg; possit. Si Deu retines, amisso amico, quid doles? Qui Deu habet, omnia habet. 6.Si amicum amilisti, cogita te peccatis tuis hanc paternam Dei castigatione esse promeritum. 7. Deus sectere potest corda inimicorum & barbarorum, vt nobis fiant amiciffimi, si quidem' saluti nostræ hoc expediar. Italegimus Iosephum, Dauidem & Danielem apud infideles gratiam inuenisse. 8. Si destituaris ope omnium amicorum, sanctos angelos habebis cum Abrahamo, Iacobo, & Tobia amicos; imò cum Elia fenties coruoru subsidium. Demorte liberorum hac sunt fundamenta consolationis. 1. Liberi eo anno, die & horâ funguntur vitâ, quo Deus illos mori decreuit. Oportet itaque acquiescere in paterna Dei voluntate. 2. Liberiper mortem transferuntur in statum longe felicissimum. Eripiuntur enim miseriis huius vitæ, vbi quotidie peccamus & peccati pæmas perferre necesse habemus. 3. Deus nos castigat paterne, quando liberos nobis aufert. 4. Deus nobis aufert reru cololationes, puta liberos, & alia, que sunt nobis cara: vt largiatur consolationes Scripturarum, hocest, vt verbum Dei habeatin nobis, quod operetur. 5. Luctu non debemus confici: quia non redibunt hoc pacto ad nos liberi nostri. Quin potius in eo debet occupari labor noster, ve ad liberos nostros veniamus. De morte coniugum hac funt fundamenta consolationis.

1. Deus ligar coniuges, & eosdem soluit, rupto matrimonii vinculo per mortem : & quidem illo tempore, quod iple præfiniuit. 2. Deus numerat lachrymas viduarum, & ipías folatur in luctu & angustia. 3. Có. iux non debet compari suo inuidere æternam felicitatem, sed ipsi gratulari quòdiam celebret nuptias Agni in colo. 4. Deus est nostrum prasidium, etiam tum, quando priuati sumus dulcissima coniugis nostricon. fuetudine. De morteparentum hæc funt fundamenta consolationis, i. Parentes mortales erant: at Parer noster, qui in colis est, mori non potest, 2. Deus imprimis miseretur orphanorum. 3. Pios nostros parentes vita functos imitemur, vt Dei benedictionem sentiamus. 4. Nepa. rentes prosequamur luctu immoderato: quia hoc est signum ethnica. paupers atis. diffidentiæ. Tentatie paupertatis hoc modo pellitur. 1. Deus, quiestomnipotens cœli & terræ creator; qui est immensæ bonitatis, inprimis erga eos, qui timent iplum; qui promisit se filiis suis prouisurum de pane quotidiano: hic, inquam, Deus non finet nos fame perire. Itaque Fide Deo: corpus qui dedit, istud alet.

> 2. Nihil est tam angusti animi, tamq; parui, quam amare diuitias. Nihil est magnificentius, quam contemnere pecuniam, si no habeas. 3. The-

Tentatio

Tentatio fa- bet. mis, belli, ers.

sauri veri sunt nobis in cœlo repositi. Hos itaq; statuamus esse dinitias nostras. 4 Qui vult lesum Christum sequi, non dinitiis congerendis inhiare debet, sed paupertatis onus cum Christo ferre necesse ha-5. Paupertas edomat ferociam & lasciniam carnis. Tentatiofamis ita profligatur. 1. Fames immittitur à Deo ob peccata hominum, Age igitur pænitentiam, vt spiritualem famem & sitim in te deprehendas. Itaenim fiet, vt Deus det pluuias temporibus suis, & terra proferat fructus. 2. In media annonæ caritate ne diffide Deo: quia si ipsum timueris, in diebus famis saturaberis. Psalm. 37. 3. Tempore famis subleua necessitates aliorum. Tentatio belli sic profligatur. mittit bellum ob peccata populi. Milita ergo bonam militiam, & gere continuum bellum cum Diabolo, carne & mundo. Ita enim het, vt Deus largiatur pacem. 2. Deus vocat & manu ducit hostes nostros. Nonitaque in causis secundis hærere oportet, sed oculos attollere ad causam primam. 3. Deus est Iehoua Zebaoth. Illeigitur est orandus, vi tempore belli nos confernet. 4. Si bello denastentur omnia noltra, patientianimo feramus hancia duram, & Deo supplices fiamus. 5. Bella, quantumuis atrocia & diuturna, Christum tamen de solio deturbare non possunt, aut Ecclesiam ipsius tollere. Psalm. 2. 6 110. Matth. 16. Vide que suprà d'fferuimus de prouidentia Dei. Tetatio ex incendii calamitate orta hoc modo depellitur. 1. Sis patiens. Deus compensabitabunde iacturam, quam facis. 2. Incendium habeto pro virga Dei Pa-

tris, non pro flagello irati iudicis. 3. Cum Iobo dicere oportet. Dominus dedir, Dominus abstulit, Sit nomen Dei benedictum. Tentatio ex inundatione & periculu aquarum sic potest profligari. 1. Deus, Dominus maris & fluminum, immittit quandoq; periculum aquarum, vt caltiget peccatanostra. Eius itaq; providentiam adora, & tuam vitiositatem 2. Si Deus immittat inundationem, nitere iplius promiffione Efa. 43. Cum peraquam transieris, tecum ero, & flumina non operient te. 3. Si inundatio corrumpat bona tua mobilia vel immobilia, confide Domino, qui non destituit suos tempore famis. Cogita, Deum auferre bona temporalia, vt incipias ardeius quærere bona æterna in cœlis reposita. Tentatio virorum propria hoc modo depellicur. 1. Hæc est Dei Tentatio voluntas, vt maritus in sudore vultus sui vescatur pane suo. 2. Qui di-virorum ligenter in nomine Domini laborat in vocatione sua, eius labor benedi- propria. cetur à Domino. 3. Omnia, quæ sunt in mundo, sunt in actu. Deus moderatur omnia. Angeli seruiunt Deo. Cælum & stellæ suum faciut officium. Flumina semper labuntur. Animalia bruta semper hocagunt, g ipsorum naturatuetur. Quidicaq; tu homo ad laborem factus tibi sumis? Nihil magistibi conuenit, quam labor. 4. Cum labore iunge preces. Nam sola Dei benedictio ditat. Hic est, qui baculum panis frangit. Hicelt, line cuius numine nihilest in homine. Hicest, qui ædificat domum P[alm. 127.v. 5. Qui semper est in officio, plurimis peccatis aditum præcludit. Labor itaque non tantum locupletat domum, sed etiam animam. Tentatio faminarum propria, est grauidarum & parturien- Tentatio tium. Consolationis fundamenta hîc sunt ista. 1. Conceptio & par-fæminatus non est maledictio Dei, sed ipsius benedictio. Gen. 1. & Psalm. 128. 2. Dolor, quem perferunt grauidæ & parturientes, est pæna peccati. Verùm vt labor mariti in Christo est salutaris: ita dolor fæminæ grauidæ & parturientis in Christo, qui ex sancta virgine Maria mato est, no est exiti-3. Deus est qui benedicit conceptioni & partui. Eius itaq; auxilium abique intermissione oportet implorare. 4. Si Deus moram trahat, neque statim succurrat fæminæ parturienti, oportet ipsi in memoriam reuocare, Deum hoc modo probare ipsius sidem & spem, & velle, vt homines inde agnoscant, ipsum solum educere fætum ex ytero: Atque hæ etiam funt tentationes speciales, quibus oportet remedia generalia, quibus in omni tentatione vti possumus, prudenter pro varietate circumstantiarum applicare.

II. Tentatio prosperitatis hoc modo curatur.

Deus hominum animos tentat rebus aduersis & prosperis. Ita per prosperitatesaduersas Iobum examinat, per res secundas Salomonem explorat.

- Nnn 3 Diabo

Tentatio

de

fi

Diabolus etiam adhibet vtrasq;, sed alio fine quam Deus. Nă Diabolus tentat ad malu, Deus ad bonum. Cæterum tentatio prosperitaris explorat beneficioru Dei piu viu, & impiu abulu. Vius pius est, vt his Dei donis fan-&è secundum Deivoluntatem vramur, adgloriam eius, &vii itatem tum noffram, tum proximorum noffroium: ita scil.vt simus erga Deum grati, erga nos modesti, erga proximum benefici. Gratitudo erga Dun consistit in eo, vt beneficia ipsius cum admiratione & lætitia perpen damus, comemoremus, celebremus, laudemus, ipfiq, foli accepta refe. ramus, illis deniq; sic vtamur, vt nos totos Deo consecremus, & fide vitâque nostrâ ipsum glorificemus. Modestia erga nos ipses consistit in suavi acquiescentia, & humiliatque sobrio bonorum vsu; vt nempe contenti simus sorte nostra, & moderate vtamur bonis concessis adnatura nostra conseruationem & recreationem, Beneficentia erga proximam confificia eo, vt bona noftra cum eo communicemus quantum ad v sum & frudi, & diligenter caueamus, ne bonorum copia nos reddat inselentes & iniquos erga proximu. Impius bonerum abusus elt, quo aliquis donis Deivit tur contra ipfius voluntatem, adeius ignominiam, & damnum tum fuu tum proximi:videl,contra Deum ingrace & cotemtim ad eiusignominiam; contra leiplum immoderate, ad fuam perniciem; contra proximum illiberaliter aut malefice, ad eius euersionem arg; damnum. Comtra Deumad eius ignominiam vtuntur donis temporalibus hominesingrati, securi & superbi. Hicita est pugnandum.r. Ingratitudo estilla Diaboli, hostis gratiæ, inimica salutis, & metropolis omnium vitiorum Hæc obstruit fontem gratiæ, &aperit fontem iræ. Cane igitur peius & angue nobisest vitanda.2. Securitas est puluinar Diaboli. Oportet itaque illam excutere, & semper hane cogitationem in animo fourt, nos este vasallos & viufructuarios bonorum, non dominos proprieta rios: fiduciam non esse collocandam in opibus caducis: Dei mileticordia & longanimitate non elle abutendum; vitam deniq; nostramnon offe perpetuam, sed fragilem. 3. Superbia genita à Diabolo gignit contimelias, jurgia, odium Dei & hominum, clamorem in locutione, amatitudinem in filentio, dissolutionem in hilaritate, furorem in tristitia, mipitudinem in actione, erectionem inflatam in incessu, rancorem intesposione. Superbia porrò facit, ve Dei dona amittamus, neq; plura accipiamus. Hacitaque odio nouercali prolequere, & intuere Dei maieltsom, Christi humilitatem, & tuam vilitatem. Homines vtuntur donis Dei contra se ipsos, quinque modis. Alii enim sua dona non curant, ouque præpigritia interire finunt: aliibona sua ad luxum & ostentationen adhibent, & illa prodigunt: alii de bonis suis misere viuunt, & res 100 seffarjas vitæaut statui sibi subtrahunt: alii seipsos lædunt intemperant bonorun

bonorum sucrum vsu, ita vt morbos & mortem sibi attrahant; alii deniq; bonis luis viuntur ad vitia & flagitia, & vita belluinam agunt, imo abiiciunt se infra pecudes. Hicita pugnare oportet. 1. Deus nobis dat dona, vtilla excolamus & amplificemus, non autem ignauo otio perire sinamus. 2. Qui bona sua faciunt mala per abusum, & ex medicioà faciunt venenum, illi funt hostes Dei & naturæ. 3. Vim naturæ facit, qui suum genium defraudat, vt ditescat. 4. Intemperans vsus bonorum ratione nutritionis, generationis & profusionis nocet anima & corpori. Nam hine oriuntur stimuli conscientiæ, morbi incurabiles, scandala horrenda, paupertas intolerabilis. 5. Turpe admodum est, diuitiis vii cum iactură boni nominis. Contra proximos suos bonis suis illiberaliter aut malefice abutuntur homines morofi & iniusti: quales sunt inuidi, tenaces, inimici, auari, ingrati, iniurii, implacabiles, immisericordes, crudeles, calumniatores, & superbi aliorum contemtores. Aduerlus hæc vitia lic est pugnandum. 1. Cogita te hominem esse, ideoq; te decere humanitatem, comitatem, morum facilitatem, & vno verbo charitatem. 2. Memineris te fratrem esse proximi tui iure creationis & redemtionis, hoc est, vinculo humanitaris, Christi, Spiritus, & sidei. 3. Beati sunt misericordes; quia teste Christo Matth. 5. misericordiam consequetur. 4. Sempertibi versetur ob oculos illud Christi Matth.7. Quæcunque volueritis, vt faciant vobis homines, sic & vos facite illis: 5. Oporter vt nobis paremus amicos recto vsu nostrorum bonorum: quia si homines nobis aduersentur, plurimum nocere possunt nostris bonis quà mobilibus, quà immobilibus.

II. Tentatio priuatæ vindictæ hunc in modum profli- Tentatio

gatur.

am'

W.W

pen

fe.

VI-

aui

nti

træ

tia

lú,

ni-

ım

XI-

lia

Circa quintam petitionem orationis Dominicæ duæ sunt tentationes: vna est remissionis peccatorum, de quâ suprà in symbolo; altera est priuatæ vindicæ, cuius prossigatio & curatio hæc est. 1. Vindista soli Deo debetur, & vicario eius, magistratui politico. Atrox itaque
sacrilegium est Deo eripere, quod ipsius est. 2. Animus vindicæ cupidus est equus Diaboli, & abillo impellitur; è contrario animus, qui
condonat iniurias, est Christo addicus, & illius exemplo omnem iniutiam Deo committit. Christus sanè in omnibus contumeliis, mendaciis,
sycophantiis, falsis testimoniis, & iniuriis sibi illatis, adeo inuicam præ
se tulit patientiam, vt nullius vnquam indignationis aut impatientiæ
signum nutu, verbo, vel opere indicarit, sed omni potius mansuetudine & suauitate inimicis exhibitâ, ethnicu etiam præside in sui admirationem pertraxerit. 3. Reuerâ pulcherrimâ potitur victoriâ, quia calumniatorib-

Tentatio prinata vindicla.

mniatoribus & omnino hostibus suis ignoscit, & tacedo superatiniuria, cas ex animo abiicit, & Deo committit. Hinc n, duplex corona oritur, vna ob patientiam nostram, altera ob proximi (quem nostra patientia 4. Si suam quisque iniuriam vlcisci vellet, lucrifacimus) (alutem. nec vnus alteri cedere, nullus tandem iniuriarum, contentionum & simultatum finis aut modus forer, arque ita societas hominum plane pessum irer.g. Erst ferendo iniuriam videri possis hominibus succumbere; tandem tamen orietur vt Phosphorus lumen tuum. Io. 12.6. Sihomi nes cordati videant, te ferre posse iniurias, magnopere te diligent&cause tuæ patrocinabuntur. Econtrario si videant te conuitium conuitio, contumelia contumelia, & iniuriam iniuria copenfare, te tibi malè coscium esse opinabuntur, veltuam impotentia detestabutur. 7. Nihil 20; Deum ad misericordiam prouocat, atque tolerantia iniuriarum. 8. Qui aliis no cupiunt ignoscere, non possunt bona conscientia recitare hanc petitio. nem orationis Dominicæ: quia petimus à Deo, vt quemadmodum nos miurias & contumelias nobis illatas remittimus his, à quibus lass fumus, sic ipse nobis peccara condoner. In quam sententiam Christus Matt. 6-ait: Si dimiseritis hominibus per cata corum, & vobis Pater vester cœlestis delicta vestra. Si autem non dimiseritis hominibus, nes Pater vester dimittet vobis peccata vestra. Quare vrgentur hac precandi formula, qui parati, & promti non sunt ad ignoscendum. Etapud Lucam cap. 17. iubet Christus, si peccauerit in te frater tuus, increpaillu, & si pænicentiam egerit, dimitte illi, Et si septies in die fuerit conuerlus ad te, dicens, pænitet me, dimitte illi. Similiter apud Matthæum (4). Diligite, inquit, inimicos vestros. Et Salomon Prouerb.25.ait:Siesuierit inimicus tuus, ciba illum: si sitit, potum da illi. Hocenim si feceris, carbones ignis congeres super caput eius. Rursus apud Marcum ap. II. Christus ait: Cum stabitis ad orandum, dimittite, si quid habetis adversus aliquem, vt & Pater vester, qui in colis est, dimittat vobis peccata vestra. Cæterum hic non valet suffugium corum, qui dicunt, nos nomine Ecclesiæ fundere orationem Dominicam, in qua suntaliqui pil, qui peccata aliis condonant, ideoque tuta conscientia nos posse hanc formulam recitare, etiamfi non ignoscamus proximis nostris, Eth enm non tantum nomine nostro recitamus orationem Dominicam, sed nomine omniu fidelium:tamé fieri no poteft, vt rece oret, qui habet yulneratam conscientiam, ideoq; sibi applicare non potestid, o recitat.

Tentatio tentationis.

III. Tentatio tentationis est, qua aliquis tentatur incoscientià suà ideo, quòd sentiat tentationem aliquaminte.

Hac verò depellitur hoc modo.

mi Ife

n-

m

0.

us

Magna est naturæ humanæ fragilitas, multis periculis obnoxia, innumeris malis afflicta, plurimorum inimicorum telis obiecta, & multoru affectuu stimulis, aculeis & facibus lacessicur, pungitur & vritur. Præter intimas iltas pugnas accedut etia externi impetus & infultus dæmonum, qui nos quotidie premunt & vexant, & aliquado gregatim in nos fingulos impetum faciunt: quod ille confessusest dæmon, qui apud Marcum 6.5. ait, Legio mihi nomen est. Nempe dæmonum multitudo milerum illum hominem diuexabat. 2. Tentare primò est periculum facere de co, qui tentatur, vt ab iplo, quod cupimus, elicientes, vetum exprimamus: qui tentandi modus in Deum non cadit, vtpote qui mihil Ignorat. Est & alterum tentadi genus, cùm longius progrediendo, aliud quæri folet in bonam, vel in malam partem. In bonam, cum ea re tentatur alicuius virtus, vt illa perspecta &cognita commodis & honotibus augeatur, eiulque exemplum cæteris imitandum proponatur; quæ tentandi ratio lola in Deum conuenit: de qua accipere oportet illud Deut. 13. Tentat vos Dominus Deus vester, vt palam siat, vtrum diligatis eum, annon Sic nos Deus tentare dicitur, cum inopia, morbo, & aliis calamitatum generibus nos premit: quod probandænostræpatientiæ causa facit, & vt aliis Christiani officii exemplo, & documento simus. Hoc modo tentatus est Abraham. Gen. 22. In malam partem tentatur is, qui ad peccatum & exitium impellitur; quodest dæmonis. Ille tiquidem eo animo tentat homines, vt decipiat agarque præcipites. Quapropter Tentator in diuinis literis appellatur. 3. Dicimur induci in tentationem, cum tentationibus succumbimus. Inducimur verò in tentatione dupliciter. Primo, cum de statu dimoti in id ruimus malum, inquod tentando nos aliquis impulerit: & hoc modo nemo à Deo intentationem inducitur, quia Deus neminiest author peccati. Vnde Iacobus c.1.ait: Nemo cum tentatur, dicat, quoniam à Deo tentatur. Deinde dicitur in tentarionem nos inducere is, qui cum prohibere pollit, ne tentationes eueniant, tamen non impedit, vt ne his superemur. Et hoc modo Deus interdum finit tenrari suos. Esi enimillos sua gratia sustentatos, no deserie: interdum tamē iusto suo iudicio, sceleribus ipsorum hoc postulantibus, sibi ipsis relicti concidunt. Ita etiam dicimur induci in tentationem, cum Dei beneficiis, qua nobis ad salutem dedit, a d perniciem & interitum abutimur. 4. Non petimus, ne omnino tentemur. Fieri enim non potest, vt vita hominum nullis sixobiecta tentationibus. Et est tentatio res viilis & fructuosa hominum generi. Nam in tentationibus vires nostras cognoscimus, iis probamur, castigamur, & humiliamur, vt viriliter decertantes, coronam gloriæ reportemus. Petimus igitur ne divino destituti presidio, tentationibus, vel decepti assentiamur, vel cedamus assicti: vt

fa

bI

TI

C

12

aditt nobis Dei gratia, quæ, cum defecerint nos propriæ vires, in malis recreet, reficiat, & muniar. Ac proprerea in omnibus tentationibus ad Deuminuocandum confugere nos oportet, ve Satanam sub pedibus nostris conterat. Inuocare aurem debemus diuinum auxilium, quia magna est nostra infirmitas; &vires, quibus dæmones prosternuntur, & tetationes superantur, à solo Deo dantur, qui ponit ve arcum æreum brachianostra, & cuius beneficio arcus fortium superatus est, & infirmi accincti sunt robore: qui docet manus nostras ad prælium, & digitos nostros ad bellum. Pf. 17.1. Reg. 2. Pf. 143. Vni ergo Deo pro victoria agendæ funt gratiæ: quo & authore, & adiutore, vincere poslumus. Vnde apostolus: Deo autem gratias, qui dedit nobis victoriam per Dominum nostrum Iesum Christum. In his igitur tentation üvictoriis nemo sibi placeat, nemo le efferat insolentius, vt se suis viribus hostiles dæmonum tentationes imperusque sustinere posse considat. Non est hoc natura nostra, non imbecillitatis humanz. f. Etsi primus Diaboli impetus est admodum ferox: tamen si perDei gratiam paululum restiteris, statim vt fumus euanescit, tantoq; seper infirmior efficitur, quantò erebrius retuditur. Nam qui nobiscum est Deus, potentior est vnus ad nos tutandos, quam vntuerla cacodæmonum examina ad nos opprimendos. In Deo enim nos confortante incredibile quantum possumus, qui per nos ipsos minus qua nihil postumus. In Dei potetia omnis spes&fiducia nostra. Propterea namq; à Diabolo Christus tentari voluit, vt illius exemplo, imò&virtute, roboraremurad pugna, quemadmodu ilhus præsidio perducimur ad victoriam. Ipfe enim certare voluit, vt nos certandi modum doceret: vicit, vt nos victores efficeret. 6. Quemadmodú prælium nonest fine hoste, nec sine prælio victoria: sic nullæ sunt virtutes citra tentationem, nec vlium fine virtutibus præmium .7. Nullævnquam nobis dantur induciæ. In medio laqueorum, infidiarum & præliorum degimus. Quocirca fiab hostibus vinci nolumus, semper vigilandum, semper pro excubiis est standum, semper denique ad Deum agonothetam est recurrendum, more paruulorum, qui territi aliqua re protinus ad matris sinum confugiunt, & arreptis eius vestibus, illis se inuoluunt ac protegunt. 8. Tentatio, quam Deus nobis immittit, haberi debet pro larua quadam, qua propitius ille Pater nos terret, non aliteratque matres, quando vident, se nihil proficere admonendo& obsecrando, laruam adornant, quâ terreant filiolos, qui neg; minis, neque blanditiis reuocari postunt. Idem factt Deus, quando à facie Dei suauissima fugimus, & blandum ipsius iugum excutimus. Tunc enim laruam tetationis adhibet, vt peccatis renuntiantes ad ipsum, qui nos abunde tutari potest & vult, toto cordis affectu redeamus, & filii frugi efficiamur)

Beinde quemadmodum princeps feram insectatur canibus, eamq; defatigat, vt caro fiat sapidior: ita Deus permittit nos à canibus infernali. bus diuexari & affligi, vt fiamus hostia ipsi accepta. 9. Deus nos tentat rtamicus: Diabolus, mundus & caro nos tentant vt hostes nostri. Diabolus est pugnax, mundus fallax, caro contumax. 10. Vbi fragiliotes, & ad vitia ppensiores nos esse sentimus, ibi fortius resistere oportet, more ciuium obsessoriab hoste, qui maioribus viribus resistunt co loci, vbi mænia funt humiliora vel infirmiora. 11. Cum Diabolus tentator te aggreditur, protinus subcat animum tuum hæc cogitatio, Quis verò estille, quitalia tibi suggerit? Nimirum est hostis meus infensissimus, infestissimus & crudelissimus. Expendas igitur, vtrum huic nequiffimo hosti, æternum tuum exitium sitienti, auscultare velis, an Dee omnipotenti, fidelissimo tuo parenti & patrono obsegui. Quod si hostem, qui euaginato gladio tuum præ foribus exitum præstolatur, non intromittis, quantò minus Diabolum, qui fores animætuæ oblidet, admittere debes? 12. Ordo tentationum estiste. Primo menti nuda quadam cogitatio immittitur: quæ si protinus reiecta non fuerit, profundior imaginatio subsequitur: post imaginationem oritur delectatio, & inordinatus motus in corde: deniq; consensus rationis accedit. Ita scele-Aus ille pedetétim in animam irrepit, nisi statim in principio repellatur. Proinde consultissimum fuerit in primo aditu hostem prohibere, & turpes suggestiones, quibus animam nostram excruciat & molestat, repel-Nam quanto magis contemnitur Diabolus, tanto citius euanescir: & è contratio, quò diutiùs souetur, & quò magis ipsi colluditur in mente, eò profundiores radices agunt impuræ cogitationes. Quamobre si cui inuito huiusmodi suggestiones molestiam creent, det operam, vt principiis occurrat, & Satanam his verbis increpet: Apage dæmon cum tuis impiis & bestialibus suggestionibus. Nihil in me inuenies, quod aduersus sandam Dei maiestatem aliquid moliatur. Nullum tibi assensum, quamdiu vixero, præbebo. Quid verò, si cogitationes istiulmodi importuni ustibi obstrepant? Cum profunda humilitate abiicetead thronum misericordiæ Dei, neque ob istas muscas, quæ volitant præ oculis tuis, à facie Dei te subducas, sed iis fortitor spretis, Deo constanter adhæreas. Nam etsi omnes cacodæmones cum vniuersis impuritatibus suis, per animam & corpus tuum eant & redeant millies vna hora, nihil penitus tibi nocere possunt, neque animam tuam inquinare, sed potius illam magis magisque purgabunt, si modò constanter adhæreas Deo, & malis mille porius subire tormenta, quam creatorem & redemtorem tuum vel minimo peccato offendere. Patienter itaque tolera impetum cogitationum impurarum, neque illis assensum parte. 000 2

60

rel

ta

E Bo

b

li

Ita fiet, vt Deus, cum ipsius sapientiz & bonitati opportunum visum fizerit, te liberet, breuemque istam tentationis molestiam duplicato consolationis suæ fænore tibi remuneret. Sed ais: Ego importunis huiuscemodi suggestionibusadeo nonnunquam premor, ve quo me verram ignorem, ita vt mori malim, quam hæc diutius perpeti. Verum made tua constantia, miles Christi fortissime : & persuasissimum habe, cogrtationes illas non este peccatum tuum, quamdiu non confentis velap. Quamobrem si tibi inuito hæc talia ingerantur, ne proplaudis. pterea desponde animum, sed fortiter resiste: quia Deus hoc modo te probat & purgat. Ad preces etiam te conuerte, & ora Deum, vt det tibi fortiter pugnare. Si verò post emissas ad Deum preces pro voto non statim exaudiris, caue impatienter feras; sed Deo fortiter cosidas, & constanter adhæreas, ipsiusque aures velut obtundas. 13. Diabolus in tentando est Proteus, qui se vertitin omnes formas. Etenim alijuando blanda facie, splendidisque promissis ve vulpes accedit, ad simplices parumque cautos inescandos. Interdum artificiosis technis & sophisticis argutiis philosophastrum agir, vt eruditos illaqueet. Aliquando veleo, viribus suis confisus, aperto Marte aggreditur, ve pios quidem à virtutibus ad vitia, inconstantes verò à fiducia diuinæ misericordizad desperationem pertrahat. Porrò cum se aperto Marte nihil proficere videt, vt est versipellis veterator; claçulum è certamine se subducit, simulans se superatum, vt hominem iam securum, & nihil hostile metuentem de improviso obruat. Imo nonnunquam splendida quadam opera perficere suadet : cuiusmodi sunt legere, cantare, concionari, scribere, & fimilia, vt huiuscemodi occupationibus intenti paru cogitemus de conversione nostriad Deum. In his verò omnibus Satam est veluti crocodilus, qui hominem fugientem fugat, fugantem fugit. Nostrarum ergo partium est, in his omnibus adhibere panopliam illam Ephes. 6. & line intermissione hæetria conjungere, lectionem Scripturæ, fidem in Christum, & precationem cum relipilcentia coniunciam. 14. Omnes tentationes Diabolí reuocanturad tria fumma capita, videl. ad diffidentiam, securitatem seu temerariam diffidentiam, & auara ambitioné cum infidelitate conjuncta: quæ Matth. 4. occurrunt. Quomodo autem capitalibus istis tentationibus occurrere oporteat, exemplo Christi docemur: 15. Triplex est tentatio mundi: puta vanarum delitiarum, falsarum opum, & instabilium honorum. Delitias mundi quod attinetillæ funt breues, & plenæ molestiarum. Opes funt caducæ & noxiæ. Honor est inanis & mutabilis. Nostrum itaq; est, hisce tribus opponere voluptate spiritualem, thesauros cœlestes, & gloriam Christiana: de quibus suprà passim disseruimus. 16. Tentatio carnis est triplex:

widelicet propensio ad voluptates mundanas, odium reru dininarum, & contumacia aduersus spiritu. Quomodo triplex ista tentatio sit pfliganda, suo loco diximus. Arq; hæ sunt noué tentationes, ad quas comodé reuocari potest quidad est tentationu. 17. Quemadmodu ex vno fonte multi prodeunt riuuli: sic ex vna tentatione innumeræ vtilitates redeuntad electos. Nemo itaq; ob vehementes tentation u insultus nimiim contriftetur, sed meminerit, hoc esse certissimu electionis nostrisignum, & testimonium delectionis Derinfallibile. Quidenim? Pertenrationes acquiriur vsus præliandi. Nam qui nullas vnqua expertus est tentaciones, firepentino pralio oppugnetur, nescit hosti resistere. Huc facit, quòd Deus in terra Canaan hostes quosda reliquerit, vt Israelitæ haberent v sumpræliandi. Secundo per tentationes humiliamur, vt demisse de nobis sentiamus, nostramq; semper imbecillitaté suspectam habentes peccata studiosius declinemus. Tertiò alacres nos & expeditos reddit tentatio, omnemq; negligenriam & torporem ceu fumum à nobis expellit. Hinc tentatio dicitur esse sal Christianoru. Sicut enim caro fale non condita, facile putrescit: ita anima tentationibus subinde non exercita feruorem deuorionis amittit. Sal reddit earnem sapida & palato gratam. Tentatio facit, vt homo sit gratus Deo, & ipsum præparat ad gratiam diuinam suscipienda. Deniq; victoria tentationu est gustus & initium vitæ æternæ, quæ tanqua corona imponitur omnibus iis; qui pelarum illud certame certant, & militant bona militiam, retinendo fide & bonam conscientia. Nemo coronatur, nisi qui fortiter certando vincit: nemo vincit, nisi legitime certauerit: nemo certabit, nisi hostem. habuerit. Si ergo volumus coronari; athletice pugnemus in hostes nofros, & ferale istum Cerberu tricipité, videlicet Diabolu, mundum & carné, animosè debellemus in Christo Domino & agonothera nostro.

IV. Tentatio orta ex insidiis Diaboli corporalibus, di Internationis citur tentatio insessationis Satanica; & hunc in modum Satanica.

profligatur.

r. Infestatio Satanica tribus modis contingir, è quibus gradus posterior est grauior priore. Primò est terriculamentum Satanicum; quando Diabolus in forma aspectabili apparer, putà in figura vrsi, capri, lupi, felis, draconis, hominis. Secundò est occupatio & inhabitatio domicilii siue ædium, quas Diabolus vel totas, vel ex parte incolit. Tertiò est obsessio corporis vel totius, vel ratione certorum membrorum, putà linguæ vel manus: cum nempe Diabolus sie imperat corporis.

att

inf

be

Di

pro

rat

ter

CO

bu

VC

pr

poritoti, aut alicui membro, vt energumenus non habeat illum corperis sui aut membri vsum, quem vult. 2. Tres isti gradus infestationis Satanica homines magicis artibus deditos oblectant, pios molestant, 3. Magorum conscientia primò est saucianda, post sananda. Sauciatur & vulneratur tribus modis: si nempe fæditas huius criminis ponaturob oculos ex serià meditatione bonitatis Dei, nequitiz Diaboli, & humanz natura dignitatis. Sanaturitidem tribus modis; fi nempe oftendatus peccatum illud, quantumuis fædum & magnum, elle remissibile: deinde illud reaple condonari omnibus, qui illud oderunt, & in Christum credunt, & vitam suam emendare student: si denique tentatio orta ex metu, ne relabamur in hoc peccatum, retundatur consideratione omnipotentia & misericordia Dei, & impotentia Diaboli, quatenus à Christo est superatus. 4. Homines pii, quos Diabol' infestat suis terriculamé. tis, & obsessione ædium aut corporum, ex Scripturis discant, quod quanis magna & perampla sit Satanæ malitia & potentia: in filios tamen Dei, quando, vbi & quomodo ei libet, illam exercere nequeat. Deus potentiam ipsius duobus terminis & finibus ita circumscripsit, ve cos transilire nequeat. Primu terminus est finita Diaboli natura: per quam fit, vt nihil cognoscere aut efficere possit, quod creature sapientiam & potentiam excedit & superat. Sic v. g. non novit arcanam Dei voluntatem aut lecreta cordis humani: non potest creare, aut facere miraculum: non potest advisante Physica, vt appellant, qualia sunt, naturam vniuersalem tollere, vacuum introducere in mundum, & smilia. Secundus terminus, quo potentia Satanæ constringitur & reprimitur, est volunțas Dei. Quemadmodum n. mare, quod ad terram suâ inundatione obruendam aptum est, decreto voluntaris Dei ceu valuis continetur intra litus : ita Satan, qui propendetad infidiandum generi humano, constringitur à Deo, ne ipsius potentia in actum erumpar ad electorum incommodum, & præiudicium. Vide Iob.1. & 1. Reg. 22. ver. 22. Huius rei meditatio facit, ve ne despodeamus animum, quado à Satana infestamur. Scimus enim, Deum, qui Diabolum tanquam canem catena suæ prouidentiæ constrictum tenet, non passurum, vt vinculum illud perrumpat, sed catenus ipsi habenas laxaturum, quatenus saluti nostræ expedire nouir. Deinde hæcipsa meditatio facit, vt huius angustiæ tepore ad Deum accedamus, & illum ex intimo cordis affe au oremus, vt Diaboli potentiam & malitiam limiretato; constringat. 5. Homines pii difigenter meditentur illas promissiones, quibus Deus pollicerur luam præsentiam intentatione infestationis diabolicæ. Quò inprimis pertinet Pfal. 91. & illa dicta, quæ agunt de tyrannide Diaboli per Christum fracta. 6. Homopius vitet præsumptionem illam, qua nonnulliafir-

mare audent, fidem suam este adeo firmam, vt Diabolo non licearillos attingere: cum Scriptura & experientia contrarium testentur. Nimirum Deus permittit filios suos correptionibus & terriculamentis Satane infestari, quando illud è re ipsorum este nouit: vt nempe hoc modo po bentur & humilientur. 7. Exempla fanctorum, qui à dæmone fuerunt vexati, nobis crunt solatio: inprimis exemplum Christi Matth. 4. 6 10bicap. 1.2.3. Confer Matth. 15. v. 22. & Luc. 13. v. 16. 8. Homines, qui à Diabolo infestantur, debent promissionem vitæ æternæ firmå fide apprehendere, & Dominum patienter præstolari, non verò tempus liberationis ipsi præscribere: imitati Iobum cap. 13. p. 15. 9. Oportet in hac tentatione instare apud Deum orando & supplicando: vt nobis opem ferat, & minuat dolorem, vel augeat patientiam. 10. Homines energumeni no funt soli relinquendi, sed recreationibus tum spiritualibus tum corporalibus adiuuandi. 11. Domicilia nostra æquè ac cibus per yer. bum Dei & preces san &ificari debent. 12. Domicilia, aut conclauia, quaà Diabolo inhabitantur & infestantur, non temerè oportet adire vel incolere: ne videamur tentare Deum. Quod finecessiras aliqui imponatur, vt in huiusmodi locis ipsi sit commorandum, fide se muniat & precibus, & se erigat hac cogitatione, quod angeli sancti sint ipsi futuri præsto, quia ambulat in vocatione sua. Psalm 91.

# CAPYT XXVI.

De casibus conscientiæ circa sacramenta in genere: & circa Baptismum & S. Cænam in specie.

#### PRACEPTA.

S Equuntur casus conscientia circa Institutionem Baptismi & S. Cæna: quibus pramittendi sunt casus circa sacramenta in genere.

Tres itaque sunt classes casuum in hoc loco: videlicet de sacramentis in genere, de Baptismo & S. Cæna.

#### REGVLÆ.

I. Casus conscientiæ de sacramentis in genere, soluun-Quastiones tur ex seqq. regulis; quæ agunt de dignitate, causis, essica- de sacramêtia sacramentorum, & ipsorum ceremoniis.

r. Sæpenumero fit, vt anima Christiani infirmi aut etiam afflicti non ita honorificè sentiat de sacramentis vt par est. In hocitaque casu autho-

n

authoritas, præstantia&dignitas sacramentorum est ob oculos ponen. da; idque his rationibus. Primo facramenta instituta funt, non abhomine sed à Deo, cuius opera sunt bona, præstantia & nobis salutaria. Deindes antiquitas authoritatem & dignitatem rebus addit, quid sacramétis el antiquius? Semper enim, indeab exordio mundi, Deus erudiuit homines per verbum & sacramenta, etiam in statu innocencia. Nam inparadiso collocauitarborem vitz, quæ tanquam sacramentum & testificatio immortalitatis homini fuit proposita. Post lapsum sacrificia fuerunt loco sacramentoru vsq; ad Abrahamum, cui madatum fuit sacramen. tu circumcifionis. Huic Deus postea adiunxit agnum Paschalem, quotann's semel celebrandum. In plenstudine verò temporis, sub initium Noui Testamenti, Christus instituit baptismum & sacram conam. Tertie vius & fines multiplices non paruam lacramentis authoritatem cociliant. Nam sacramenta suntsigna, quibus verareligio à faisa discer-Sicuro. tribus & status vitæ humanæ sua habent signa, quibus initiantur &inuestiuntur qui illis nome suu dant:ita Deus populusum omni tempore sacramentis insigniri, &ab aliis gentibus distingui voluit. Nominatim circumcisso & baptismus sunt sacramenta spiritualis gene rationis & infitionis, quæ fignificant nos Christo & ecclesiæ incorpo. ratos elle, & iure coleftis ciuitatis donaros, & in prinilegia omnia, beneficia, immunitates & commoditates talis ciuitatis immitti, illique gaudere. Cinesautem & membra regni Chrifti, in jure illo, in quod semel, solenni baptilmi testimonio, immissi & recepti sunt, conservantur & confirmantur, imo etiam inter fele, & cum Christo magis magilque colligantur & combinantur sacræ cœuæ vsu, non secus atque milites in præliis per figna & vexilla, & ab hostibus discernantur, & interfe quoque continentur & conglutinati quasi manent, sed iis deiectis & collaplis diffipantur & intereunt. Sunt etiam factamenta hoc nomine figna, quod nos erudiunt de mysteriis longe maximis: vnde appellantur figna docentia. Insuper sunt sigilla, quibus confirmatur fides nostra. Sunt item noftri erga Deum officii & gratitudinis de bitæ admonitiones & exercitia.ln summa sacramenta sunt primo signa umuonina, rerum preteritarum, puta passionis Christi: deinde signa equartiza rerum præfentium, quatenus funt pictura beneficiorum Christi; tertio figna acopiumi rerum futurarum, puta refurrectionis nostræ: quarto sigilla, artha, pignora, & inuestituræ, quibus confirmatur & nobis obsignatur gratia Dei: denique signa præbentia, seu media, quibus exhibetut &applicatur singulis credentibus gratia Dei in Christo. enim in genere proponit verbum Dei, id in sacramento in specie cuilibet credenti applicatur. Caterum dignitas & prastantia sacramentorum

hine etiam quarto loco pendet, quod Christus Iesus, propheta, sacerdos & rex noster, sacramentis tam veteris quam Noui Testamenti ipse vti & particeps fieri voluit.2. Sacramenta sunt sigilla foederis gratuiti. Itaque huius naturam & vlum oportet animo complecti, si conscientiæ circa do arinam & vium facramentorum fatisfacere velimus. Ad naturam verò fæderis gratuiti recte intelligendam sex requiruntur, videlicet agnitio Dei, quantum ad essentiam, personas & opera: agnitio hominis secundum fatumintegritatis, mileriæ, gratiæ &gloriæ: agnitio Christi ratione personz & officii: obligatio reciproca, vbi ex parte Dei sunt promissiones bono. rum tum spiritualium, puta iustificationis & sanctificationis, tum corporalium, quæ sunt accessoria, & semper intelligenda sunt cum exceptione voluntatis Dei & crucis; ex parte hominis est obligatio ad sidem, vitam piam, & vocationem fideliter obeundam: duratio aterna, propter zternam & immutabilem Dei voluntatem, continuam fæderatorum generationem, & vitam æternam: testimonia & instrumenta fæderis, quibus illius substantia nobis administratur, vri sunt verbum & sacramenta, quæin Veteri & Nouo Testamento, sunt eadem quantum ad substantiam, vtut varient secundum circumstantias. Sex ista hoc modo cohæ-Deus & homosunt partes contrahentes; Christus est fæderis mediator; obligatio continet conditiones huius fæderis, videlicet beneficia Dei, & hominis officium; duratio fæderis arguit eius præstantiam; testimonia denique faciunt ad fæderis notificationem & certifica-Vsus doctrinæ huius de fædere gratuito duplex est. Prime enim gloria Dei hac doctrina egregiè illustratur. Namhine manifesta est Dei bonitas, qui cum sit aternus, omnipotens & nullius rei indigus, nobiseum miseris peccatoribus descendit in fædus; idque nobiseum iniit ex merà gratià & misericordià, sine vllis nostris meritis, cogitationibus, cursionibus, & præparationibus. Hanc verò gloriam & gratiam fuam in hoc erram illustrauit & amplificauit Deus, quod foederis huius mediatorem constituit Iesum Christum, Filium suum vnigenitum, &nontantum suo loco liberalissime, & constantissime, quod in hoc foedere promisit, præstat, sed etiam, vt obligationis nostræ reciprocæ conditionibus satisfaciamus, & eas præstemus, spse nobis confert, &in nobis implet: denique quòd media & instrumenta, huius fæderis constituit tria, videlicet verbum & duo sacramenta? qua quidem in re noftram respexit infirmitatem, quà propensi sumus ad incredulitatem & dubitationes de promissionibus Dei, nisi literis & sigillis, siue promishonibus in verbo quidem inuisibilibus, in sacramentis verò visibilibus confirmemur. Deinde homo de æterna sua salute varie confirmatur, & certior redditur perhanc doctrinam Nam quia Deus

ex mera misericordia hoc fœdus cum nobis init, & illud sanguine Filii fui ratificanit, & obligationis nostræ conditionem ipse præstat, non habemus causa desperandi, aut à Deo fugiendi, propter nostra peccata illorum que magnitudinem.3. Sacramentum significat soléne iuramentu militare, quo milites certo ritu&præscripta formula consecrabantur & obstringebatur imperatori fuo, ad officia & ferutia militaria. Translata verò est hæc vox ad signa facra, quibus gratia Dei nobis cofirmatur; quia homines Christiani vsu istorum signorum, imperatori suo colesti, Christo lesu, coram Deo, angelis & hominibus se obligant. Qui enim baptizantur, in nomen huius imperatoris quafi iurant, huicque ad fidem & obedientiam per totam suam vitam se obligant. Vnde etiam in veteri ecclesià circa adultorum, qui ad Christianismum transibant baptismum, vsitatæ erant solennes obligationes & stipulationes, iuramenti vim fere obtinentes. Credisne? Credo. Abrenunciasne? Abrenuncia. Que obligatio in haptismo facta, vsu con e reipsa renouatur. 4. Sacramenta&verbum conueniunt quantum ad authorem & materiam. Nam Deus verbo, tanquam literis, promittit, & sacramentis, tanquam sigillis, confirmat nobis gratiam suam, & varia beneficia sæderis gratuiti per Christum: quæ est materia verbi & sacramentorum. Hinc efficitur, vtraque esse organum, per quod Spiritus S. fidem in nobis operatur&confirmat. Conuenientia etiam estineo, quodDeus verbum & sacramenta æqualiter exequitur per ecclesiæ ministerium. 5. Discrimen inter verbum & sacramenta consistit in his tribus. Primo verbum auribus tantum auditur, & oculis legitur: facramenta verò vila, tactu&gustu percipiuntur. Secundo Spiritus Sanctus per verbum inchoat accendit, & auget fidem : per sacramenta verò fidem iam inchoatam confirmat. Vnde facramenta sequi debent verbum. Tertiò verbu vniuerhis fimul & omnibus prædicatur: facramenta funt promissionum vniuersalium applicationes ad singulos, qui illis legitime vtuntur. 6. Sacramenta Veteris & Noui Testamenti, conueniunt numero & substantia. Nam circumcisio & baptismus in eo conueniunt, quòd sint signum initiationis gratiolæ, corruptionis natiuæ, liberationis gratiolæ per Christum, & emendationis vitæ; quodque respiciant omnes eos, qui funt Christi, tam liberos, quam parentes. Agnus quoq; paschalis & sacra cona conneniunt in eo, quod fint fignum seruitutis nostræ spiritualis sub infernali Pharaone, liberationis per Christum, & inde secuta lætitiæ, quodque non impuris gentibus, sed circumcisis &baptizatis sint destinata. 7. Sacramenta V. & N.T. differunt in externis quibusdam circumstantiis, videlicet in signis & ritibus externis: in modo significandi, quantum ad Christum promissum & missum; in duratione, quæ alia

estin Veteri & Nouo Testamento: in obligatione quæ in Vet. Test. tantum concernebatt Iudæos: in claritate denique & facilitate. 8. Solus Deus habet potestatem instituendi sacramenta. Debent enim sacramenta conscientias nostras erigere, suffulcire, & consolari certa gratiæ Dei promissione. Iam verò de voluntate Dei pronuntiare, deque gratia ipsius in cordibus internè certificare, nullius est hominis, aut nude creature.

1. Cor. 11. y. 23. Dei ergo partes sibi sacrilegè sumunt, qui septem sacramenta comminiscuntur, de quibus est vulgaris versiculus:

Abluo, firmo, cibo, dolet, vngitur, ordino, iungo.

9. Personæ, quæ sacramenta ecclesie N.T. administrare & dispensare debent, virisunt, non mulieres. Ministerium enim verbi & sacramentorum solis ecclesiæ pastoribus in Nouo Testamento est demanda-Debentautem tales esse viri, qui ad hoc officium fint legitime vocati & confirmati, quique sunt instructi donis ad ministerii ecclesiastici functionem necessariis, putà eruditionis, facundiæ & integritatis in vita : deinde quibus ministerium verbi & sacramentorum in ecclesia quapiam particulari, debitis cum precibus, exhortationibus, &stipulatione, publice & solenniter est demandatum.19. Sacramenta per ministros ecclesia administrata, tanquam ex Dei manibus sunt suscipienda, summa cum animorum reuerentia & deuotione fidei & pænitentiæ. Neque enim hîc in organorum illa administrantium vilitatem autinfirmitatem, sed in authorem respiciendum est: qui cum sit Spiritus, inspiritu & veritate coli vult, cum sit iustus & sanctus, non potest ferre vt ad iplum accedant ii, qui peccatis funt forditati; cum fit ferutator cordium, non potest ferre laruam iustitiæ. 11. Sacramentorum efficacia non dependet à ministris, neque ab opere operato: sed ab ipsa Dei institutione, authoritate & promissione, adeoque à fide nostra, quam Deus in nobis creat. 12 Eadem est ratio verbi Dei & sacramentoru, quantum ad vsum legitimum. Sicut enim verbum Dei in suo vero intellectu integrum retineri oportet; tum ad finem illum, ad quem diuinitus traditum est, accomodari fine vlla superstitione; denique vera fide sufcipi; sic quoque hæctriaad legitimam sacramentorum administrationem, & vsum salutarem requiruntur : primò, vt titus à Deo instituti integrè & sine depravatione observentur: secundo, vt in eos fines, ad quos isti ritus divinitus instituti sunt, vsurpentur, non verò ad alios fines, extra institutum ordinem, transferantur; tertiò, vt illi obseruent &vsurpent hos ritus, quibus à Deo instituti sunt, hocest, credentes, qui funt ad Deum conuersi, domestici Christi, & professione sidei & pænitentie ciues ecclesiæ. 13. Nostra quidem sides sacramentum non facit, led Christi ordinatio: facit tamen, vt nobis sit sacramentum. Nam vbi Ppp 2

pti

8

C

re

10

fi

E

fides non est, ibi inanis reddira est promissio. Hinc Apostolus Rom. 1. 12. 25. de ludais, le gis transgressoribus, Circumcifio, inquit, prodest fi legem obserues. Si autem legio pranaricator es, circumcifio tua preputium facta est. 14. Sacramenti materia est res terrena & cœlestis, sue signum & res signata. Signa hic intelligimus non nuda, sed efficacia, quæ sunt significatiua, confirmatiua, & exhibitiua simul, hoc est, talia, cum quibus res ipsa. fignificata vere & semper in legitimo viu est coniuncta, neris inter homines quoque sunt fæderum, pactorum, conventionum, & contractuum ferè omnium symbola, quibus ea, ceu præsentia, sistuntur, & suo modo exhibentur, quæ situs, loci, & externorum sensuum respectuabiunt longissime, & magno locorum atque temporum interuallo distracta sunt: vt cùm sponsus sponsæ suæ annulum tradit, autaliquis immittitur in possessionem domus, traditione clauium; in possesfionem agri, traditione calami; in possessionem vinez, traditione pracifi farmenti: quæ non funt luforiæ aut inanes ceremoniæ, aut nuda figna, sed verè nuntiant & certificant, quodagitur, & verè etiam efficiunt, quod nuntiant, & cuius gratia adhibentur, si modò legitime tra-Ctentur, & fide non fallant, qui huiusmodi signis eam testantur. Quam etiamsi fefellerint, neque leges tamen, neque signa suo desunt munere fungi: cuius fructu si frustrantur ii, qui illis abutuntur, id no legum aut fignorum, sed abutentium vitio accidit, quorum culpa inania relinquitur, & sine effectu earum rerum, quibus significandis & offerendis erat deputata. Habent autem istiusmodi vim hæc signa, non sua natura, sed expacto, & mutua obligatione contrahentium, adeoque ex inftitutione & authoritate communi hominum. Porro res sacramentorum est Christius mediator, cum omnibus beneficiis, quæ credentibus ineuangelio promittuntur, cum eorundem perfidem applicatione. Christus, inquam, mediator. Neque enim beneficia Christi, puta meritum & efficaciaiplius, per le possunt subsistere, nisiad hypostasin, sue personam Christireferantur. Vnde intelligitur, signa à rebus signatis difterre substantia: quippe cum signa sint corporalia, terrestria & visibilia, res signata spiritualis, cœlestis & inuisibilis. Etsi enim corpus & sanguis Christisubstantia sua sunt res visibiles, tamen modo perceptionis suntres inuisibiles: quia mediante Spiritu Sancto, sola fide, nullo organo aut sensucorporeo, percipiuntur spiritualiter. Deinde res signata datur ad confequendam vitam æternam : figna verò ad confirmandam & exhibendam rem signatam. Vnde consequitur, res significatas omnibus ad salutem simpliciter, esse necessarias, signa non simpliciter, vel omnibus, sed iis tantum, qui vel perætatem, velalioqui legitime iis vei possunt: ve habet illud Bernhardi: Non prinatio, sed contem-

gnu facramenterum damnat. 13. Deus omnem mundi sapientiam, vires, &potentiam confundere voluit, dum per tam vilia & exilia media (signa dico & ceremonias sacramentales) in confæderatorum suoru cordibus talia & tanta operari voluit, vt in fide vnionis & communionis cu Christo confirmemur. Deinde, prout carnis nostiæ ingenium optimè Deo perspectum est, vidit & scinitille, si sacramenta splendidis signis, ceremoniis & actionibus propolitis instituisset; illorum splendorem oculos nobis & mentem perstricturum, vt in illoru externo opere, signis & actionibus harendo, cœlestia & spiritualia dona, Christum videlicet cu momerito arque efficacià, aut negligeremus, aut certè in ipsis signis & elementis quæreremus. 16. Signa & res signata hunc ad le inuicem respectum habent, quòd coniuncta siue vnita sunt: non vnione aliqua. naturali, sed supernaturali, quæ dici solet sacramentalis, hoc est, talis, quæ neg; per translubstantiatione signorum in rem signata fit, neg; per consubstantiationem, ita ve res signata includatur signis: sed qua, diuina voluntate, ordinatione & promissione, signa & res signata ita coniunguntur, vt ex administratione & sumptione legitima signi, res fignata communicari, & fimul accipi rectè colligatur; idq; non minus verè, quam corporcis nostris sensibus signa externa exhibentur. Adeo nimirum certa est, quæ verbo Dei & fide nititur, præsentia. Hinc quam verè in baptismo corpus aqua tingitur, tam verè anima fidelis fanguine & Spiritu Christi à peccatis abluitur, & renouatur ad vitam æternam. Et quam vere in sacra con a panis & vinum manu & ore corporaliter percipiutur, tam vere anima fidelis spiritualiter corpore Christi crucifixo, & languine iplius effuso palcitur, vegetatur, & coleruatur ad vitamæternam. In hac vnione fignorum & rei fignatæ legitima Sacramentorum forma vertitur. Consistitautem hæc vnio in duobus: videlicet in analogia, sine similitudine signorum cum rebus signatis, & in certitudine oblignationis, itemque exhibitionis & perceptionis rei 17. In viu Sacramentorum, fignatæ fimul cum figno, in vsu legitimo. quatuor, eaque geminata, oportet considerare. Primò, quisnam illa præbeat: videlicet minister foris, Christus intus. Secundo, quid exhibeatur: videlicet elementa foris, res signata intus. Tertio, quis accipiat: videlicet homo externus elementa, internus rem Sacramenti perci-Quarto, quibus organis Sacramenta per cipiantur: videlicet signa, externis corporis membris & sensibus; res signatz, nonnisi fide. Vnde sequitur, infidelibus & impænitentibus Sacramenta nudas & inanes este ceremonias, quibus discernuntur ab infidelibus extra ecclesiam, nihilque ea ipfis confirmare aut exhibere : quod careant fide, cuius conditio inclusa est Sacramentis. Nam promissiones, verbo & Sacramen-Ppp 3 tis.

ru

cr

VC

m

d

V

ſi

8

tis addita, funt conditionales, & tum demum rata, si fidei & poniten. tiæ conditio, vel expresse addita, vel tacite intellecta, servetur. Nimitumin verbo & Sacramentis oportet duas actiones coniungere. Vnaeft Dei dantis & offerentis, altera est hominis accipietis & applicatis. Deus offert Christu, que non accipiunt nili illi, qui manu fidei sunt præditi, Quemadmodu itaq; manus accipientis no efficit aut procreat donu, sed illud apprehendit & applicat: ita fides hactenus non pertinet ad essentiam Sacrameti, quatenus Christus ibi donatur, sed quatenus à nobis debet accipi ex manu Dei. 18. Quatuor sunt fines, ad quos dirigere oportet Sacramenta. Primus & principalis est confirmatio & oblignatiofidei nostræ, quòd Christus plenissime pro peccatis nostris satisfecerit, & he noster pprius cum omnibus suis beneficiis. Cum n. fides & diffide. tia in vna eademq; hominis electi conscientia concurrant, & alteri cu altera assidui sit bellu; necesse suit sidem nostra hoc Sacramentoru sub. sidio & fulcro sustentari, Secundus est, vtadmoneant credentes sui erga Deum officii: quòd videlicet ad suam ipsi gratitudine, per dilectionem & obedientiam, iuxta iplius præcepta testificanda & probanda, expositi este debeant. Tertius est, vt Sacramentorii vsu sen iureiurado, in vnius veri Dei cultu & religione Christianam obstringamur, aq; religionibus aliis fallis, & impuris cultibus segregemur. Quartus est, vt quemadmodu Deo & Christo Saluatori nostro, per illa obstringimur & deuincimur, ad ipsum diligendum: ita per illa inter nos etiam, qui vnius corporis mébra fumus, cuius caput Christus est, verâ dilectione, tanquam glutino quoda & vinculo deuinciamur. 19. Eth Sacramenta simpliciter & absolute non sint necessaria ad instificatione & salute tanquam causæesticientes, operis nostri respectu, neq; per sele, exopere operato hominem faciant Christianii: tamen ratione authoritatis, mandati & institutionis D E I, qui tanquam media & instrumenta obsignandæ & exhibendz fuæ gratiæ, & salutis nostræ, illa ordinauit: respectuitem infirmitatistidei nostræ, & naturæ ad diffidentiam procliuis, quodo; per illoru vsum officii nostri variè admonemur; necessaria sunt, adeò, vt si quis copiam & vlum illoru legitimu habere poller, & tamen illis no vteretur, in lalutis sue periculu certum incurreret. Si quis hic dicat, nos facile posse carere Sacramentis, quò dilla non contineant in se beneficia Christi, sed tantum ista oblignent: dupliciter potest responderi. Primò, qui priuilegium aliquod, aut feudum habet à Principe, propterea tamé diploma & sigillum inutile esfe, aut effectu carere non existimat, cuius certitudine in priuilegii, vel feudi concessi possessione immittitur, quoque Principis voluntas obsignatur. Similis etiam hic estratio. Deinde Sacramenta non tantum funt signa docentia & obsignatia, sed etiam exhtbentia,

bentia, id est, media ordinaria & efficacia, per quæ Deus ad salute nos perducit, vt ex perpetua Ecclesiæ praxi videre eft. 20. In administratione sacramentorum oporteradhibere verba, eaque tum cocionalia, tum Et verba quidem adhibere necesse est, vi sacramento. sacramentalia. rum natura & efficacia ponatur ob oculos. Deinde verò requiritur verbum concionale, idelt, Christiana admonitio de natura & vsu sacramentorum, vt plenius percipiatur dignitas & vis illorum. Deniq; verbum sacramentale, siue verbu promissionis, est adhibendum, quia illudest nota formæ sacrameti: vnde nihil licet addere vel detrahere verbopromissionis, quo ipsius substantia corrumpatur. Memineris hîc, verbum concionale sumi larè vel stricte. Priori modo verbum in sacramentis est etia concionale, id est, est concio euangelica: posteriori modo non est concionale, sed symbolicum. 21. Sacramenta non imprimunt aliquem characterem indelebilem in anima: sed obsignant & cofirmant nobis characterein istum Spiritus Sancti, quod per fidem fimus viua Christi membra. 22. Christus non dedit ministris potestatem authoritatis; quia hîc locum habet illud in politicis viitatum, Iura maiestatis funt individua: sed communicavit iis potestatem excellentiæ, seu excelletis ministerii, quo fit, vt sacramenta dispensent tanquam legari, nomine & loco sui legantis, id est, Christi. 23. Intentio aut fides ministri no est de necessitate sacramenti: quia vis, dignitas & perfectio sacramenti sit à solo Deo, vt Thomas in sua summa part. 3. quest. 66. bene ait. 24. Opus operantis, non autem opus operatum, in sacramentis est spectandum. Opus operantis est actio ex fide profecta, coniuncta cum interiori deuotione. Opus operatum est actio externa, quæ fit absque fide & deuotione. 25. Adverum Ecclesiæ sacramentum requiruntur quatuor. habeat signum, ab ipso Deo institutum. Secundo, vt habeat verbum promissionis de beneficio redemtionis. Tertiò, vt fit vniuerfale, & toti Ec-Quarto, ve non sie institutum ad tempus dunta. clesiæ demandatum. xat, sed ad consummationem vsque seculi in Nou. Test. duret. 26. In lacramentis probè sunt discernendæ triplicis generis ceremoniæ. Primo funt illæ, quæ diuinitus sunt institutæ: & his humana authoritate nihil debet addi vel detrahi. Deinde sunt ceremoniæ ordinis & ornatus causâ ab hominibus introductæ: & hæ debent esse conformes verbo Dei, neque tamen haberi pro cultus divini parte. Tertiò sunt ceremoniæ superstitiosæ. Quæ hacenus de sacramentis in genere diximus, casumta lunt ex Gen. 17. Deut. 10. vers. 16. & Rom. 2. 6 4. vbi de circumcisione agitur. Exod. 13. vbi de agno Paschali. Matth. 3. vers. 11. & cap 28. vbi de baptismo tradatur: & ex verbis Institutionis S. Conæ, quæ apud Matthæum, Marcum, Lucam, & Apostolum Paulum occurrunt. II. Casus

Quastiones conscientia circa baptismum. II. Casus conscientiæ circa baptismum, respiciunt κον.

γέλλγα, siue præparatione ante baptismu; κάμα μονα, siue ipsum
baptismum; & ἐπόρλρα, siue consequentia baptismum; idque
ratione parentum, candidati baptismi, ministri baptizantis
& susceptorum, iuxta has regulas.

1. Baptilmus est Noui Testamenti Sacramentum, à Christo ipso institutum, quo gentes cum Iudæis vniuntur, & vtrisque in nomen Patris, Filii & Spiritus Sandi, aquâ tinctis, vel aspersis, insitio in Christi& Ecclesiæ corpus, adeoque gratiæ Dei, remissionis peccatorum, & renouationis per Spiritum S.communio propter effusum Christi sanguinem, lemel oblignatur; &ipli vicislim, quod hac beneficia fide accipere, & in nouitate vitæ ambulare velint, promittunt. Coloff. 3. v. 11. Actor. 1. v.38. 1. Corinth. 12. v. 13. Rom. 6. v. 2. 2. Baptismus est necessarius ad salutem; non quidem absolute, simpliciter & præcise, sed tamen ex parte, respectiue, & certis de causis. Ac primo quidem, quatenus rectus & legitimus illius vsus est nota, qua vera Dei Ecclesia dignoscitur & discernitur Deinde quatenus est facramentum initiationis seu insitionisia Ecclesiam, designans & obsignans prærogatiuas & priuilegia Christianorum; quod nempe habeantius ad vitam æternam, & in illa. Tertid, quatenus subiectionem & obedientiam nostram erga Dei mandata, susceptione baptismi testatam reddimus. Quarto, quatenus est medium & instrumentum, quo Christus cum omnibus suis meritis & benefiçiis ad nos tanquam per canalem traducitur & transmittitur. His, inquam, modis baptismus est necessarius: non verò necessitate quadam absolutâ, ita ve qui sine baptismo moritur, sit in statu damnationis, & salutem zternam consequi non possit. Quam sententiam qui defendunt, gratiam Dei, quæ est libera ab elementis externis, perperam alligant mediis, & non distinguunt inter fædus & sigillum fæderis. Atque hoc diligenter est observandum, non solum contra Papistas, qui contendunt, baptismum esse à Deo datum, vt hoc remedio à peccatis abluamur, 112 vt sit impossibile absque baptismo saluari: sed etiam contra imperitam hominum multitudine, qui existimant, infantem absque baptismo decedentem non posse saluari, & infantem per baptismi administrationem & perceptionem fieri Christianum. 3. Baptismus administrari debet abiis, quibus hæ partes demandatæ funt à Christo. Matth. 28.v. 19. hoc est, à pastoribus verbi. Nam ministerium verbi & sacramentorum est coniunctum, & simul exerceri debet. Marc. 1. vers. 4. Actor. 2. vers. 38.ca. 10. verf. 3 4. & segg. cap. 16. verf. 32. 33. Quare illorum tantum eft facra-

mentaN.T. administrare, quoru est verbu predicare. Quod ergo multis feculis viu receptum fuit, vt in mortis periculo, & necessitatis, que superstitiose conficta fuit, casu, laici, etiam mulieres, puta obstetrices, si minister legitimus ad manum non esset, baptizarent, vitiosum est & illegi-Mulieres enim ab Ecclesiæ ministerio arcentur. 1. Tim. 2. v. 12.6 1, Cor. 14. v. 34. Neque valet, quod pro gynacobaptismo in medium adfertur: videl.exemplum Zippore, qua filium suum circumcidit. Exod. 4. Non enim legimus, speciale circumcidendi mandatum olim facerdotibus in V. T. datum fuille, quemadmodum N. T. pastores ha-4. Baptismus ab hæretico vel Papistå bent mandatum baptizandi. recte administratus, pro legitimo haberi debet. Nam quia dignitas & efficacia sacramentorum non à ministris, sed à Christo, illiusq; institutione dependet, si essentialia baptismi obseruentur, hoc est, si aquæ elemento tinctura vel aspersio fiat, in nomen Patris, Filii & Spiritus sancti, hominum administrantium, vel in doctrina errores, vel in vita malitia aut hypocrisis, vel corruptelæ etiam ceremoniarum, esticere non possunt, quò minus rata & legitima sit Chrst i institutio. 5. Plus quam ridiculi & insulsi sunt, qui stultissima omnium superstitione, & simpliciorum cum seductione campanas baptizant. Sacramenta enim sunt sigilla fæderis inter Deum & homines. 6. Pedobaptismus nititur his fundamentis. Primo fœderis oblignatio tam late pater, atque fædus iplum. Iam vero fædus gratuitum in Ver. & Nou. Testament. non tantum adultos, sed etiam infantes inclusit. Ergo fædus gratuitum illis per baptismum iure obsignatur. Secundo obsignatio fæderis tam latè patet, atque fides & promissio. At vero promissio foederis comprehendit semen Abrahæ tam spirituale, quam corporale, & proinde includit tainfantes quam adultos. Rom. 4. v. 12.6.11. v. 16.1. Cor. 7. v. 14. Tertio, fi pueroru qui in Ecclesia nati sunt, est regnum Dei, est quoque illorum baptiímus, quo regni cœlestis hæreditas obsignatur. Atqui regnum cœlorum &promissio ipsius est puerorum. Marc. 10. v. 14. & Ad. 2. v. 39. Quarto, argumentum à circumcissone ad baptismum hactenus valet, quatenus hæc duo conueniunt in substantia. Quare si in Vet. Testam. circumcis sunt infantes, etiam in nouo baptizari debent. Postremò, Apostoli totas domos & familias baptizarunt. Actor. 16. v. 15.1. Cor. 1. v. 16. Quis verò fanæ mentis dixerit infantes & omnino liberos, qui nondum peruenerant ad annos discretionis, fuisse exclusos ab Apostolis, qui probe memores fuerunt, quam grauiter Christus tulerit, & duriter ipsos acceperit, cum aliquando puerulos ab ipso prohiberent; quodque Christus talium esse regnum colorum affirmauerit.7. Infantes electi, qui decedunt ex hac vita, antequa pueniant ad annos discretionis, omnino præditi sunt

fide: quia Spiritus sanctus in electis istis infantibus habitat, ideog; cognitionem aliquam Christi, & sidem talem, quæ ad salutem ipsis suffi. ciat, operatur. 8. Quodliber anni tempus baptizandis infantibus aptu & concessum est: inprimistamé, quando ordinarii cœtus Ecclesia publice habentur, administrari baptisinus debet. Quod si ager & languidus intans in lucem edatur, vel iam natus graui morbo corripiatur, ita vtad proximű Ecclesiæ cœtum publicú ordinarium vix superuicurus existimetur, extraordinarie in templu deferri potest, vt à legitimo Ecelefiæ ministro, præsentibus vicinis & ppinquis, baptizetur: non quidé ex superstitiofo illo errore, quasi de infantis æterna salute actu sit, si absque baptismo decedat: sed vt suo officio, neq; parentes, neq; pastores desint, in adhibendo hoc divini fæderis, & comunionis cum Christo signaculo. Porest etiam domi, præsentibus aliis, baptismus in hoc casu administrari. Quid verò, inquis, fentiendu est de illà constitutione Ecclesiastica, qua duo tantum anni tempora baptismo destinata fuerunt, videl. Pascha & Pentecoste? Respondeo, Apostoli cum libertate quada Chri-· ftiana baptismu administrarunt, prout cœtuu Ecclesia priuatoru vel publicorum ratio exigebat, & occasiones sese offerebant. Matth.3, Iohan.3. Actor. 2.8. 10. 6 16. Constituta verò post Apostolorum tempora, politià quadam Ecclefiastica, dominicis diebus, quibus ferè publici convetus Ecclesiæ fiebant, baptismus fuitadministratus, vt ex posteriore lustiniapologetico liquer. Postea, cum multa esset baptizandoru multitudo, qui adulti pleriq; erat, & priùs catechizandi quam baptizarentur, duo tantum anni tempora costituta fuerunt, putà Pascha & Pentecoste. 9. Quanquam tempus administrandi pædobaptismi liberu est: diutiùs tamen iusto illud prorogati non debet, sed maturati, & prima quaq; occasione cómoda perfici. Si n. Deus circumcisione paruulorum, qua coniuncta erat cum doloribus multis, vltra octavu diem differri no voluit, sanè noster baptismus, quinon est vilis cum doloribus coniunctus, tanta temporis mora opus non habet. Et sanè conscientiis & consolationi parentum non parum consulitur, si liberi quam fieri potest citissimè per baptismum Christo offerantur. Quod si n. in aliquot septimamas, vel menses etiam, baptismum suorum paruulorum prorogent, dum ad luxum, & Sybaritica conuiuia probe & ad lubitum ipforum adornata fint omnia, infans interim moriatur; etiamfi de salute ipsius non sit desperandum, fieri tamen aliter non potest, quin talium parentum conscientias, si modò cauteriatæ non sint, grauiter torqueri & affligi oporteat, quòd suo defuerint officio, & liberos neglexerint propter mundi luxum & vanitates. 10. Conuiuia puerperalia, siue genethlia, si in timore Dei, cumque nominis ipsus celebratione & inuocatione peragantur, fa

item frugalia sint & moderata, pro viribus facultatum adornata, vt ad amicitiam & beneuolentia animoru testificandam, coseruandam, & redintegrandam faciant, improbari non possunt aut debent: exemplo Abrahami. Gen. 21. v. 18. & Hannæ 1. Sam. 1. v. 24. Si verò intra hos fines no consistant, maxima fit iniuria Deo, puerperæ, infanti ipsi, parenti, & susceptoribus. Nam Deus offenditur peccatis, que in huiusmodi conniuiis cernuntur: puerpera fatigatur clamoribus: infans turbatur: res familiaris parentis patitur damnu: fumtus deniq; non necessarii fiunta susceptoribus. 11. Duo sunt genera personarum, quas in baptismi administratione adhibere oportet. Primum genus est illarum, q ex institato Christi necessario adhibentur, putà pastores administrantes baptismu, &candidati accipientes baptismum. Alterum genus est illaru personarum, quæ ex Ecclesiæ instituto, & libertate Christiana, honestis de causis adhibentur: quæ dicuntur parentes lustrici, testes baptismi, item sulceptores, iique patrimi & matrimi, seu compatres & comatres, siue propatres & promatres. Horum vsusin baptismi negotio non est simpliciter necessarius, Christus enim, qui omnia ad baptismum necessaria instituit, horum testium siue sponsorum vsum nusquam expressit. Deindetota Ecclesia in huius sacramenti administratione congregata, infantulum Domino offert, & testimonium perhibet, quod sit in æterno fædere comprehensus. Vnde constat magnum esse cacoethes, si cætus Ecclesiasticus discedat ante baptismum publice peractum. Tertiò, o à sponsoribus exigitur, id parentes infantuli baptizandi prestare debent. Ideo si illi sint præsto, non opus est sponsoribus. Quanqua consuetudo iam obtinet, vt adhibeantur susceptores: & proinde non temere ab illa est recedendum. Cæterum huius consuetudinis author perhibetur Higynus, nonus Ecclesiæ Romanæ Episcopus, cirça annum Christi Cum enim eo tempore gravissimæ persecutiones Ecclesiæ grafsarentur, fieri facile potuisset, vt si parentes tantum & vicini baptismo paruulorum interessent, vel de baptismo ipsorum dubitatetur, vel, si martyrium passi estent parentes, nemo esfet, qui curam illorum hac etiam ex parte susciperet. His ergo malis & incommodis vt remedium adhiberetur, & certo ordine atq; decoro in Ecclesia circa hoc sacrametu ageretur, testes ille baptismi esse voluir, qui parentibus è medio sublatis succenturiarent, & non ex charitate tantum Christiana, sed ex pacto etiam atq; stipulatione operam darent, vt in verâ religione & timore Domini pueri illi educarentur. Quanquam no desunt, qui originem huius consuetudinis illam tradunt, Ethnici, qui erant recens ad Christianam religionem conuersi, aut imperitiores erant, quam vt possent pro Qqq 2

sus infantulis spondere, quòd vellent illos erudire in religione vera, aut negligentiores, quam vt hoc in se susciperent. Commodissimum itaq; hoc visum fuit Ecclesia antistitibus, vtalig homines doctrina Chri-Itiana vitæque sanctitate ornatiad spondendum pro infantibus aduocarentur. Quæ si ita se habent, hodie huiusmodi testes non sunt adeonecessarii, quia parentes edocti sunt mysteria religionis Christianæ. Tam. etli verò testes illi ad essentiam baptilmi non sunt necessarii: non tamen ideo funt reifciendi. Hæc enim consuetudo eta non nitatur testimo. nio aliquo sacræ Scripturæ: non tamen ipsi repugnat, sed religioni & pietati in particularibus familiis prouehendæ, & per confequens ædificationi Eccletiæ plurimum conducit. Nam hi testes naturalium parentum defectum supplent, cum illi desunt officio suo, aut per mortem subtrahuntur liberis, aut propter exiguas facultates non possunt liberos suos promouere. Atque hinc est, quod consuetudo ista in Ecclesia Dei vitra mille & quadringentos annos fuerir continuata. Cæterum sponsores isti debent esse homines idonei & apri. Consistit autem ista aptitudo in his quatuor: Primò, vt sint adulti, non verò pueri qui nesciant, quid prouincia ista requirat. Secundo, vt aliqua cognitione principiorum & fundamentor u religionis Christian & sint imbuti. Hinc in primitiuâ Ecclesia à futuris testibus requirebatur, vt Symbolu, & orationem Dominicam tenerent. Tertio, vt fint vitæ inculpatæ. Quarto, vt fint homines Dei timentes, & aliqua conscientia præditi, qui promissionem in facie Dei & Ecclesiæ factam implere studeant inprimis rum, quando parentes suo desunt officio. Porrò quod Canonista hic docent despirituali cognatione, quæ ex baptismo contrahatur inter infantem baptizatum & Ecclesiam, inprimis autem inter baptizatum & susceptorem: id omne est friuolum, vt illi quidem hanc cognationem intelligi voluti Nam omnes fideles sunt frattes & sorores in Christo, & proinde vitederis sunt propinquitaris spiritualis iure inter se coiuncti: & vinculum, quo susceptores infantibus à se susceptis sunt obstricti, no est cognatio orra ex fidei coniunctione, qualis est inter nos & Christum : aut ex charitatis vinculo communi, quod est inter omnes Christianos; sed ex specialis charitatis necessitudine, quæ aliquateus dici potest cognatio spiritualis. Hæc verò spiritualis cognatio non impedit matrimonium; quia fecus nemo fidelium posset corrahere marrimonium, quatenus omnes sunt spirituali cognatione deuinctiin Christo; quæ cognatio longè arctior est illa, quæ inter susceptorem & infantem susceptum statuitur. 12. Infantes Christianorum excommunicatorum sunt baptizandi: quia personalia parentum peccata non debent cedere in præiudicium infantibus ipsorum, qui habent à Deo promissionem. Deinde excommu-

nicati illi sæpenumero sunt vera Christi membra, quamuis attrita & debilitata. Immerito itaque ipsorum infantibus negaturius, quod habet ad baptismum. Idem judicium est de infantibus ex stupro & fornicari-Nam parentum impietas non potest aut debet liberis esse one natis. præjudicio aut fraudi, in illis rebus, quæ illorum salutem concernunt. 13. Cum aquæ copia sit vbique terrarum, non opus est curiose quærere, an aqua ex herbis stillaticia possit in baptismo adhiberi, si aqua vulgari destituamur. Quanquam tuta conscientia adhiberi potest aqua stillatitia. Est enim vera aqua, quæ analogiam sacramentalem quoad sanguinem Christi, quo abluuntur peccata nostra, & quo ad regenerationem noltram, æquè exprimit, atque vulgaris aqua. Satius tamen hie fuerit, communem aquam adhibere, ne forte alicui detur scandalum. 14. Ritus immersionis vel aspersionis est indifferes. Quod si mersio adhibeatur, egregia & pelara est morris, sepulture & resurrectionis Christi, mortificationis ité, vel sepelitionis veteris nosti e natura, & vicissim viuiheationis & relurrectionis nostræ in nouamvita, significatio. V bi verò alperlio vlitata est, emudatio quoq; nostri à peccatis per sanguine Christi, & emendatio siue reuocatio vitæ, significatur. 15. Quanquam trina mersio velaspersio nullum Dei præceptum habet, adeoque indisterens est: tamen ex Basilio, Augustino, Lombardo, & aliis constat, vetustissimam fuisse illius consuetudinem. Si tamen aliquo in loco vsitata sit vnica immersio, velaspersio, hoc nomine schisma in Ecclesia non est excitandum, sed scopus & res signata baptismi spectanda. 16. Ceremoniæ, quæ ab hominibus additæ sunt baptismo, ita vt sint illius profanationes, adulterationes, & corruptelæ, itemque errorum & superstitionum variarum velamenta, & fomenta: hæ, inquam, ceremoniæ meritò à piis & cordatis Christianis repudiantur. Talia sunt oleum, sal, sputum, signum crucis, interrogatoria ad infantes & exorcismus. Ex his enimalia sunt ridicula, ve quòd interrogatoria adultoru, qui ex Iudaismo vel Paganismo ad Christianismum transibant, baptismo olim adhibita, ad infantum baptilmum traducunt: alia superstitiosa, vt oleum, sal, sputum & signum crucis: alia denique impia, vt exorcismus, quo pellere conantur diabolium ex corpore hominis baptizandi, cùm nesciant, an ibi sit spiritus malus, & scire debeant, vsum exorcismi esse in pellendis dæmoniis ex corporaliter obsessis, hancq; potestatem esse donu Dei extraordinarium. 17. Apostoli non mutarunt formalia baptismi verba, siue formulam solennem. Matth. 28, quando in nomine Christi baptizasse leguntur: sed Christo consecrasse, illiusque Ecclesiæ accensuisse iudicandi sunt, quoscunque baptizarunt. 18. Etsi liberum & indifferens est, nomina propria in baptismo imponere: tamen quia con-

n

u

C

n

ti

r

suctudo hæcest peruetusta, & simul suam habet vtilitatem, non est contemnenda. Ideo enim in baptismo hec nomina dantur, vt quoties nominis nostri recordamur, aut illo nos vocari audimus, simul etiam recorde. mur, vbi & quando illud acceperimus, in baptilmo videl, nostro. Vnde per ista nomina debemus admoneri beneficiorum, qua sacrosancia Trinitas in nos confert, & officii nostri, quod debemus Deo.19. smus, legitime iuxta Christi institutione collatus, non est iterandus:quo. niam eth aliquis labatur post baptismum, non tamen ideo excidit federe Dei. Neque verò baptismus ideo dicitur sacramentum resipiscentiæ, quòd sit iterandus: sed quòd inter resipiscendum sit confugiendum ad baptismum, in quo nobis obsignata est remissio omniu peccatorum. 20. Embryones in viero existentes non licet baptizare; quia illi neque immergi possunt, neque aspergi. Et si quis infantem nondum natum conetur baptizare, non sine causa præsumitur errare hunc errorem, quòd baptismus præcise ad salutem sit necessarius. 21. Baptismi vis & effica. cia est perpetua: quia est signum fœderis perpetui. Non itaque præteritorum tantum peccatorum, sed etiam præsentium & futurorum obsignat remissionem, & est æternæ peccatorum per sanguinem Christiab. lucionis pignus & testimonium. 22. Salutaris meditatio baptismiestinsigne milicis Christiani adminiculum, sicut è contrario omissio & negle-Aus huius praxeos in vitâ humanâ, est plurimorum peccatorum caula, Quid enim? Annon, si in rebus civilibus magnum censetur peccatum, si quis suas pactiones & stipulationes non seruet, annon, inquam, multò grauius peccatum erit coram Deo, promissa & vota sua ei nuncupata non persoluere? Cæterum meditatio ista in duobus præcipuè vertitur capitibus: èquibus primum seruit consolationi nostræ, alterum respicit mortificationem veteris, & viuificationem noui hominis. Quod attinet ad consolationem, baptismus est diuini erga nos fauoris monumentum & pignus tripliciter. Primo confirmat, obsignat & in legitimoviu nobis exhibet remissionem peccatorum. In baptismo enim solennis fit testificatio de gratuita remissione peccatorum per & propter sanguinem Christi. Act. 2. v. 38. Quotics itaque onere peccatorum nostrorum premimur, & a diabolo hanc ob causam tentamur, toties ad baptismum nostrum recurrere debemus, & hanc tabulam arque instrumentum diuini fæderis proferre, vt conscientiam nostram tranquillemus, & Satanæ os obthuremus. Secundo, per baptilmum nobis oblignatur incorporatio & vnio nostri cum Christo, qua ipsi inserimur, & vnum cum iplo corpus fimus, ita quidem, vt testimonium diuinum accipiamus & habeamus societatis & communionis cum Christo mortuo sepulto & resuscitato. Nam quemadmodum ille est mortuus, & sepultus, & seiplum

psum excitauit: ita nos per baptismum ei conformamur, ideoque cum iplo morimur, lepelimur & refurgimus. Gal. z. v. 27. Roman. 6. v. 3. I. Cor. 12. y.13. Hæcest consolatio longe dulcissima, quæ inagone mortis plurimum consolationis adtert. Quoties ergo dubitamus de resurrectione carnis, recurramus ad baptitmum, sigillum huius resurrectionis certissimum. Tertio, recordatio baprismi facit vt certi simus de beneuolentia Deierga nos in omnibus huius vitæ calibus, fiue prosperi illi sint, siue ad-Nam Deus Pater in baptismo nobis promittit, se fore nostrum conservatorem & propugnatorem: Deus Filius, se fore nostrum redemptorem, caput, & sponsum: Deus Spiritus sanctus, se fore nostrum renouatorem & defensorem ad vitam æternam. Iam videamus, quomodo quotidiana baptilmi meditatio sit medium & adminiculu nostræ mortificationis & vinificationis. Primo, baptismus admonet nos de proprià nostra pravitate crucifigenda. Nam si baptizamur in mortem Christi, no debemus in peccaris nostris perseuerare, sed omni ope ac studio eniti, vt Christo capiti nostro magis & magis conformes reddamur. Secundo, recordatio & meditatio baptismi facit, vt nos metipsos D E o & Christo penitus addiçamus & consecremus, vi promissionis, quain baptismo follenniter recepimus, nos animas & corpora nostra Deo velle colecrare, & omnino carnem, mundum&diabolum abdicare&odisse. Nimirum baptizari in nomen DE I Patris, Filii & Spiritus Sancti, est se ipsum confecrare & obligare ad agnitionem, fidem, inuocationem, & cultum huius veri DE 1, adeo vt baptizatus hoc pacto nominare se possit & debeat peculium, filium & seruum vnius huius veri DEI. Vnde & illud consequitur, nos omnem authoritatem & imperium hominum in negotio salutis abdicasse & resignasse. Tertio, meditatio baptismi facit vt pacem & concordiam colamus cum fratribus nostris. Baptismus enim est mutuæ charitatis & communionis tam membrorum Christi inter sefe, qua membroru cum Christo capite pignus. 1. Cor.12. v. 13. Charitas anté illa per baptismum ita nobis reuocatur in memoriam : vt de salute illorum, qui baptizati sunt, benesperemus, &ita cum illis viuamus, vt res ipsa loquatur, nos DE o & Seruatori nostro nomen dedisse, quòd non diabolo, nó mundo, non nobis, aut carni nostræ, sed ipsi viuere velimus, in pietate, sanctitate & iustitia, subque signo ducis & antesignani nostri Iesu Christi, aduersus mundum & principem eius diabolum strenuè militare.

III. Casus conscientiæ circa sacram cœnam respiciunt quastiones præparationem rectam, sumptionem legitimam, & vsum conscientia de S. Cana-

cœnæ post sumptionem. Hic itaque oportet attendere, quid requiratur ante sumptionem S. cænæ, in sumptione, & postillam.

Praparatio

Praparatio ad S.cana est partim theoretica, partim practica, Illa est notheoretica titiæ, hæc deuotionis. Theoria consistit in eo, vt dispiciamus, numsatis ad S. cana, teneamus & intelligamus partimin genere fundamenta religionis, partim in specie doctrinam de S.cona, in cuius institutione occurrunteircumstantia, et doctrina certis verbis coprehensa. Circumstantia sunt quing;, quis videlicet instituerit S. cænam, quando, quibus, quomodo, & quare: de quibus sunt hæregulæ.1. Iustitutor sacræ cænæ est lesus Christus. Proinde nostri officii est, hanc conam magnifacere, ealibenter&crebrò vti,dignè ad illam nos præparare, nihil deniq; inilliusactione murare. 2. Christus sacram suam cænam instituit vesperi, peracto paschate, tribus de causis. Primo voluit ostedere, agnu paschalemomnia. que facrificia V. T. vesperam & finem suum este affecuta, inque agnipaschalis locum substitutam esse S.conam, qua ad finem vsque mundiseu vesperam illius sit celebranda. Deinde circumstantiam temporis in abolendo agno paschali & instituenda cœna cocordare voluit, vt ostenderet eundem este scopum vtriusque vid. facrificium suæ mortis. Tertiò hac ve (pertini temporis circumstantia excitare nos voluit ad diligentiorem rei, qua tunc præmanibus habuit, consideratione, & simul ob oculos ponere vtilitatem mortis suæ. Ad primum quod attinet, notum est hoes morti vicinos, non ludicras aut vanas, sed res serias & graues tractare. Cùm itaq, Christus conaminstituerit ea noce, qua sciuit se prodedum & tradendum esse in mortem, oportet vt illa contineat magnum myste. rium, nobisque oppidò vtile. Quodattinet adalterum, voluit Christus hâc circumstantia temporis nos commonefacere, quod hac sua passione ab æterna nocte & potestate teebrarum sit liberaturus, & nostra peccata tecturus æterna nocte, ne in conspectum Dei veniant; deng; vt nox ad quietem destinata est homini, vt à laboribus, curis & æstu diei respiret, ica cœnam noctu institutam, & passionem internam quatotà illa nocte sustinuit, nobis contraæstus tentationum prodesse. Cæterum ad diem, & annum certu S. cœnæ non sumus alligati, quia hæ ceremoniæ non funt substantiales, sed libere.3. Christus instituit cœnam discipulis suis. Quare si velimus ad cœleste ac divinum hoc epulum accedere, oportet ve timus discipuli Christi. Et sanè, ve tales simus sacram hac conamacceffuri, ipsum illius mysterium requirit. V sus.n.cone est solennis &realis Christianismi professio, quod vid. Christum, vnicum nostrum prophetam, pontificem & regem agnoscamus, veraq; illi fide & obedientiaad-

dici simus. Nisi ergo doctrinam Christisciamus & teneamus, protestatione edimus facto contrariam, & crimen falsi committimus. Verum sicut Apostoli magna adhuc rerum dininarum ignorantia laborarunt, quando huic epulo adhibiti fuerunt: ita & nobis accidit hodierno die. Quæ quidem consideratio seruit nostræ consolationi. Quanquam enim discipuli Christi esse debent, qui ad hanc conam accedunt: tamé reiicere nos à sua hac cœna, & bonis in illa cœlestibus designatis & p. missis non vult, si integri & pertecti non simus, sed multis adhuc infirmitatibus & næuis obnoxii. Et verò hæc cæna non est instituta pro angelis, neque pro ecclesià in cœlistriumphante, sed pro illa, qua in terris cum Satanâ, mundo & carne adhuc militat & conflictatur. Quòd si firmi in fide spe & charitate essemus, cona hac opus nequaquam habere-4. Omnis homo ætate prouectus, in ecclesia viuens, & etiam baptizatus, obligatur quoad cosciemiam, vt ex Dei mandato cœnam Dominicam sumat, si quidem non commiserit peccatum scandalosum. In hoc enim casu disciplina ecclesiastica est adhibenda, & peccator su-Ipendendus est, hoc est, arcendus & prohibendus ab vsu S. Conæ, donec resipiscat & ecclesiæ satisfaciat. 5. Panis verus & cibarius in S. Cona estadhibendus. Hunc enim Christus, apostoli & primitiua eccleliaadhibuerunt, & analogia facramentaria adhiberi postulat: ita vt frutrà sint patroni hostiarum sue panum numulariorum, quando spumam panis in locum veri, viualis & cibarii panis substituunt. 6. Fractio panis est adhibenda in Eucharistia: quia Christus illam adhibuit, & primitiua ecclesia retinuit. Et sanè meritò adhibetur, quia multas habet fignificationes ad mysterium cona pertinentes. Figurantur enim & repræsentantur per illam animis nostris fidelibus ineffabiles dolores & cruciatus, quos in tota passione Filius Dei, corpore suo & anima, externè & internè sustanuit, in tantum, vt sub illis anima ipsius à corpore dilacerata & corpus variis vulneribus fractum fuerit, idque pro nobis, qui tœdus creationis fregimus, fidemque & obedientiam Deo debitam rupimus, promeriti, vt in æternum frangeremur & à Deo destrueremur. Filius ergo Dei in tota sua passione adeo frangi & dilaniari voluit, vt à vertice ad plantam nihil in ipsosani esset, vt fædifragum nosti u lapsum repararet, caput Diaboli, in cuius potestatem, ruptura fæderis creationis redacti fueramus, ipsasque adeo inferorum portas, vnà cum legis chirographo contra nos scripto, frangeret. Qua etiam de causa Chriitus Iohan. 2. vers. 19. passionem & mortem suam, destructionem, sius tractionem corporis sui vocat. Et apostolus 1. Corin. 11. vers. 24. ait, panem esse corpus Christi, quod pro nobis frangitur. Quæ cum ita sint, merito adhibemus hanc fractionis ceremoniam, & quoties accedimus

ad S. conam, hac cogitatione nos erigimus, Christum pro nobis fractu esse variis doloribus & vulneribus, ne nobis necessu esset, vt anima & corpore aternum frangeremur atque internecioni daremur. Interimin Christo, vero illo agno Dei, os comminui non debuit: vt significaretur, per destructionem templi corporis Christi, virtutem ipsius fractum aut diminutum non iri, sed tertio die ipsum resurrecturum, &portas mortis effracturum.7, Ecclesia meritò vtitur sua libertate circa vsum vasorumin S.cona: &, si per paupertatem aliter non possit, stanneis, ligneis, aut vitreis vtitur vasis & poculis. Luxum etiam omnem circa diuina hac mylteria fugit, ad Christi & apostolorum simplicitatem omnia compo-Quemadmodum enim Christiregnum non est de hoc mundo; ita eriam incoençuae institutione nullis peculiari forma fabrefactisanreis, aut confecratis, sed vulgaribus vius fuit poculis, qualia ipii fuerunt appolita ab hospite, in cuius cœnaculo Pascha cum apostolis celebrauit. Et sanèad verum tum sacramentorum, tum fidelium decus collimauit Christus, quando tanta signorum, ceremoniarum, & totius actionis timplicitate cœnam hanc suam instituit. Quia enim corruptio nostra,& carnis ingenium probè ipsiperspectum est, quod videlicet splendida & magnifica in hoc mundo facile nobis imponere, oculosque corporis& animi perstringere ac fascinare soleant, vt corda illis apponamus: simplicissime hic & humillime incedere voluit, ne externisillis intenti, cœlestia corporis & sanguinis sui, & communionis cum ipso mysteria, quæ hic nobis infinuantur, negligeremus, figna pro rebus acciperemus, & supra creaturam corpoream oculum mentis, ad hauriendum æternu lumen, non leuaremus, quæ miserabilis animæ seruitus, & seruilis infirmitatis res ab Augustino dicitur lib. 3. de doctr. Christ.cap.5.69. Interim tamen fine superstitione vei possumus auro & argento in sacris his myfteriis, litantæ fint facultates ecclesia, & aliis magnis necessariis vlibus, putà conservationi ministrorum aut pauperum illas impendere non Calices quoque, siadhibeantur absque superstihabeat necesse. tione, in administratione S.conæ retineri possunt: quia figura pocult estinter ea, quæ dicuntur adiaphora, 8. Mixtio vini & aquæ in poculo eucharistico, non habet fundamentum in institutione S. tamenaliqua huius reisit necessitas, simpliciter, & per se improbati non potest; modò salua maneat ecclesiæ sua libertas, ita ve qui mixtionem istam non vsurpant, non damnentur: vti fecerunt Patres Concilii Tridentini: Si quis dixerit, aquam non miscendam esse vino in calice offerendo, ed qued sit contra Christi institutionem, anathemastt. Quo quidem sacerrimo decreto inlignem luam in conscientias populi Dei tyrannidem Patres illi teltatam fecerunt, & libertatem Christianam in seruitutem humanam conmerterunt.

verterunt. 9. Fideles communicantes, suis ipsorum manibus sacra symbola cœnæ Domini apprehendere tuta conscienzia possunt. Neque enim consuetudo illa Papistica, qua laici, & quotquot in ordine sacerdotali constituti non sunt, panem manibus suis contrectare prohibentur, est alicuius ponderis. Imo verò est contra Christi institutionem, qui de pane & poculo mandat, vtaccipiantur, manibus nimirum. Atque hinc primitiua ecclesia multis postapostoloru tempora seculis huc manibus propriis apprehendedi sacre cone symbola, morem retinuisse, clarum est ex Eusebiolib.7.cap.8. & Theodoreto lib.5.cap.18. Iniuria quoque est hæc consuerudo Papistarum, & contumeliosa infideles. enim immundos & profanos esse vociferantur, adeoque indignos, qui corpus Christi manibus suis contrectent: cum Scriptura doceat, omnes credentes fide in Christum coram Deo esse purificatos Ador. 15. ver [.9. Galat.3. vers. 26. adeo ve hicinter spirituales & seculares, ecclesiasticos & laicos nullum prorsus sit discrimen. Prætereo hic, quòd plena nugarum sunt illa, quæ nostri Papistæ de sanctitate suorum sacerdetum crepant. Tantumhoc attingo, toti homini fore abstinendum à sacrà cœna, i membrorum nostrorum multimoda impuritas spectetur: inprimis oris, ex quo egrediuntur infinita peccata, que polluunt hominem. Matth. 15.ver/.18. Denique tota hæc contrectationis prohibitio, ad transubstantiationis portentum stabiliendum adornata fuit : quemadmodum & prohibitio illa, ne panis sacer masticetur dentibus. 10. Libertas Christiana permittit vti mensis ligneis, lapideis, &similibus in adminstra-Quod attinet ad Papistarum altaria, illa multis notione facræ cœnæ. Primum enim illi aiunt, hoc esse necessitaminibus improbantur. tis:cum tamen Christus,conam hanc instituens, nullum ædificari curauerit, aut consecrauerit altare lapideum, vel fixum, sed mensa vulgari sit Idem fecerunt apostoli, vbicunque per domos priuatas fregerunt panem benedictum. Vndeapostolus 1. Corinth. 10. ver [. 21. facram cœnam appellat mensam Domini, non sacramentum altaris. Horum veltigiis primitiaa Nous Testamenti ecclesia institit, vsque adeo, vt Celsus, philosophus ethnicus, Origeni exprobret, quòd Christiani in suis templis altaria & imagines non habeant. Deinde altaria pertinent ad vetus testamentum. Denique altaria Papistarum sunt propria superstitionis instrumenta: quia iura Pontificia statuunt, vt sint lapidea, episcopi voluntate atque consensu exstructa, vnctione chrismatis & sacerdotali benedictione consecrata, in quibus corpora aut reliquiæ martyrum unt condita, denique quæ serusant sacrificio corporis Christi per sacerdotem immolandi. 11. Conz Dominica institutio constat ceremoniis, de quibus hactenus; & doctrina, fine verbis mandati & promissionis, de qui-Rrr 2

de quibus nunc agemus. In mandato Christi quatuor doctrinz nobis expendendæ proponuntur. Primo, omnes Christiani ad vsum facræcce. næ tenentur, vi mandati Christi, Qui enim dixit, Non occides, Non mæchaberis : idem eriam hic dixit, Accipite, Comedite, Hoc facite, Bibite. Ita ergo ad obedientia tor Christi mandatis tenemur, vt nulla valeat impedimentory quorucunque excusatio aut prætextus. Illa enim potius tot madatis remouere iubemur, vt suus Christo honor&obedientia illibata maneat. Neg; tantum ad hanc obedientiam tenemur ob Christi Salua. toris honorem, sed etiam ad fidei nostræ confirmationem, & maiorem falutis nostræ certificationem, Secundo, ex mandatis his Christi discimus. facram cœnam non esse inanem lusum, sed symbolum ac tesseram gratiz Dei erga nos in Christo, nostræque cum Christo vnionis, & hoc nomine quoque fidem & pænitentiam nobis mandari, fi cænâ hâc dignâ yti velimus. Terrio, discimus ex hocChristi mandato, sacrilegium comittere illos, qui poculum subtrahunt laicis: cum totum hoc sacrum epulum pertineat ad omnes credentes. Quarto hinc discimus, Missam Pontificiam, in quâ solus sacrificulus edit & bibit, sine aliis communicantibus, non esse Domini cœnam, sed horrendum illius abusum. Quemadmodum enim Christus, qui in prima illa conaministri partes repræsentauit, non fibi, sed apostolis dixit, Accipite, Edite, Bibite, Facite: ita non solum ecclesiæ minister cæna hac vti debet in publicis ecclesiæ cœtibus, fine communicantibus. Et sanè in primitiua ecclesia, feruente adhuc populi deuotione, sub persecutionum procellis, quotidie cœtus ecclesiastici habiti fuerunt, & cœna Domini celebrata à tota ecclesia. Id quod tam stricte observatum fuit, vt Concilii Antiocheni canone 2. ita cautum fuerit : Peractà consecratione omnes communicent, qui noluerint ecclesiasticis carere Hic quæritur de prinata clinicorum fine ægrorum communione, an illa sit licita? Respondetur, si quis pænitentiam & vsum sacra cænæ differat in lectum aut agonem víque, & postea velit sibi adminiftrari sacram cœnam tanquam viaticum morientium, quod exopere operato salutem conferat, differenda est administratio, donec ille homo rectius instituatur. Nemo siquidem in errore, superstitione aut peccato est fouendus. At verò, si quis in mortis periculo sit constitutus, quid tum faciendum? Præmittenda est solida instructio, & postea veniendum est ad vsum eucharistiæ. Rectè autem instituto, & ad sidei sua confirmationem, ex verâ denotione & pio desiderio, vrgenti, & instanter petenti sacræ cœnæ administrationem, non estilla neganda Multum enim valet in pugna spirituali, quæ sub finem vitæ sæpenumero est maxima, multum, inquam, valet, adfider confirmationem, telleram quasiex Christi manu accipere, quò certiores simus, nos in ipsius cenferi

censeri corpore, & carne atq; sanguine ipsius pasci ad vitam æternam. Neg; verò hæc cœna priuata, vel adulterina céleri debet. Est n. publicæactionis pars vel appendix: vtpore quæ habet respectu ad ecclesiam illam, cuius clinicus est membru; vnde, vt hic etiam comunio quæda sit externa, ex domesticis, vicinis, cognatis, & amicis cœtus aliquis conuenire debet, vt distributio fiat ex Christi mandato. Atq; h.e. mandatum Christi in institutione S. Cona. Super est promissio, qua tanqua nucleus est, & medulla S. Conz. Contineturilla his verbis: Hoc est corpus meum, quod pro vobis frangitur. Et istis: Hoc poculum est nouum testamentum. Duo auté promissio hæc continet. Vnum, quod Christus sacrificium perfectum & omnibus numeris absolutu pro nobis & peccaris nostris æterno Patri præstiterit. Alterum, quòd in hoc sacrificio, imo in ipsomet etiam sacerdote, comunionem habeamus. Quod attinet ad sacrificium Christi, summu illud est beneficium, in quo salutis nostri prora & puppis, vallum & fosta versatur. Neg; tamen hoc ad salutem nostram sufficit. Nam oportet Christum ipsum nostru fieri, nosq; cum ipso vniri, vt hoc redemtionis beneficium ad nos redundet. Iohan. 15. v. 4. Ephes. 5. v. 23. 1. Ioh. 1. v. 3. De hac ergo vnione & xorravia Christus secundo loco in verbis promissionis concionatur, quando dicit. Pro vobis: & de paneait, Hoc est corpus meum: item de poculo, Hoc est nouum testamentum. Quæquidem verba Christus de pane & vino pronuntiat, non ratione transsubstantiationis, vel consubstantiationis: sed ratione sacramenti, siue vnionis pactionalis, hoc est, cum propter confirmationem sidei, de coniunctà exhibitione atque acceptione fignorum & rerum fignatarum in legitimo viustum propteranalogiam fiue similitudinem signorum & rerum signatarum. Quæ singula vt pleniùs intelligantur, anatome omnium rituum totius S. Cona instituenda est. Panis itaq; & vinum funt sacramenta, siue signa sacra corporis & sanguinis Christi, pro nobis traditi & effusi, tanquam cibi & potus spiritualis animarum nostrarum. Sunt, inquam, signa declarantia, obsignantia & exhibentia: quia Christus panem & corpus suum, vinum item & sanguinem suum per verbum promissionis coniungit. Fractiopanis est sacru signum passions & mortis CHRISTI, in quâ corpus & anima eius, sub inesfabilibus, iræ diuinæ cruciatibus fra a lunt. Vini in poculum effusio, est repræsentatio sanguinis in cruce fusi. Panis & vini porrectio, est sigillum, certificatio & confirmatio fidei nostræ, quòd Christus corpus suum pro nobis in mortem crucis tradiderit, sanguinemque suum in remissionem peccatorum effuderit: quodque tam verè animæ nostræ sideles, virtute & efficacia Spiritus sancti communionem habeant in corpore Rrr 3

Christi crucifixo, & sanguine ipsius effuso, atque omnibus inde pendentibus beneficiis, quam certò panem & vinum manu & ore corporaliter percipimus: animas denique nostras fideles corpore Christiciu. cifixo, & languine iplius effulo ad vitam æternam nutriri, vegetati,& conseruari, non secus atque pane & vino corpus ad præsentem hanc vicam luftentatur & conservatur. Apprehensio denique panis & vini, de fide nos admonet, tanqua de manu & ore spirituali, qua Christum crucifixu, quantus quantus est, cum omnibus beneficiis & toto ipsius merito apprehendimus & nobis applicamus. Ephef. 3. ver. 17. Ex his manifestum euadit, hominem verâ fide præditum no panem tantum & vinum edere & bibere: fed veram etiam CHRISTI carnem & fanguinem, quatenus quidem la pro mundi vita sunt data. Corpus autem CHRI-ST 1 manducare, & sanguine ipsius bibere, nihil est aliud, quam Chris Ro verè vniri, virtute ac vinculo Spiritus Sandi, & vitam spiritualem, omniaque illius beneficia ex carne ipleus, pro nobis tradità & fracta, ex fanguine item ipsius pro nobis effuso, per fidem haurire, ex eo, & in co vinore, cum eo manere, iustitià ipsius vegetari, qui alioquin in peccatis & iniustitià mortui eramus; redemtione peripsum factà & partà frui. quos alioqui Diabolus & infernus horrenda seruitute pressuri erant; vno denique verbo, iustificari per Christum, in codemque sanctificari & glorificari. 12. Christus instituit S. Conam, vt mortem ipsius annuntiemus, & illius recordemur. Annuntiare autem mortem Domini, est in effectus mortis ipsius intueri, qui sunt reconciliatio cum Deo, remissio peccatorum, iustitia & salus aterna : item celebrate ac prædicare priuatim & publice & cum ardenti gratiarum actione extollere hoctantum ipfius beneficium. Vnde manifestum est, memoriam hanc, quam Christus à nobis hic exigit, minime nudam, otiosam & hiftoricam effe debere, sed practicam, villem & fructuolam, fidei nimirum & gratitudinis. Memoria fidei polita eft in eo, vt cum interiori quadam cordis lætitia commonefiamus, Filium Dei propter nos, nostramq, fajutem, assumta verà carne humana, de cœlo descendisse, carnem suam pro nobis in pretium redemtionis obtulisse, & sanguine msuum in peccatorum nostrorum remissionem estudisse, nosq; Spiritus Sancti virtute, & cœnæ huius testimonio atq; sigillo, huic Seruatori nostro, Deo & homini, ita vnitos & incorporatos ese, vt ius commune eum omnibus Dei electis & confæderatis in hoc Sacerdote, illiusq; sacrificio habeamus, & certiores per frequentarum huius cænæ vlum magis magilque reddamur, Deum nobis per hanc victimam reconciliatum elle, peccata nobis omnia condonasse, tandemque in cœleste suum regnum, corporibus & animabus introducturum. In summa: Memoria fidei consi-

fit in eo, vt fide vera in vlu lacræ cænæ recolamus & renouemus memoriam xouvias liue communionis nostri cum Christo. Christi memoria opponi debet memoriæ nostri ipsorum, qua nobis in mentem reuocamus miseriam nostram multiplicem, putà fœdas & varias fordes peccatorum, mortem & æternam damnationem: quæ omnia & singula sunt totidem tristitiæ & pusillanimitatis monumenta. A trifliergo hac, imo desperationis plenissima memoria & consideratione auocare nos Christus vult, & ad se recolligere, cum adsuinos recordationem reuocat. Memoria gratitudinis est duplex, gratiarum actionis & obedientia. Quod ad gratiarum actionem attinet, debemus imitari populum Ilraeliticum, qui Exod. 15. publica cum solennitate & festiuitate Deo egit gratias pro liberatione ex graui & diuturna seruttute Ægypti. & incolumi traductione per mare rubrum. Eundem ad modum in viu facræ cænæ debemus Deo, Patri nostro cælesti, agere gratias pro millione Filiilui, qui ex Ægyptotenebrarum, mortis & damnationis aterna, & a spiritualis arque infernalis illius Pharaonis, Diaboli, tyrannide nos liberauit, & per mare rubrum fanguinis sui, in veram illam & cœlestem patriam traduxit: quodque in deserto huius mundi nobis gratia & Spiritu suo adesse, nos regere, conservare & contra hostes nostros spirituales defendere velit, vsque dum in patriz illius cœlestis plenam possessionem immittat. Gratitudo obedientia est, quando fa-Eis & tota vita nostra testamur, quanti faciamus hoc redemtionis beneficium, adeoque ipsum etiam hunc redemtorem nostrum æstimamus, quodque charius nobis nihil aut preciofius ipfo sit, neque in cœlo, neque in terra. Quod vt reipfa ostendamus, oportet omnes nostras cogitationes, affectus, gestus, verba, facta, totamque viram & conuersationem nostram in ipsius obsequium instituere. Qua quidem in parte Christus egregio nobis exemplo praiuit, quando hanc cœnam instituit, ea no ête, qua de buit gustare fensum iræ diuinæ in magna illa passione, in qua quidem hæc duo debemus imitari; videlicet obedientiam, qua libens volens se Deo obtulit in odorem bonæ fragrantiæ; & fraternam charitatem, etiam erga hostes nostros, vtcunque professos & 13. Libenter & crebrò debemus mensæ Domini communicare, idque propter mandatum Christi toties repetitum; propter multiplices sacræ cænæ doctrinas, commonefactiones & vsus, vti sunt confirmatio fides, memoria CHRISTI dulcissima, gratiarum actio, fidei & Christianismi professio, & similia; item, ne proximus nother offendatur; denig; ad vitandas pænas publicas & prinatas, quæ certò masent omnes sacræ cœnæ contemtores. 1. Cor. 11. v. 30. Neq; verò hîcaudiendi sunt, qui nescio quæ impedimenta commemorant, quo

minus ad S. Conam accedant. Eiusmodi sunt nimius rerum præsentium amor; opinio indifferentiæ, quòd vlus S. Conæ sit adiaphorus & arbitrarius; reformatio rituum & doctrina; authoritas hominum; co. suetudo; votum & iuramentum; peccata, infirmitates, inimicitia, fimultates, & alia huius generis plura: contra quæ breuiter ita est habendum. Primo, res mundanæ sunt vanæ, & incertæ. Non itaque nos debentauocare ab viu rerum æternarum. Secundo, vius S. Conæ diferto Christi mandato nititur. Non itaque est indifferens. Tertio, vera reformatio nos debet impellere ad frequentem S. Cona vium Quarto, argumentum fumtum ab humana authoritate, nullius prorfus est mométi, quando de dogmatibus fidei agitur. Quinto, co suetudo & longitemporis præscriptio, quæ est contraria verbo Dei, nihil habere debetapud nos momenti. Sextò, vota & iuramenta, que non sunt conformiavoluntati Dei, & illius verbo, non sunt obligatoria in conscientia. Septimo, cœna Domini non est instituta illis, qui sunt absque vllo peccato: sed peccatoribus, qui sentiunt onus suum, & opus habent medico. Matth. 9. v. 12.14. Et, annon ad cœnam illam magna, Luc.14. pauperes, manci, claudi & exci vocantur? Annon etiam Christus, posthabitis iusticiariis Pharifæis, cum publicanis & peccatorib. vesci solitus fuit? Luc. 15. Cur ergo tu, quò d peccatore te sentias, Christi conuiua esse detre cas? Ponitentiam ergo age, & Christum inuitantem sequere. Octano, si quis ex fingulis discordiæ, contentionis, displicentiæ & infirmitatis occasionibus abstinere vellet à S. Conæ vsu, nunquam sanè ad illud epulumaccedere posset. Nond, si listua pendeat in foro, ne ideo existimate non posse condonare proximo tuo, cum quo litigas. Sunt enim tres condonationis species, videlicet vindicta, pænæ & iudicii. Condonatio vindicta est, cum homines omne odium, simultatem, & mali redditionem pro malo deponunt. Et hæc semper est necessaria: quia homo teneur in sua conscientia remittere vindicam, & illam Deo permittere. Condonatio seu remisio pana est, quando homines læsi & iniuriis affecti, omne pænæinfligende confilium abiiciunt. Et ad hanc non semper obligamur. Possumus enim bona conscientia punire delictum. Condonation. dicii est, cum quis non experitur iudicio forensi cum eo, à quo læsus est, fed illum habet eo loco, quo folemus illos habere, qui rem non intelli-Ad hanc quoq; condonationem non semper obligamur; quia tura conscientia possumus adhibere iustum medium nos defendendi, Quibus politis, ita pronuntiamus de propolito casu: Si quis cum alio experiatur iure in foro ciuili, & ipsi remittat vltionem, siue vindictam, tutà conscientià accedere potest ad mensam Domini. No requiritur his vt simul etiam condonet pænam vel judicium. 14. Multoties opor-

ter accedere ad S. Conam. Sicut enim necesse habemus cibo & poru subinde vti:ita quoque carne & sanguine Christi semper oportet nos palci in spem vitæ æternæ. Quæ nutritio cum obsignetur in sacra cæna, nemo non videt frequentem ipsius vsum valde nobis esse necessarium. Ecclesia sanè primitiua admodum studiosa fuit mandati Christi, adeo vt Augustinus Epistolà ad Ianuarium scribat: Alios quotidie communicare corport Ganquini Dominico: alios certis diebus accipere: alibi nullum diem intermitti, quo non offeratur: alibi Sabbato tantum & die Dominico : alibi tantum Dominico. Idem de Ecclesiast. dogm.c. 53. Quotidie, inquit, Eucharistia communionem percipere, nec laudo, nec reprehendo: omnibus tamen diebus Dominicis communicandum suadeo & hortor, si tamen mens sine affectu peccandi sit. Socrates lib. 5. hist. Eccles. C.21. ait, Omnes voique in orbe terrarum Ecclesias singulis septimanis vertentibus, die fabbati mysteria celebrare, excepta Alexandrina & Romana. Fuit etia antiquitus vitatum, vt non aliquitantum, led integre Ecclefie communicarent, idque sub excommunicationis pæna: quemadmodum distinct, 2.cap. Peralla. sancitu legimus: Peratta consecratione omnes communicent, qui no uerint Ecclesiasticis carere liminibus. 15. Quisque debet accedere ad S. Conam, iuxta laudabilem Ecclesiæ illius, cuius est membrum, consuetudinem: nisi iustum sit impedimentum. Iustum vero impedimentum est, quod hominem ab vsu hujus Sacramenti excludit: vtest suspensio, excommunicario, morbus incurabilis & contagiosus, absentia exitinere. Quod si quis cœnam sumere recuset, quando commode potest sine vllo iusto impedimento, is eo ipso contenit mandatu Dei, & aliis ponit offendiculum. Si verò aliquis habeat priuata causam, ppter qua sit excusandus, necesse eft, vt aliis indicet, le graui de causa non posse accedere ad S. Conam, vt hoc pacto occasionem scandalitollar.

Praxis, quæ requiritur in præparatione ad S. Cænam, appellatur Praparatio probatio nostri ipsorum, qua exploramus &inquirimus attente, qui qua-practica ad lelve simus, & quale sit conscientie nostre domicili examinamus, & nos S. canam. ipsos iudicamus, vt loquitur Apostolus. Probationis huius videnda est necessitas & modus. Necessitas inde perspicitur, quod omnes illi, qui panem Domini indignè edunt, duobus malis se inuoluunt, videl, peccato, quo rei fiunt corporis & sanguinis Christi, &iudicio, siue pœnæ. Fiunt, inquam, rei corporis & sanguinis Christi: quia profanatio panis & vini, hueSacramenti, redundat in authoremSacramenti, no aliter atque iniuria, quadiploma Principis conculcatur pedibus, aut statua eius euertitur, redundatin ipsum Principem: & sicuti sponsa abiiciens arrham, ipsum ponsum abiicit. Quid vero est indigne edere panem Domini? Respondeo: Id fit his porissimum modis. Primo, si quis ritus à Christo institos non observet, sed formam ab ipso præscriptam humanistraditio-

nibus cotaminet. Deinde, fi quis destitutus verâ fide accedat ad fanctum & tremendum hoc epulum, & non magis afficiatur, quam fi ad vulgare aliquod convinium accedat, Tertid, si quis impænitens scelerum suotum cœno immersus iaceat, & in sceleribus sine resipiscentia pergat, ita, ve quamuis huius S. Conzulu fidem, ponitentiam & innocentiz fludium, cum aliis piis profiteatur, mox tamen vt canis ad vomitum, & vt sus ad cœni volurabru redeat. Deinde ad nostri ipsorum probationem impellere nos debent circumstantiz illz, quas paulò antè recitauimus: purà, quis conam hane instituerit, quando, quibus, quomodo & quare. Qua omnia si diligenterad animum reuocemus, fieri non potest, quin diligenter nos iplos exploremus, vt digni fimus conviuæ. Modu probationis confistit in tribus examinibus seu partibus; videl. in examine miseriæ, fidei & lanctificationis. Primo enim requiritur, ve nos examinemus iuxta lege Dei, & dispiciamus an peccatorum nostrorum agnitione seria, vere coram facie Dei humiliati simus. Quam ad rem plurimum faciunt ea, qua in prima parte Theologiæ Catecheticæ disseruimus hanc in sententiam-Debentautem hæc tria in hoc examine concurrere, agnitio peccati, confessio ipsius coram Deo, & contritio sine dolor. Secundo exigitur fides. Postquam enim aliquamdiu reorum& supplicum more, ante pedes iusti iudicis Dei iacuimus prostrati agnitione, confessione, & contritione peccatorum nostrorum, metuque divini iudicii propemodum exanimati & toti mortificati sumus: opus porrò est, ve gratiæ & misericordiæ Dei in Christo fide rursus erigamur, & modum dolori ex peccatis concepto statuamus. Hæc autem sides in nobis accenditur & confirmatur. quinq; adminiculis. Ac Primò quidé dictis Scripture de magnitudinegratiæ & misericordiæ Dei. Ps. 103.130. Rom. s. Deinde dictisde ziren & satisfa-Ctione Christi Matt. 11. p. 28. Ioh. 1, p. 29. 1, Tim. 1. p. 15.16.1. Ioh. 2. p. 12. Tertid promissionibus Eu angelii, qua sunt vniuerfales respectu credentium & relipiscentium. Luc.11: v.10. lob. 5. v.16. Actor. 10. v. 43. Rom. 10. v. 11. 12. Quarto collationibus exemplorum, in quibus ceu speculis gratia Dei refulget: vti sunt Dauid, Manasse, Petrus, latro in Cruce, Paulus Apostolus &c. quorum exemplo si quis peccarorum suoru pænitudine ductus, credat in Christum, certò consequetur remissioné peccatorum, imo iam conse cutus est. Quinto frequeti viu facra cone. Tertia probationis pars in coett, vt examinemus nos iplos, anlerium habeamus propolitu, à peccatis in posterum, per Dei gratiam abstinendi, & vitam in melius emendandi. Oporter enim ve satisfaciamus promissioni nostræ, qua nos in fædere addiximus obsequie Dei. Oportet, vt cogiremus, Christum non tantum elle nostrum mediatore merito, sed etiam efficacia Spiritus sui, quo nos in nouam vita regenerat. Oportet, vt cogitemus, nostri officii esfe.

vrgratifim' Dee proinfinito illo amore, cuius pictura est S. Cona. Vbi lex Dei nobis est speculum obedientiæ veræ, quæ consistir in mortisicatione veteris & viuificatione noui hominis. Passio quoque Christi nobis estabsolutum obedientiæistius speculum. Præiuit enim nobis gratiarum actione ad Patrem; inuocatione in horto oliueti, & in cruce; obedientia vique ad mortem; dilectione erga nos; dilectione erga hostes, qui ipsum crucifixerunt; humilitate, quâ lauit pedes discipulorum, & seipsumdemistad mortem vsq; crucis; mansuetudine & patientia, omnisrecriminationis, aut cupiditatis vindictæ experte; confessione denig; & doctrinæ & veritatis cora Pontio Pilato. No fruftra ergo, nee immeritò almus ille Seruator & Doctor ad suu hoc exemplu nos remittit. Ioh. 13. v. 13. 14. Vide etia 1. Pet. 2. v. 21. 22. 23. Cæterum oportet vi relipiscentia nostra quotidie, imo singulis momeris renouetur & instauretur, quia singulis momentis labimur. Et quia Eucharistia est sacramenti comunionis, qua omnes ex fide comunicantes de vno eodemq; Christo participant, oportet vt priùs reconciliemur fratrib. no-Aris, quam accedamus ad hocepulu, imitati hac in parte veteres, quib. no licebat victima aut manus offerre, nisi priùs fratrib. suis effent recociliati. Atq; hæcest probatio nostri ipsoru, circa qua sequentes quoq; casus sunt tenedi. 1. Si quis diligenti pparatione adhibità, seipsum indignum inueniat, meminerit duas esse indignitatis species. Prima indignitas est ex mala confcientia, cum quis in peccato contra conscientiam viuit. Et hæcest reprobis propria, nisi accedat resipiscentia. Qui in hoc sensu indignead conam Dominicam accedit, ifte proculdubio luum ipfius iudicium comedet, imo & damnationem, nisi relipiscat. Altera indignitas eftex infirmitate, cum quis verè refipifcit & credit, & pro virili fua facit officium suum, verum ita, vt multos næuos, imperfectiones, & defectus in quolibet bono opere videat, & hoc nomine se indignum cenfeat, qui comunicet facramento cœnæ. Et hæc indignitas tantu abest vt debeat nos arcere à mensa Domini, vt è cotrario nos debeat impellere ad frequentem ipsius vsum. Neg; n. Dominus à suis conuiuis requirit absolutam perfectione fidei & resipiscentiæ, sed vtriusq; veritate & sinceritatem, quæ deprehenditur ex quatuor hisce notis. Primò, si fides nostra feratur rectà in Christum, eumque solum intueatur : Secundo, si adsitesuries & sitis corporis & sanguinis Christi: Tertio, si habeamus serium & constans non peccandi propositum: Quarte, si nouitas & immutatio vitæ subsequatur. 2. Cőfessio auricularis, quæ Papistis est integra omnium & singulorum peccatorum enumeratio, tantum abest, vt ante vsum Eucharistiæ requiratur, vt è contrario tanquam impossibilis, & scopo S. Cona contraria sit repudianda. Impossibilis quidem est;

quia fieri non potest, vt homo recordetur omnia sua peccata. Pfalm.19. v. 13. & Ier. 17. v. 9. Vade in laqueos dubitationum & desperationisil. la enumeratio nos induit. Est quoque contraria scopo S. Conz; quia hoc epulum institutum est exhilarandis conscientiis, quas confessio auricularis prosternit. Neque enim omnia succurrete possunt peccata, & tamen non, nisi confessa remittuntur. Quo iplo etian confessio illa statuitur meritoria: quod similiter pugnat cum scopo S. Conz.vtpote quæ ad vnius Christi meritum manu veluti nos ducit. Quæ cum ita lint, facessere inbeamus auricularem illam Papistarum cofessionem, & ita statuamus, satis esse confessionem peccatorum coram Deo: &, si res ita postulet, confessionem illam esse adhibendam, qua quispiam laplus in grave aliquod scelus, quod conscientiam ipsius gravat, verbiDei ministroillud confitetur & deponit, vt ex Dei verbo medicinam petat contra stimulos conscientia. Interdum quoq; requiritur huiusmodi confessio, qua contra proximo faremur delictum, & illudignosci nobis petimus. Quæ tres species confessionis in verbo Deifundatæ sunt. Primaest Pfalm. 32. v. s. Prou. 28. v. 13. 1. Iohan. I. ver. 9. Vide exemplum Dauidis, Pfalm. 51. Danielis, cap. 9. Elaiæ cap. 63. Publicani, Luc. 18. Secunda est. 2. Sam. 12. vers. 13. Luc. 7. v. 37.38.34.cap. 19. vers. 8.9. Tertia Luc. 17. v. 4. Matth. 5. ver. 23. lac. 3. v. 16. 3. leiuna sumrio Eucharistiz non est præcepti, legis, aut necessitatis, sed consilii, & libertatis Christianæ. Nam Christus vesperi hanc cænam instituit post agnum Paschalem. Et in Ecclesia primitiua Christiani priùs conuiuabantur, & in couiuii sui fine cœnam Dominicam accipiebant. Si quis tamen ieiunus possit sumere Eucharistiam, videtur hoc modo expeditior esse ad meditationem tanti mysterii. Verum ab hoc tali ieiunio excipitur necessitas vrgens, cum nempe tanta est communicantis imbecillitas, vt line valetudinis ia ctura famem diu non possit tolerare: cuiusmodi sunt z. groti, senes languidi, prægnantes mulieres, item qui è pagis longiùs dilfitis ad Ecclesias suas parochiales iter facere coguntur. Ex his patet, et. rasse Concilium Carthaginense III. quod consuerudinem illam in primitiua Ecclesia liberam, vt Eucharistia nonnisi a jejunis hominibus sumeretur, peculiari lege obtrust Ecclesiæ circa annum Christi 397.c. 29. Huic legi ieiunii Papista addunt legem castitatis specialis ex Concilio Elibertino: Omnis homo ante sacram communionem à proprià vxore abstinere debet, tribus, aut quatuor, aut quinque, aut fex, aut septem diebus : nec inter Catbolicos connumerabitur, qui in illis temporibus, Pascha, Pentecoste, & Natali Domininon communicauerit. Verum de hac lege calticatis idem est in iudicium, & de lege iciunii modò tulimus.

tur ipsa sumtio siue participatio S. Cona, vbi requiritur deuotio externa S. Cona sie & interna. Deuotio externa est in eo, v. sobrie & reuerenter ad hunc fa- sumenda? erum actum accedamus, quantum ad gestus. Devotio interna est respedu Dei, tui ipfius, facrorum fymbolorum, & Ecclefix. Refpedu Dei requiricur humilitas, qua reuerearis ipsius maiestatem, & siducia, qua læteris ob eius bonitatem, & gratiarum actio, qua gratias ipli agas ob infinitum illum amorem, cuius pictura est S. Cona. Respectutui ipsius requiritur, vt te totum abstrahas à meditatione rerum terrestrium, & inter comunicandum rapiaris in sacram eestasin, qua transformeris in Christum, hocest, fias propheta, sacerdos & rex, sub Christo capite tuo. Refectu facrorum symbolorum hac erit consideratio inter communicandum. Symbola facræ cœnæ funt repræsentatiua, vel applicatiua. Symbola repræ-Jentatiua lunt, quibus renouatur nostra cognitio in communicatione S. Conz, idque hoc modo. Pimo panis in cibatu est przcipuus, plane necellarius, viilisimus, communis pauperibus & diuitibus, quotidianus, pellens famem, roborans naturam, nullum creans fastidium: quæ omnia corpori Christi egregià analogià tribui possunt: Secundo vinum elt potus præcipuus, vtilissimus, medicamentosus, nascens ex vite stirpe contemtà: quæ omnia sanguini Christivi analogiæ sacramentalis egregie tribui poffunt. Tertia cum videmus parem & vinumimul diltribui, hæc cogitatio mentem nostram subeat, Christum esse nostrum perfectum Saluatorem, cibum videlicet & potum. Iohan. 4. ver. 10. 14. Quarto, consecratio seu benedictio panis & vini nobis in memoriam reuocabit fingularem illum amoris Dei actum, quo Chriftus delignatus est noster mediator. Quintò, fractio panis & effusio vini nos commonefaciet passionis Christi, qua ipsius anima fuit fracta cruciatibus æternæ mortis, & per mortem temporalem fint separata à corpore non fine graui dolore, & denique corpus ipfins fuit fractum variis vul-Symbola applicativa sunt distributio, acceptio, & fruitio elementorum benedictorum. Hîc cogitare debemus, Deum vere ac realiter, Christum vnà cum merito ipsius & essicacia vnicuique ex side accipiendi exhibere. Et cum minister præbet panem & vinum, cumque nos illa sumimus, illo ipso momento corda nostra suntad cœlum eleuanda, & Christius fide estapprehendendus, nobisque persuasisimu esse debet, illum vnà cum omnibus suis beneficiis nostrum esse. Respeetu ecclesta requiritur, vememinerimus nos inconspectu ecclesia, adeoq; Dei & fanctorum angelorum, verfari, vrque firmum propolitum habeamus manendi in illa ecclesià, & opera dilectionis fratribus præstandi. Vtautem quat or istas devotiones puta devotionem externam, & deuotione internam respectu De 1, sacrorum symbolorum, & ecclesiæ, Sss 3

rite præstare queamus, necesse est ve certas precandi formulas circa sacrum huncactum adhibeamus: qualis est, verbi gratia, ute hymnus:

Auda, Sion Saluatorem:
Lauda ducem & pastorem,
In hymnis & canticis.
Quantum vales, tantum aude,
Quia maior omni laude,
Nec laudare sufficis.
Laudis thema specialis,

Panis viums & vitalis
Hodie proponitur.
Quem in sacrâ mensâ cœna
Turba fratrum duodena
Datum non ambigitur.

Sit laus plena, sit sonora, Sit iucunda, sit decora, Mentis iubilatio. Dies enim solennis agitur, In quâ mensa prima recolitur Huius institutio.

In hac mensa noui regis,
Nouum Pascha nouas legis,
Phase vetus terminat.
Vetustatem nouitas,
Vmbram sugat veritas,
Noctem lux eliminat.

Quod in cænâ Christus gessit, Faciendum hoc expressit, In sui memoriam. Docti sacris institutis, Panem & vinum in salutis Consecramus hostiam.

Quod non capis, quod non vides, Animosa firmat fides, Prater rerum ordinem. Caro cibus, sanguis potus, Manet tamen Christus totus. Habes rei cardinem. A sumente non concisus, Non confractus, nec divisus, Integer accipitur. Sumit vnus, sumunt mille, Quantum isti, tantum ille, Nec sumtus absumitur.

Sumunt boni sumunt mali,
Sorte tamen inaquali,
Vita vel interitus.
Mors est malis, vita bonis.
Vide paris sumtionis
Quam sit dispar exitus.

Fracto demum facramente
Ne vacilles, sed memento,
Quantum toto tegitur.
Nulla rei sit scissura,
Signi tantum sit fractura,
Qua nec status nec statura
Signati minuitur.

Ecce panis angelorum
Factus cibus viatorum,
Verè panis filiorum,
Non mittendus canibus,
In figuris prafignatur,
Cùm Ifaac immolatur,
Agnus Pascha deputatur,
Datur manna patribus.

Bone pastor, panis veres
Iesu, nostri miserere,
Tu nos pasce, nos tuere,
Tu nos bona fac videre,
In terrà viuentium.
Tu qui cuncta scis & vales,
Qui nos pascis hic mortales,
Tuos ibi commensales,
Coharedes & sodales
Fac sancterum civium,

HTMNVS THOM Æ

A Q VIN ATIS.

Pange lingua gloriosi
Corporu mysterium,
Sanguinisque pretiosi,
Quem in mundi precium
Erustus ventris generosi
Rex essudit gentium.

Nebis natus, nobis datus
Ex intactà virgine:
Et in mundo conuerfatus
Sparso verbi semine.
Sui mores incolatus
Miro clausit ordine.

In supremâ noctis cœna Recumbens cum fratribus, Obseruată legeplene Cibis in legalibus, Cibum turba duodena Se dat suis manibus.

Verbum caro, panem verum Verbo carnem efficit, Fitg, sangnis Christi merum. Etsi sensus deficit. Ad sirmandum cor sincerum Sola sides sufficit.

Tantum ergo sacramentum Veneremur cernui, Et antiquum documentum Nouo cedat ritui. Prastet sides supplementum Sensuum desectui.

Genitori genitoque
Laus & iubilatio.
Salus, honor, virtus quoque
Sit & benedictio:
Procedenti ab vtroque
Compar fit laudatio.

Quæ in his hymnis respiciunt transubstantiationem, commodè possunt referri ad consecrationem sacramentalem, qua elementa accipiunt aliud officium. Atque hi sunt modi, quibus in communione S. cœnæ excitatur deuotio in conscientia hominis electi. Sed conscientia hominis affliæi tribus modis hie turbatur. 1. Frequenter accedo ad S. conam, & nihilominus tamen adhuc dubito, vtrum fide sim præditus nec ne.z. Omnis conatus meus est irritus; quia nihil sentio in me deuotionis; & nihil Christi habeo, quia non possum credere me preditum este verâ fide, donec sentiam Christum mihià Patre donatum, iplo actu communicationis sentio cor meum adeo obfirmatum&induratum, vt illud non possim ad Deum atollere. Ad primum casum hæc teneantur. Si quis dubitationi isti relucterur, fidei suz infirmitatem deploret, & eadem opera contendat credere, ,atque in animo suo esuriat & sitiat Christum, sides iam est inchoata, & aliquatenus apprehendit Christum, aliquatenus ipsius bonitatem gustat, & aliquem saltem radium ipsius amoris videt: non aliter atque mendicus in vià proiectus eleemosynam infirmâ manu apprehendit, & stomachus imbecillis, qui medicinam aut cibum respuit, vnicam guttulam laguide admittit qua reficitur, & de. nique homo in tenebras & vincula abreptus vnicum solis radium per exiguam rimulam videt. De secundo casuita habendum. In rebus naturalibus primò incipit experientia, & postea subsequitur plerophoria. Res aliter se habet in spiritualibus. Nam hîc à side incipiendum est, & primo loco promissionibus Dei credendum; deinde pugnandum est contra dubitationes carnis, & cum Abrahamo contra spem sub speest credendum, idque tamdiu, donec per Dei gratiam ad misericordiæ ipsius sensum & experientiam perueniamus. Deinde Christum maxime sen-Tertiò Christum sentimus non semper tit is, qui esurit iustitiam ipsius. eodem modo. Interdum enim plus, interdum minus gustamus ipsius dulcedinem. Adtertium casumista notentur. Cordis induratio est duplex, Induratio sensibilis est, quam aliquis in se desensibilis & insensibilis. prehendit,'& reprehendit siue deplorat. Hæc est in filiis Dei, & loco beneficii potius, quam execrationis haberi debet. Est enim gratiæ indicium. Nam si nulla esset gratia in corde, prauitas & durities illa sentiri no posset. Induratio insensibilis est horrendum Dei iudicium; quando scilicet homo non sentit suam duritiem. Quod si hæc in aliquem cadat, nondebetille ideo desperare gratiam Dei: quia non sequitur, Sol iustitiæ nondum est ortus huic homini; ergo núquam orietur. Deinde feruor deuotionis no debet aftringi ad momentu sumptionis Eucharilliæ: sed si quis ante & post communionem attollat animam suam ad Deum, debet esle bono animo, quamuis in ipso actu non sentiat deuotionem ex voto & desiderio suo. Denique hoc agendum est omni conatu, vt nobis displiceamus & irascamur, eò quod nequeamus illud præstare, quod volumus & debemus, nec illa mensura & gradu, quo requiritur. Qui cunque enim se affecti sunt, illis persuassissimum esse debet, quod licet ipsi Christum persectè non apprehendant, à Christo tamen apprehendantur.

Quidrequiraturpost S.

Post communionem S cana quatuor sunt præstanda: è quibus duo priora semper sunt necessaria, duo posteriora nonnisi in certis casibus. Primum est gratiarum actio, vt Deo agamus gratias, idq; non solum verbis, fed etiam iplo facto & opere in vniuerla nostra vita. Secundum est, vt non ad præsens tantum tépus, sed continue in tota nostra vita sincerè &constanter fidem & relipiscentiam nostram instauremus & renouemus.Tertium elt, vt si sumpto sacramento nihil consolationis percipiamus, diligens examen influtuamus, an vere crediderimus & relipuerimus nec ne. Quod li virumq; illud præstitimus, no debemus despondere animum; quia gaudium Spiritus sancti iam est satum in cordibus, & tum efflorescet arque fructificabit, quando Deo fuerit visum oportunum. Si verà non præstitimus duo illa, protinus imploremus gratiam Spiritus sancti, qui nobis donet fidem & resipiscentiam. Quartum est, vt, si non satis excitata fide,& discussa conscientia ad facram conam accesserimus,& ea de causa castigemur à Domino, vt, inquam, nos ipsos iudicemus siue probemus, neque animum abiiciamus; quia Deus has ferulas nobis immittit nostro bono, vt videlicet doleamus de pecçatis, & in postetum cautiores limus.

## CAPVT XXVII.

De casibus conscientiæ circa Disciplinam ecclesiasticam.

## PRÆCEPTA.

Supersunt nobis casus conscientia circa Disciplinam ecclesiasticam.

Huc itaque pertinent casus de admonitione solitarià, socià ac cosistoriali; itemque de suspensione sine abstentione, & excommunicatione.

REGVLE.

Necessitas disciplina ecclosiasti ca. I. Disciplina ecclesiastica est iuris naturalis & diuini.

HOc ita patet. Principio apud omnes natioes in negotio religionis
hæc obtinuit cosuetudo, vt, psani arceretur à sacris. Vnde illud-procul este profani. Deinde Deus ipse instituit hanc disciplină, vt sit veluti maceries, quæ ecclesiam tanquam hortum desendat contra omnis genetis
corru-

corruptelas, sue illæ sint in doctrina, siue in vita metuédæ. Atq;, vt rem omnem inde ab ouo incipiamus, postquam primi nostri parêtes nesario apostasiæ scelere se polluerunt, Deus ipsos è paradiso eiectos excomunicauit. Genes. 3. vers. 23. Similiter Cain hoc sulmine suit prostratus Gen. 4. v. 11. Huncexcomunicationis morem deinceps in samiliis patriarcharum observatu quoq; suisse verisimile est: quia sieri non potest, vt societas aliqua sloreat, in qua non observatur illud poètæ

Morbida facta pecus totum corrumpit ouile. Ne maculet reliquas, est remouenda grege.

Item istud: immedicabile vulnus

Ense recidendum est, ne pars sincera trahatur. Quare cum fieri non possit, vtabsq; disciplinæ vigore, &, si v sus ita ferat, rigore, familiæ, collegia, scholæ, politiæ, ecclesiæ, recto stent talo, fatendum est sanctos patriarchas illam in suis quoque cotibus studiose conservasse. Postquamautem Deo placuit ecclesiam suam ex familiis in politize lucem euchere, sollenniter instituit leges & canones discipline ecclelialtica, vt videre est Leuit. 6. v. 2. Num. 9. v. 6. c. 19, verf. 11. 13. 20. Has leges religios è observatas suisse in populo Dei, constat ex 2. Paralip. 19. v. 8. 6. 23. v. 19. 6. 30. v. 17. Efdr. 6. v. 19. Matth. 5. ver. 23. 6.3. ver f. 6. Marc. 1. vers. 4. Luc. 3. vers. 7. Et hæc quidem pertinent ad politiam ecclesiæ Vet. T. Si iam spectare luber ecclesiam Noui Test. Christus Matth. 18. vers. 15. plenam disciplinæ ecclesiasticæ formulam præscriplit; quam apostolisibi proposuerunt regula suarum actionum, vt colligere est ex Actor. 2. v. 38. 40. 1. Cor. 5. v. 4. 2. Cor. 2. v. 6. 6 c. 13. v. 2. 7.10.2. Theff. 3. v. 6.14. 1. Tim. 1. v. 20. c. 5. v. 17. 2. Ioh. v. 10. Exeraplum apostolorum studiosè secuta est ecclesia vsque ad annum Christi 600. circiter: vt ex variis canonibus, conciliis, & fanctionibus ecclesiasticis verbo Dei consentaneis probari potest. Quæ cum ita sint, nostri quoq; muneris est, hanc disciplinam in ecclesia sarram tectam conseruare, idque propter mandatum Dei instituentis, & ipsius gloriam; propter antiquitatem, necessitatem, & vulitatem ipsius instituti; denique propter consensum omnium recte iudicantium. Nam si spectemus mandatum Dei, illudest morale, siue legis naturæ; quippe appendix lingulorum præceptorum decalogi, & ea quidem perpetua & immu-Deinde disciplina ecclesiastica promouet gloriam Dei, quando vitia radicitus exstirpare conatur. Præterea hoc modo seandala vel tolluntur è medio, vel prohibentur ab ecclesià: hostes populi Dei lucrifiunt CHRISTO, vel saltem ipsis præciditur ansa calumniandiecclesiam: ira Dei & pænæ inde metuendæ auertuntur: denique charitas Christiana & fraterna stabilitur. Vnde non immerito dici solet,

Ttt 2

eccle-

ecclesiæ non constare decus & ornamentum suum absque disciplina divinitus sancita. Sed in contrarium adferri solent ista. 1. hac ratione introduci iugum tyrannidis Antichristi Romani, & nouam velut in. quisitionem Hispanicam. 2. disciplinam istam esse instar alicuius pditionis. 3. præiudicium fieri officio magistratus, vipote cuius sit pu-4. peccata pro concione esse taxanda, & proinde hacdisciplina nihil opus esse. 5. neminem cogi posse vel debere ad doctrinam vel vitam Christianam. 6. pænitentiam ecçlesiasticam nihil habere momenti ad remissionem peccatorum. 7. presbyteros incurrere odium totius ecclesiæ. 8. excommunicationem aduersari Legi charitatis. Ad hæc effugia breuiter ita respondeo. 1. Disciplina ecclesiastica legitime vsurpataest iugum Christi suaue & salutare, nihilque commune habet cum psychotyrannide Papistica, quætollit libertatem Christianam, & est merus abusus potestatis clauium. ditio est opus moraliter & intrinsecè malum: admonitio & correptio fraterna est opus charitatis à Christo mandatum. 3. Censura ecclefiastica toto colo differt à censuris & ponis politicis. Neg; est, quòd excipias, hoc pacto vnum peccatum bis puniri. Nam in eodem ponz genere non licet bis punire vnum idemque peccatum. Aliter se res habet in diversis pænarum generibus. Ibienim vnum idema; peccatu quandoq; puniri potest & debet politice & ecclesiastice, vt patet ex-Leuit, 6. v. 2. & segq. vbi vnum & idem peccatum expiatur politice restitutione quintupli, & ecclesiastice oblatione arietis integri. 4. Conciones legales & porestas clauis ligantis, item conciones euangelica & potestas clauis absoluentis sunt subordinata. Oportet itaque vnum facere, & alterum non intermittere. J. Aliud est cogere conscientias, aliud illas præparare, excitare, vellicare, compungere, sedare, tranquillare, per admonitiones, inerepationes, correctiones, correptiones, consolationes, & similes modos docendi. 6. Ligatio & solutio ecclesiastica nihil habet virium ad conferendam remissionem peccatoru, sed plur mum conferr ad tranquillitatem conscientiæ, cursum pietatis, & ædificationem ecclesiæ. 7. Odium mundi est flocci pendendum. 8. Abusus excommunicationis pugnat cum lege humanitatis & charttatis Christianæ.

Gradus admonition onis Chri stiana.

II. Tres gradus admonitionis, siue correptionis Christiana, expræscripto Christi, Matth. 18. debent observari.

Primus gradus est admonitio solitaria: secundus, admonitio socia, quæ sit adhibitis testibus: tertius, admonitio ecclesiastica, quæ sit à presbyte

byterio. Aquitas horum graduum est in diversitate peccatorum, quæ funt occulta vel manifesta, priuata vel publica, ex infirmitate vel malitià profecta, semel vel iterato perpetrata. Quare si peccatum sit occultum, fiue fit infirmitas fiue malitia, fiue semel sine sæpiùs commissum, oportet primum gradum adhibere; & quidem, si prima vice nihil proficiamus, secundo, tertio, & sæpius ille ipse gradus vsurpandus fuerit. Si frustrà sit nostrum studium in hoc gradu, pergendum est ad secundu, & iste similiter iterum iterumque est vsurpandus. Quòd si & hîc frustra lit nostra diligentia, veniendum est ad tertium gradum qui ipse quoque aliquoties est repetendus.

III. Quartus gradus disciplinæ ecclesiasticæ vertitur in Quartus gradus dicorreptione reali.

sciplina eeclesiastica.

Christus Matth. 18. constituit quatuor gradus disciplinæ ecclesiaflica. Exiis tres priores sunt verbales, vt loquuntur: quartus, & isquidem vitimus, est realis. Vittate appellatur excommunicatio, quæ vulgo distinguitur in minorem & maiorem. Excommunicatio minor est abstentio siue suspensio à sacrà cœnà. Excommunicatio maior est exclusio sine separatio ab ecclesià: & hec vsitate appellatur excommunicatio, ita vt suspensio à sacra cœna sit distinctus gradus ab excomunicatione. Hoc pacto fuerint quing; gradus disciplinæ ecclesiasticæ. Quæ discrepantia inde orta est, quòd excomunicationis vocabulum respicit vel communionem S. Conz tantum, vel insuper etiam communionem ecclesiæ externam.

IV. Disciplina ecclesiastica peculiariter exercita aduer- Suspensio fus pastorem ecclesia, est suspensio ipsius ab officio sacro. officio.

Hæc suspensio est pars disciplinæ ecclesiasticæ, quatenus illa occupatur circa pastorem ecclesiæ, vt pastor est. Alias pastor, vt est membrum ecclesiæ communiter spectatum, æquè subiacet reliquis gradibus disciplinæ ecclesiasticæ atq; auditor ecclesiæ.

V. In disciplina ecclesiæ ista quinq; observari debent: Quinq, sunt ordo, potestas, authoritas, prudentia, & charitas.

in disciplina

Ordo hic est omnium pulcherrimus. Progrediturenim ab iis, quæ nota sunt : item ab inferioribus ad superiores gradus : denique à facilioribus remediis ad asperiora. Hanc pulcherrimam harmoniam non oportet turbare confusione peccatorum occultorum & publicorum,

Ttt 3

itemg; graduum & remediorum. Potestas est iurisdictionis spiritue. lis delegatæ. Vbi duo sunt animaduertenda. Primò iurisdictio ecclesiæ non est corporalis, sed spiritualis. Non n. vt magistratus in foro exteriori ytitur brachio seculari, sic pastor in foro interiori. Adhibendu est hic brachium spirituale, quod consistit in cognitione verz doctrinz, in improbatione fallæ doctrinæ, & in moribus gubernandis. Deindehæc potestas est subdelegata, id est, concessa à principali, qui est lesus Christus, vnus & perpetuus ecclesiæ suæ monarcha, qui solus in suo regno est ล้ายสายในเด. Nonitaq; decet Christianos, sine pastores fint sine audito. res, in disciplina ecclesia exercenda id sibi sumere, quod est solius Christi proprium. Hæc potestas vsitata phrasi ex Scriptura appellatur Potestas clauium: cuius appellationis hac est ratio. Qui aconomiconstituuntur in aliquâ familiâ, iis traduntur claues vt omnia aperiant, claudant, administrent, pro arbitrio domini sui. Ex quo factu est, vt clauium symbolo primim domus administratio, deinde regni gubernatio, & tandem ecclesiæ potestas significetur. Authoritas huius disciplinæ ab ipsius potestate, itemque vocatione & donis personarum pendet. Et primò quidem authoritatem suam hæc disciplina habet ab eo, qui cam instituit, suæq; ecclesiæ commendauit. Deinde hæc authoritas est ecclesiæ totius & vniuersæ: sed non consimiliter. Nam maior est corum in ecclesia authoritas, qui doctrinam verbi Dei intelligunt, & vitam inculpatam viuunt, adeoque ex veris fructibus spiritus declarant sespiritum Christi habere; amplior adhucpenes pios doctores longo tempore exercitatos. Itaq; interauditores ii sunt aptiores ad fungendum hoc munere, qui sunt peritiores, honestiores, & gloriæ Dei atq; salutis tum sua tum proximorum amantiores aliis. Ita inter pastores ii merito præseruntur qui sunt doctiores, vitæ integritate commendatiores, vsu rerum præstantiores & toti cœtui chariores. Prudentia bîc requiriturlonge maxima, effq; in eo polita, vt excussis omnibus, etiam minutioribus, circumstantiis, factum applicetur ad regulam à Christo prescriptam, & canonibus ecclesiasticis illustratam, & deniq; rationabiliec clesiæ nostræ consuetudine introductam. Adextremum charitas Dei & proximi facit, vt in huius disciplinæ san to exercitio nihil aliud quzramus, velimus, faciamus, quam quod gloriam Dei promouet, bonum publicum eccleliæ auget, & falutem æternam proximitta provehit, vt ille non exponatur ludibrio aliorum, non immaniter tra detur, non offendatur, nonad desperationem adigatur. His ita præmissis particulatim videamus quæstiones conscientiæ circa gradus disciplinæ ecclesiasticæ & ipsius requisita. 1. In privata & solitaria admonitione id dabimus operam, ve proximus intelligat nos iphus esse studiolos.

Itaque huiusmodi correptioab iis proficisci debet, qui proximo sunt coniuncii cognationis, affinitatis, necellitudinis aut amicitiæ vin-Nam siproxi mus sit exulcerato erga nos animo, parum proficiemus: nisi priùs in gratiam cum ipso redeamus. 2. Occulta peccata funt, quæ vel vni, vel paucis quibusdam cognita sunt. fusficit correptio solitaria, verum ita, ne sit perfunctoria, adulatoria, vel hypocritica. Quòd si aliquoties hic perfuncti simus nostromunere, nihilque proficiamus, veniendum est ad correptionem sociam. Vbi similiter requiritur seueritas & instantia. Quæ li fru-Hra fint, adhibeatur tertius gradus: videlicet censura confistorialis. Quòd si & illa aliquoties adhibita contemtim habeatur, extremus excommunicationis gradus est adhibendus: verum ita, ve primò peccator contumax terreatur comminatione huius fulminis, deinde initium fiat ab excommunicatione minori, & omnibus his trustrà tentatis excommunicatio maior publicetur. Ex his maniseftum est, contumaciam ex peccato occulto & minus atroci facere Itaque seuerioris discipeccatum manifestum & valde atrox. plinæ gradus non tantum adhibentur, quando peccata funt publiça & atrocia, sed etiam quando contumacia cernitur in peccatis occultis & minus atrocibus. Quod quidem in praxi diligenter est obferuandum. Nam occulta peccata pollunt corripi per omnes gradus disciplinæ ecclesiasticæ: publica, non nisi gradum tertium & quartum admittunt. Priori ad Timotheum quinto versu vigesimo. 3. Peccata publica vel omninò sunt notoria, ratione facti, & authoris, vel ex parte, ratione facti, sed non authoris. Illa apostolo dicunturiam ante manfesta: hæc subsequentia. Prima ad Timothe-Quantum attinet ad prioum capite quinto versiculo vigesimo quarto, ris generis peccata, magistratus decernet & irrogabit pænam politicam, ecclesia spiritualem. Quod si magistratus suo desit officio, ecclesia exasperabit suam pænam. In posterioris generis peccatis requiritur inquisitio, quæ magistratui est relinquenda. Quòd & post diligentem inquisitionem author innotescat, eodem modo hic est procededum, vt in peccatis omni ex parte notoriis. Quid verò, si priuatus aliquis vel presbyter ecclesiæ deprehendat authorem in dum paleu, an illum deferet ad magistratum vel presbyterium? Respons. Quia author peccati talis est incognitus, priuata admonitio sufficit, nisi gloria Dei &bonum publicum requirant vt patrator delicti omnibus innotelcat. Idem judicium est de illo casu, si author istius peccati vel priuato, vel vni ex presbyterio, vel etiam toti presbyterio confiteatur suum deli-

Sanè inhumanum fuerit, & è diametro contrarium pro. cessui Christi, si peccator pænitens in hoc casu exponatur discrimini famæ, honoris, vitæ, fortunarum. Itaque priuatus vel presbyter talem peccatorem ne deferat ad presbyterium, neque presbyterium indicet magistratui vel vniuersæ ecclesiæ. 4. Seniores siue presbyteri ecclefix observent peccata torius cœtus, cui præpositi sunt, iuxta ordinem de-Nam ita fiet, vt non facile illos effugiat aliquod peccatum, calogi. Tale quid legimus de Carolo Magnoapud Ansegisum lib. 1. de legib. Fran. corum cap. 154. ipsum præcepisse, vt seniores habeant catalogum peccatorum, quæ populo proponant, vt ille sibi caueat à cultu dæmoniorum. Dispiciant itaque seniores, quænam peccata cum primo, secundo, tertio &c. decalogi præcepto pugnent. Videris hac de rein theol.catech. part. 1. indicem peccatorum ad fingula decalogi præcepta. 5. Suspen. sioà sacrà cœnà nititur mandato De i & praxi ecclesia. Mandatum DE 1 est, ne sanctum detur canibus, & ne margaritæ obiiciantur porcis Matth. 7. vers. 6. item, vtilli qui non audiunt ecclesiam, nobis sint velut ethnici & publicani, qui certe non habent fus ad sacram eucharistiam, quamdiu in peccatis perseuerant. Huc accedit, quòd istiusmodi homines non probant seipsos, & ecclesia ponunt offendiculum. Praxis ecclesiæ est saris manifesta. 6. Excommunicationis minoris pars quzdam est suspensio à sponsione, quæ fit pro infantibus in baptismo. Nam qui suspenduntur à sacrà cœnà, eo ipso etiam fiunt incapaces huius honoris, quo afficiuntur susceptores in baptismo. 7. Si peccator floccipendat suspensionem à sacrà cœnà, & honorem sponsionis baptismaticæ, pastores & seniores ipsum arguent ob hanc sacrilegam impietatem, idque aliquoties: Quòd si nihil proficiant, veniendum est ad excommunicationem maiorem. 8. Excommunicatio non debet proficifci ex cupiditate priuatæ vindictæ: no debet niti qualicunque coniectura: non temere & imprudenter est decernenda: sed necesse est, vt oriatur à spiritu mansuetudinis zelosæ, & zeli mansueti : vt peccatum sit planè notorium, & atrox: denique vt maturo confilio decernatur in confistorio ecclesiastico, tum solenniter tribus vicibus denuncietur sue publicè coram vniuersa ecclesia proclametur, ita nempe vt neque peccator, neque peccatum in specie nominetur. Quod si hac denuntiatio nihil proficiat apud peccatorem, quarta vice siue die Dominica peccatum ecclesiæ indicetur, non expresso authoris nomine. Quòd si & hoc feustra fiat, sequatur excommunicatio, sine minor, sine maior. Potissimum tamen in matori excommunicatione processus ille adhibetur: in minori tum demum, quando abstentio siue suspensio à sacrà cœnà publi-

publice fit. Nam quando aliquis prohibeturà S. Cona solum authoritate presbyterii, non opus est isto processu. 8. Anathema non debet dici nisi in genere. Id docet exemplum apostoli 1. Corinth. 16. vers. 22. & praxis conciliorum. Itaque anathema non debet dici his vel illis peccatoribus, nisi forte patefactum sitalicui, aliquem peccare in Spiritum Sanctum. 9 Excommunication debent admitti ad conversationem interiorem & honorificam. Interimipsis non sunt deneganda iura humanitatis, hoc est illa, quæ homo debet homini. 10. Excommunicati non facile arcendi suntab auscultatione verbi Dei : ne scilicet illis præcludatur via pænirentiæ. 11. Si excommunicatiedant figna seriæ pænitentiæ, debent recipi in sinum ecclesiæ. Hic magnum fuerit operæ precium observare, qualis in prisca ecclesia fuerit ratio disciplinæ circa lapsos. Fuit autem illa admodum seuera & prorsus admiranda: cui reuocandæ operam impendisse in hâc publicâ morum confusione, res futura sit Deo gratior absque dubio, quam de fidei dogmatis subtiliter extra Scripturas disputare, & omnes dissentientes ferro & flamma persequi. Adhibuit autem vetus ecclesia in admittendis lapsis ad sacram communionem quinque gradus. Primus gradus fine locus est, quem vocarunt acindavous, q. d. præfletum. In ipso primo aditu ecclesiæ separati non solum à Fidelibus, sed etiam à Catechumenisaliquot annos (tres vt plurimum) manebat, ponitentes in squalore & pædore, omnibus fidelibus legationes deprecationis injungentes, vt loquitur Tertullianus in libro de ponitentia, Proximus gradus siue locus dicebatur dreians, hocest, auditio. Ibi vt plurimum adalios tres annos admittebantur pænitentes, tantum vt audirent verbum Dei, quando in ecclesià legebatur. His fas non fuit precibus ecclesiæ interesfe. Tertius gradus siue locus dicebatur word alune. Ea fuit interior quedam admissio, ubi tres alios annos stabant pænitentes, precum ecelesis participes, vt & Catechumeni, quibus exeuntibus ipsi quoque exibant. Dictus autem est hic locus vor luors, q. d. humiliatio, ve vel sola appellatio officii pænitentes admoneret. Quartus locus siue gradus erat ofsuns, statio inter fideles. Ibi ponitentes duos persape annos agebant: quodad cætera, eiusdem coditionis cum Fidelibus: neq; iam cum Catechumenis exhibant: sola participatione mysteriorum cæteris fratribus inferiores. Quintus & vltimus gradus erat μίλεξις, ius communi-Quanquam sunt, qui quatuor tantum loca pænæ agnoscunt, omillo hoc quarto. Hæc eò comemoro, vt videant nostri temporis delicatuli, quam rigidi fuerint veteres in disciplina sua. Etsi verò tantus rigor non est probandus, præsertim quod adannorum pænitentibus præscriptorum numerum attinet; nostri tamen officii est, laxatam vel potius

potius luxatam ecclesiæ disciplina reformare ad exemplum prisca ecclesia. 12. Excommunicatio constituitur in cos, qui non entempe. rant legitimis statutis ecclesie. Vnde dicisolet: Excommunicationis pæna contemtum & contumaciam peculiarem contra ecclena decrera (legitima scil. seu sacris literis &consuetudini rationabili consentanea) præsupponit. 13. Excommunicatus absolui potest inuitus abexcommunicatione, suspensione & interdicto: si nempe pænitentiamita egezit, vt ecclesiz itt satisfactum! 14. Excommunicati funt in ecclesia. & non funt. Primo enim quidam, qui excommunicantur, funt in numero filiorum Dei. Hi tameth excluduntur ab ecclesia visibili& particulari: nontamen ideo definunt este membra ecclesia muisibilis & catholice. Deinde quidam excommunicati funt in numero reproborum. Hiseparantur ab ecclesia particulari. Virique tamen, quatenus fidem Christi retinent, pertinet ad esclesiam particularem, etsi priuantur communibus ecclefiæ fuffragiis, & prohibentur à facramentis conferendis & suscipiendis, & separantur à familiari & honorifico conuentu fidelium, vt fic refipilcant a contumaciæ suæ peccato. Dices itaq; excommunicatos effe intra ecclefiam, taquam partes & membra, ratione fidei, quam ample ctuntur: non verò ratione contumaciæ, quam pro se ferunt in hoc vel'illo peccato. Idem indicium est de suspensis, interdictis, irregularibus, degradatis, & depolitis; qua appellationes hoc densu occurrunt apud Canonistas. Suffensi ipsis dieuntur, vela beneficio, vel ab officio, veroque ecclesiastico. A beneficio quidem; quia fructibus beneficii prinantur, nec eligere possunt: ab officio verò; quià rite luo officio ecclesiastico fungi nequeunt. Interdicti verò dicuntur, quibus facrarum rerum vius est interdictus: irregulares, qui funt extraccelesiæ regulas, hoc est, secundum canones ab ecclesiasticis ordinibus exclusi, ita ve promoueri nequeant: de radati, quibus estademtus omnis gradus ecclefiafticus, ita vi privilegiis, quibus perfonæ ecclefiafticæ fru untur, amplius non gandeant : depofiti denique, quibus officiumecclesiasticumabrogatum est in perpetuum, sinevila spe venia. Et ita quidem Canonitæ accipium hæc vocabula. Vulgo tamen suspensionis vocabulum aliter etiam viurpari constat exiis, quæ in superioribus di-Cta funt. 15. Excommunicatus est vel ocultus, vel denuntiatus. Excommunicatus occultus dicitur, qui vel excommunicatione minori, hoc est, abstentione à S. Coma punitur à confistorio: vel'excommunicatione majori dignus est pronuntiatus abcodem confistorio. Excommunicatus denuntiatus est, qui ipso facto iam est exclusus solenniter à communione externa ecclesia. 16. Princeps non est excomunican, dus excommunicatione majori. Cum enim sit defensor fidei & nutri-

LIES

tius ecclesia, no est committendum vt ecclesia suo tutore priuetur. 14. Excommunicantur ipso sacto omnes, qui interficiunt aliquem Christianum per assassinos. 15. Excomunicatio non recte extenditur ad defunctos. Neque enim excommunicatio locum habet nisi in ecclesia militante. Interim si post mortem alicuius, qui ecclesia valde nocuit sua doctrina hypocritica, detrahatur larua ipsius hypocrisi, illud viiq; & potest, & debet significari publice, vt omnes, quorum interest, discant sibi cauere ab illius doctrina.

Sed finis sit casuum conscientiæ, inquibus seligendis & exponendis illa cynosura nobis debet esse proposita: Quemadmodum hæreses ignotas edisserere, nihil est aliud quam eas serere: ita casus planè ignotos recitare, non est conscientiam tranquillare, sed turbare.



## PERORATIO THEOLOGIA

A Toye hacetiam est Theologia casuum conscientia, quæ aliis dicitur Theologia moralis; in quâ pax conscientiæ est veluti palma, quam reportare debet miles Christianus: vita æterna est brauium, quod nobis proponit colestis agonothera Deus: homo tentatus est miles, quipugnat, succumbit & resurgit, tandemque coronatur : Dia. bolus, cato, & mundus sunt hostes, qui absque intermissione bellum de modor gerunt cum dilectis & electis Dei militibus: arma defensionis & offensionis sunt sides & resipiscentia: armamentarium est verbum Dei: commilites sunt omnessancti, quiviuuntin ecclesia militante: dux & imperator est Iesus Christus: parastates, Spiritus sanctus: vexillum est crux: tessera, spes: commeatus, patientia. Hac est ratio militiæ Christianæ, in quâ oportet vt nostram miseriam semper agnoscamus, & Dei misericordiam in Christo imploremus, adeoque illam Augustini precationem quotidianam nobis reddamus familiarem : Concede mibi,

ô Deus, hanc gratiam, vt'te & merecte cognoscam: me quidem, vt miserrimum peccatorem, te vero vt misericordem & mihi propter Christum propitium Patrem.

GRATIAS TIBI DOMINE IESY.

